

اس کو مل ہی تنہیں سکتا تجھی تو حید کا جام جس کی نظروں سے ہے پوشیدہ رسالت کا مقام

# 

عِل اوَ

مواعظ

ٵڹڶڹٳۺ*ڗڿ؞۩ڰٵڰ*ۥڰٳڰڿؾڮٵڮڷڰ؆؆؞



اَلرَّحْمٰنُ عَلَّمَ الْقُرْآنَ خَلَقَ الْإِنْسَانَ عَلَّمَهُ الْبَيَانَ

# روح البيان

حصهرُ اول

مواعظ

عارف بالله حضرت مولا ناشاه محمدا حمرصاحب برتا يگذهي فيس سو

الرتبه

مولا ناعماراحمرصاحب زيدمجده

اضافاتاز

مولوي محمة عبدالله قمرالزمان قانتي الأآبادي

ناشر

مكتبه دارالمعارف الله آباد اداره معارف مصلح الامت ّالله آباد جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں کتاب کے متعلق ضروری معلومات - ایست میں اس

نام كتاب : روح البيان (حصداول)

صاحب مواعظ عارف بالله حفرت مولاناشاه محداحه صاحب برتا يكدهى قدس سره

مرتب : مولاً ناعمار احرصاحب زيرمجده

اضافات از مولوي محم عبدالله قرالزمان قاسي اله آبادي

تعداد صفحات :۲۵۲ تعدادا شاعت: ••اا

ماه وسنداشاعت: بارچهارم: محرم الحرام بهرا همطابق منى <u>1999</u>ء

بارتنجم: محرم الحرام سيسماله مطابق وسمبر الناء

كمپيوٹر كتابت : فضل محمود فلاحى

ناشر : مكتبددارالمعارف الهآباد، اداره معارف مصلح الامتُ الله آباد

قيمت

## ملنے کے ہے:

الداره الداره المعارف الداره بي ١٣٩٧ وصى آباد، الداره يو يي ١٢١٠٠ ٢١٠٠ هـ ١٢١٠ هـ ١٠٠ ١٢٠ هـ ١٠٠ ١٢٠ هـ ١٠٠ هـ ١٢٠ هـ ١٢٠ ١٠٠ هـ ١٠٠ هـ ١٢٠ ١٠٠ ١٠٠ هـ ١٢٠ هـ ١٢٠ ١٠٠ ١٠٠ هـ ١٢٠ هـ ١١٠ هـ ١٢٠ هـ ١٢٠ هـ ١١٠ هـ ١١ هـ ١١٠ هـ ١١ هـ ١١٠ هـ ١١ هـ ١١٠ هـ ١١٠ هـ ١١٠ هـ ١١٠ هـ ١١٠ هـ ١١٠ هـ ١١ هـ ١١٠ هـ ١١ هـ ١١٠ هـ ١١ هـ ١١٠ هـ ١١ هـ ١١ هـ ١١

#### جمله حقوق تجق ناشر محفوظ ہیں

## کتاب کے متعلق ضروری معلومات

نام كتاب : روح البيان (حصدوم)

صاحب مواعظ : عارف بالله حضرت مولا ناشاه محمد احمد صاحب يرتا بيكذهي قدس سره

مرتب : مولانا عماراحمرصا حب زيدمجده

اضافات از : مولوي محموعبدالله قمرالزمان قاعي الله آبادي

تعداد صفحات : ۳۲۰ تعداداشاعت: • ۱۱۰۰

ماه وسندا شاعت: بارچهارم: رمضان المبارك ب<u>اهم ا</u>همطابق دسمبر <u>۱۳۰۰</u> ه بارنیجم: محرم الحرام سستهاه مطابق دسمبر ال<u>۴۰</u>۰

کمپیوٹر کتابت : فضل محمود فلاحی

ناشر كالمت المتبدد اللعارف اله آباد، اداره معارف مسلح الامت الله آباد

قيمت

### ملنے کے ہتے:

#### جمله حقوق تجق ناشر محفوظ ہیں

## كتاب كيمتعلق ضروري معلومات

نام كتاب : روح البيان (حصه سوم)

صاحب مواعظ عارف بالله حفرت مولانا شاه محمد احمرصاحب يرتا بكرهمي قدس سره

مرتب : مولاناعمار أحمرصاحب زيدمجده

اضافات از : مولوی محمد عبدالله قمر الزمان قاسمی الله آبادی

تعداد صفحات : ۲۷۲ تعدادا شاعت: •۱۱۰۰

ماه وسنه اشاعت: بارچهارم: ذوقعده <u>اسه ا</u>ه مطابق فروری <u>و ۲</u>۰۰

بارتنجم: محرم الحرام سسهاه مطابق دنمبر النهوء

كبيوثر كتابت : فضل محمود فلاحى

ما شر : مكتبه دار المعارف الله آباد، ادار دمعارف مصلح الامت الله آباد

تمت

### ملنے کے یتے:

# فهرست مضامين

| <del></del> |                                                        |                      |
|-------------|--------------------------------------------------------|----------------------|
| صفحہ        | اساءگرای                                               | مضامين               |
| 4           | مولاناا قبال احمد صاحب مرظله العالى (زامبیا)           | عرض ناشر 🖍           |
| ٨           | يشخ طريقت حضرت مولانا محمر قمرالزمان صاحب دامت بركاتهم | تعارف سر             |
| (+          | مولانامحبوب احمدابن مولانامحمه قمرالزمان صاحب          | مخضر حالات زندگی     |
| 71          | مولانا مماراحمه صاحب زيد مجده                          | عرض مرتب 🗸           |
| ۲۴.         | حضرت مولاناشاها برارالحق صاحب دامت بركاتهم             | مقدمه 🗸              |
| 14,         | حضرت مولاناشاه محمداحمه صاحب قدس سره                   | 1 2                  |
| 79          | حضرت مولاناشاه مجمداحمه صاحب قدس سره                   | ا نعت                |
| ۱۳          | آخرت کی تجارت                                          | يبلابيان نع          |
| 91          | توحيد ورسالت                                           | دوسر ابیان کم        |
| ا۵ا         | شرك كي ندمت                                            | تيسرابيان 🗸          |
| 1/19        | مقام صحابه کرام اوران کی خشیت الہی                     | چو تھابیان           |
| 1.2         | فکر آخرت اور اس کی تیاری                               | بإنجوال بيان سم      |
| rma         | دنیاسے بے رغبتی کی ترغیب                               | چھٹابیان 🗸           |
| ۲۳۳         | از: حفرت مولاناشاه محمد احمد صاحب قدس سره              | مجلس بيعت            |
| rra         | نسخة رضاءالبي                                          | ساتوال بيان          |
| 101/        | حفزت مولاناشاه محمد احمد صاحب قدس سره                  | چندزریں نفیحتیں<br>ر |

# الله فهرست مضامین الله

| صفحه/ | عناوين                                                     | تنبر |  |
|-------|------------------------------------------------------------|------|--|
| ٨     | عرض ناشر                                                   |      |  |
| ۵     | مقدمه:ازمفكرملت حضرت مولاناسيد ابوالحسن على الحسنى الندويٌ | 17   |  |
| 1+    | تحرير گرامی حضرت مولانا حبيب الرحمٰن صاحب اعظميٌ           | / m  |  |
| 14.   | بيش لفظ                                                    | 14   |  |
| ry.   | · نظم از کامل صاحب در تعارف روح البیان                     | ۵.   |  |
| 42    | وعظاول: قربالٰہی کے دوذریعے ذکر و فکر                      | /4   |  |
| 91    | . دوسر ابیان : حقوق علم دین                                | ~ 4  |  |
| 94    | ، تعارف :   حضرت مولاناعبدالحق صاحب اعظمي مد ظله           |      |  |
| 1941  | تیسرابیان مقصد زندگی انسان بند گئی رحمٰن                   |      |  |
| 184   | ، تعار فی بیان از محدث دوران مولاناا عظمی                  | 10   |  |
| 190   | چو تھابیان: صفات المؤمنین                                  | 11   |  |
| 194   | ل تعار فی بیان از مولانا مجیب الله صاحب ندوی مد ظله        | 11   |  |
| rra   | ، یا نچواں بیان دل کودل بنانے کی ضرور ت ہے                 | 110  |  |
| 190   | . جواہریارے                                                | 110  |  |
|       |                                                            |      |  |

# 

| صفحه | عناوين                                                         | تنمبر |  |
|------|----------------------------------------------------------------|-------|--|
| _ 4  | عرض ناشر                                                       | 1     |  |
| 4    | پیش لفظ: از مولانا عمار احمد صاحب زید مجده                     | ۲     |  |
| IA   | مقدمه: شخ طریقت حضرت مولانامحمه قمرالزمان صاحب زید مجده        | ۳     |  |
| ۳9   | تح ریرگرامی: حضرت مولانا تقی الدین صاحب ندوی مظاہری            | م     |  |
| سومم | تأثر: مخدوم ومكرم حضرت الحاج ڈاکٹر صلاح الدین احمد صدیقی       | ۵     |  |
| M4.  | حمه:از عارف بالله حضرت مولا ناشاه محمه احمه صاحب پر تا بگڑھی ّ | ۲     |  |
| PZ   | بہلابیان : خطبه مسنونہ میں بھی ہمارے لئے ہدایت ہے              | 12    |  |
| Δí   | ، دوسر ابیان : مقام ر سالت                                     | 1     |  |
| 119  | تیسرابیان : صحابهٔ کرام: حق کامعیار                            | 9.    |  |
| ١٣٩  | , چوتھابیان : قرب خداوندی کاذر بعیه                            | 10    |  |
| 140  | ، پانچوال بیان : صحبت صالحاین کی ضرورت واہمیت                  | 11    |  |
| 199  | . چھٹا بیان <sup>:</sup> حاملین قر آن کی ذمہ داریاں            | 11    |  |
| 229  | » ساتوان بیان : موت ایک بُل ہے                                 | ۱۳    |  |
| 743  | آ ٹھوال بیان : مدر ہے دینی قلعے                                | ۱۳    |  |
| ,    |                                                                |       |  |







## بسم اللدالرحن الرحيم

#### عرض ناشر

عرض ہے کہ احقر سے حضرت مولانا محمد قمرالزمان صاحب وامت برکا تہم نے فرمائش کی کہ حضرت مولانا عارف باللہ شاہ محمد احمد صاحب پرتا پ گڈھی رحمۃ اللہ علیہ کے مواعظ کا مفید ومؤثر مجموعہ مسمی بہ "روح البیان" از سرنو جدید ترتیب ومزید عنوانات کے ساتھ بہترین کمپیوٹر کتابت سے آراستہ ہو کرشائع ہوجاتا تولوگوں کے لئے نفع بخش ثابت ہوتا، تواحقر نے اس کو بصمیم قلب قبول کیااوراس خدمت کو انجام دینے کاارادہ کرلیا۔

الجمد للد آج آپ حضرات کے ہاتھوں میں اس کا حصہ اول موجود ہے جس میں مولوی محمد عبداللہ قمرالزمان قاسمی سلمہ کی طرف سے دو اخیر کے مواعظ کا اضافہ ہے ، نیز شروع میں حمد و نعت کا بھی انہیں کی طرف سے اضافہ ہے ، اس کے علاوہ مولانا محبوب احمد قمرالزمان ندوی کی طرف سے حضرت آئے مخضر حالات بھی درج کئے گئے ہیں، انشاء اللہ اس سلسلہ کا دوسرا اور تیسرا حصہ بھی اسی طرح مرتب کرکے آپ حضرات کی خدمت میں پیش کرنے کاار ادہ ہے ، آپ حضرات ساہ صاحب کے ان مواعظ سے لوگوں کو نفع عام و ہے ، حق جل مجدہ حضرت شاہ صاحب کے ان مواعظ سے لوگوں کو نفع عام و تام عطافرہ اے اور ہم سب کو عمل کی تو فیق دے۔ (آمین)

# عرض ناشر

الحمد لله علی احسانہ کہ حضرت مرشدی مولانا محمد قرالزمان صاحب دامت برکا تہم کے ارشاد کے مطابق روح البیان حصہ اول کی طباعت کا اہتمام کیااور بفضلہ تعالیٰ طبع بھی ہوگیا جس کو ناظرین بے حدیبند فرمارہ ہیں، اب آپ کے ہاتھوں میں حصہ دوم ہے، دعاکر بن الله تعالیٰ روح البیان حصہ سوم کو اسی طرح طبع کرانے کی سعادت نصیب فرمائیں اور حسن قبول سے نوازیں اور امت کو نفع عطا فرمائیں اور صاحب مواعظ عارف باللہ حضرت مرشد نا مولانا محمد احمد صاحب رحمۃ اللہ علیہ کو خوب ہی خوب اجر و ثواب سے بہرہ ور فرمائیں اور درجات عالیہ سے مشرف فرمائیں۔ (آمین)

ماشاء الله مكرم مفتی زین الاسلام صاحب استاذ مدرسه بیت المعارف الله آباد اور عزیزم مولانا عبد العزیز صاحب نے بوی محنت و جانفشانی سے اس کی تصبح فرمائی اور عنوانات قائم کئے جس سے کتاب کی افادیت میں اضافہ ہوگیا۔ فجز اهم الله تعالیٰ احسن الجزاء

والسلام

محمرا قبال پٹیل، حال مقیم لوساکا،زامبیا

ر مضان المبارك وا٢٣ إه مطابق دسمبر و٠٠٠ ء

# عرض ناشر

الحمد للد علی احسانہ کہ حضرت مرشدی مولانا محمد قر الزمان صاحب دامت برکا تہم کے ارشاد کے مطابق روح البیان حصہ اول ودوم کی طباعت کا اہتمام کیا اور بفضلہ تعالیٰ دونوں حصے طبع بھی ہوگئے جن کو ناظرین بے حد پہند فرمارہ ہیں ،اب آپ کے ہاتھوں میں حصہ سوم ہے، دعا کریں اللہ تعالیٰ حسن قبول سے نوازیں اور امت کو نفع عطا فرمائیں اور صاحب مواعظ عارف باللہ حضرت مرشد نا مولانا محمد احمد صاحب رحمۃ اللہ علیہ کو خوب ہی خوب اجرو ثواب سے بہرہ در فرمائیں اور در جات عالیہ سے مشرف فرمائیں۔ (آمین)

ماشاء الله مكرم مفتی زین الاسلام صاحب استاذ مدرسه بیت المعارف الله آباد اور عزیزم مولانا فضل محمود صاحب اور عزیزم مولانا عبد العزیز صاحب نے بڑی محنت و جانفشانی سے اس کی تقیح فرمائی اور عنوانات قائم کئے جس سے کتاب کی افادیت میں اضافہ ہوگیا۔

فجزاهم الله تعالىٰ احسن الجزاء والـان

محمرا قبال پٹیل، حال مقیم لوساکا، زامبیا ذو قعد ةالحرام <u>۱۳۲</u>۱ھ مطابق فروری <u>۲۰۰۱</u>،

## تعارف

ازشخ طريقت حضرت مولانامحمه قمرالزمان صاحب دامت بركاتهم

صاحب مواعظ عارف بالله حضرت مولانا محمد احمد صاحب قدس سرہ کی ذات گرامی مختاج تعارف نہیں ہے اس لئے کہ عوام وخواص علماء وصلحاء کارجوع آپ کی عظمت اور رفعت شان پر بین ثبوت ہے، رہے آپ کے مواعظ تواس کے نفع و تاثیر کی شہادت میں ان اکابر امت کے تاثرات جن کا علم وعمل مسلم ہے نفع و تاثیر کی شہادت میں ان اکابر امت کے تاثرات جن کا علم وعمل مسلم ہے نقل کر دیناکا فی سجھتا ہوں۔

چنانچہ محدث جلیل حضرت مولانا حبیب الرحمٰن صاحب اعظمی فرماتے ہیں "حضرت مولانا محبد احتمال علی مختنمات میں سے "حضرت مولانا محمد احمد صاحب دامت بر کا تہم کا وجود وقت کے مغتنمات میں سے ،جو کچھ فرماتے ہیں اس لئے آپ کا وعظ

دل میں اتر تاہے آپ کے وعظ سے دل پیجناہے، روح کو بالیدگی حاصل ہوتی ہے اور نرم دل والوں کی آئکھیں نم ہوجاتی ہیں، زیادہ ترکلام اللہ کی آیتوں سے استشہاد

واستناد ہوتاہے، ظاہر ہے کہ اس سے زیادہ اور مؤثر وعظ کیا ہوسکتا ہے"

مفکر اسلام حضرت مولانا سید ابوالحن علی میاں ندوی تحریر فرماتے ہیں " "ایک مرتبہ پر تاپ گڈھ کی جامع معجد میں سی تبلیغی دورے کے موقع پر

حضرت مولانا محمد احمر صاحب محموليوري كابيان سنااور كانوں كونهيس بلكه قلب د

روح کو وہ پرانا دینی ذاکقہ یاد آگیا جواللہ والوں کے بیان میں محسوس ہوتا تھااور

عرصہ ہے دل اس کا جویا تھا"

اور می النة حضرت مولانا شاه ابرار الحق صاحب بون رقم طراز بین "آپ کے بیانات عجیب پُر تا ثیر مضامین پرشمل ہوتے بین متقدمین جیساسادہ انداز بیان مگر نہایت جامع و مؤثر ہوتا ہے"

یقیناً ان اکابر دین کی بیشهادات ہمارے اطمینان و تقدیق کے لئے کافی وافی ہیں لہذا ان مواعظ کا حق ہے کہ ان کا بغور مطالعہ کریں اور اس پر بشوق عمل کریں نیز اس کے سننے سنانے کا اہتمام اپنے گھروں اور معجدوں میں کریں انثاء اللہ اس سے بین طور پر نفع محسوس کریں گے۔

روح البیان حصہ اول کے تین ایڈیشن پہلے طبع ہو کے ہیں گر عرصہ سے ناپید ہے اور طالبین کاکی قدر تفاضا ہوا اس لئے چو تقی مرتبہ "مکتبہ دار المعارف اللہ آباد" اور " ادارہ فیض ابرار بلساز" کی جانب سے طبع ہورہا ہے ، ماشاء اللہ صاحب مواعظ کے خاص مستر شد عزیزم مولانا مفتی زین الاسلام صاحب سلمہ نے اس طباعت چہارم میں تقیح اور حسن تر تیب کا خاص لحاظ و اہتمام کیا ، اس طرح مولانا فضل محود صاحب سلمہ اور مولانا عبد العزیز صاحب سلمہ نے عنوانات طرح مولانا فضل محود صاحب سلمہ اور مولانا عبد العزیز صاحب سلمہ نے عنوانات کا تائم کر کے اس کی افادیت میں مزید اضافہ کر دیا ، اللہ تعالی ان سب حضرات کو جزاء خیر مرحمت فرمائے اور ان کی سعی کو خوب ہی خوب قبول فرمائے اور ہم جزاء خیر مرحمت فرمائے اور ہم مسلمانوں کو پڑھنے اور عمل کرنے کی توفیق مرحمت فرمائے۔ آمین!

# مخضرحالات زندگی

حفرت مرشدی مولاناشاه محماحمه صاحب پرتاپ گذهی رحمة الله علیه

مختضر تعارف آپ کی ولادت باسعادت موضع پھولپور ضلع پر تاپ گڈھ غالبًا کاسیاھ مطابق ووروئ آپ کانام محمد احمد رکھا گیا، والد محترم کانام نامی غلام محمد تھا، آپ کااصلاحی تعلق اولیس زمانہ حضرت مولانا شاہ فضل رحمٰن کنج مراد آبادی رحمۃ اللہ علیہ سے تھا، ان کی خدمت میں برابر حاضر ہوتے۔ ہوتے رہے، اوران کی بابر کت مجالس سے مستفید ومستنیر ہوتے۔

بچین کے حالات بچین سے ہی آپ تقوی دورع سے آراستہ نمازو روزے کے پابنداور ذکر و شغل اور علاوت کے عادی تھے ، عام بچوں کے بر خلاف کھیل کو دے مجتنب و محترزرہ ہے ، اپ ہم عمر بچوں کو جمع کر کے ان کو دین تعلیم دینا، نمازروزے کی اہمیت کو بتانا، نیز ان کو اچھا ئیوں کی طرف بلانا اور برائیوں سے روکنا آپ کا خاص مشغلہ تھا، گویا بچین ہی سے آپ کے اندر سلامتی طبح اور صفات حنہ کے جو ہر ودیعت تھے ، اسی وجہ سے آگے چل کر آپ کی ذات سے سلم اور غیر مسلم سجی کو بکسال طور پر محبت و عقیدت کا سلوک تھا، اور سب ہی طبقے کے لوگ آپ کے یاس دعا کے لئے آتے اور بیاریوں قا، اور بیاریوں

کے لئے پانی پر دم کراتے اور تعویذ کیتے۔

تعلیم آپ نے قرآن پاک اور دینیات کی ابتدائی تعلیم اپ گاؤں پھولپور میں حاصل کی ، اور گاؤں کے کسی قربی اسکول میں مُدل تک پڑھا مگر اللہ کی طرف سے آپ کے اندر کچھ ایسی حالت و کیفیت پیدا ہوئی کہ اس تعلیم کو جاری رکھنے سے بیزار ہوگئے۔

باطنی تربیت چنانچه آپ ای حال سے متأثر ہو کر لکھنؤ حضرت مولانا وارث حسن صاحب رحمة الله عليه كي خدمت ميس پينج كئے جو شايد والي مسجد كے متصل قیام یذیر تھے،اور وہاں ان کی تعلیم کے مطابق ذکر واذکار، تزکیہ نفس اور اصلاح قلب میں مشغول ہوگئے ، ستر ہزار مرتبہ اسم ذات کے ورد کا معمول تھا،ایک طویل عرصہ تک آپ ان کی خدمت میں مقیم رہے ، غالبًا حضرت کی طرف ہے اجازت وخلافت سے بھی مشرف وسمر فراز ہوئے۔ حضرت مولاناكسي مدرسه سے بإضابطه عالم اور فارغ التحصيل تو نہيں تھے تا ہم قرآن وحدیث پر آپ کی نظر گہری تھی ، قرآن یاک کی آیات اور احادیث نہایت موقع و محل ہے پڑھتے کہ علماومشائح کو بھی چیرت ہونے لگتی، یہ حقیقت ہے کہ اللہ سے قوی نسبت اور باطنی دولت کے حصول کے لئے کسی كا بإضابطه عالم مونا ضروري نہيں ہے ، اس كے لئے تواخلاص ، للّهيت ، ايثار ، قربانی ، انابت ، درد و محبت اور شفقت علی الخلق کافی وافی ہے ، اس کی صحیح

مثالیں حضرت سید احمد شہید اور حضرت حاجی امداداللہ مہاجر کی وغیرہ کی مثالیں حضرت سید احمد شہید اور حضرت حاجی امداداللہ مہاجر کی وغیرہ کی ہمارے سامنے موجود ہیں،ان نفوس قدسیہ کی برکت اور ان کی باطنی سوز وسان کی حرارت سے کتنے علاء صاحب حال اور صاحب مقام ہوگئے۔
حضرت مولا ناشاہ بدر کلی صاحب کی خدمت میں

حضرت مولاناوارث حسن صاحب کی خدمت میں ایک زمانہ تک مقیم رہنے اور سخت ترین مجاہدات کی وادیوں ہے گذر نے کے بعد مزید پاطنی ترقی اور اللہ سے قوی نسبت کے حصول کے لئے حضرت مولاناشاہ بدرعلی صاحب نقشبندی مجددیؓ سے اصلاحی تعلق پیدا کر لیا (حضرت مولانا شاہ بدر علی صاحبؓ موضع سدھونہ ضلع رائے ہریلی کے رہنے والے تھے صاحب کرامت بزرگ تھے اور اس زمانه میں جامع از ہر مصرے فارغ تھے بخاری شریف گویاز بانی یاد تھی بلقان کے جہادیس بھی شریک ہوئے تھے، ۱۳۵۷ھ میں وفات یائی )حضرت مولانا شاہ بدرعلی صاحبؓ نے آپ کی طرف انتہائی توجہ اور شفقت وعنایت کامعاملہ كيا، شاه صاحب معزت كواين اولادكي طرح سجهة تهربية كوكي چيز آتي تواس میں سے پھر آی کے لئے بچالیت اور آپ کوعنایت فرماتے ،اور مجھی فرماتے کہ ہمارے چار لڑکے ہیں یہ توسب دنیا کے لئے ہیں مگر ایک لڑکا آخرت کے لئے ہاور وہ "محمد احمر" ہے اور تبھی فرماتے آپ لوگوں نے "محمد احمد" جیسا اہیے آپ کومٹائے ہوئے کسی کودیکھاہے ؟حضرت کی طرف سے بھی آپ کو

اجازت وخلافت كاشر ف حاصل موا، ذلك فضل الله يو تيه من يشاء

# وعوت و باین کی سرگرمی حضرت مولاناشاه بدر علی صاحب ً

کے یہاں سے اجازت وخلافت سے مشرف ہونے کے بعد خلق کی ہدایت، اصلاح امت اور دعوت و تبلیغ کے کام میں مشغول ہو گئے ،اس کے لئے آپ گاؤں گاؤں پیدل چل کر تشریف لے جاتے، کچھ مخلصین بھی ساتھ ہوتے، ساتھ چنا ، گڑ ، روٹی وغیرہ لے لیتے اور وہی کھا لیتے اور وہاں وعظ و تقریر فرماتے اور حسب مراتب لو گوں کو پند و دعظ اور نصیحت فرماتے ،اس طرح اطراف وجوانب میں آپ کی اصلاحی تقریروں اور وعظوں سے دینی فضا قائم ہوئی،اللہ تعالی نے ان تمام چیزوں کے ساتھ آپ کی دعااور تعویزمیں نہایت تا نیر عطا فرمائی تھی ،اس کے لئے بھی لوگ دور ، دور سے آپ کی خدمت میں جاضر ہوتے اور آپ کی توجہ سے شفایاب اور بامر ادواپس جاتے ، نیز آپ کی مجلس میں ہر پریثان حال کو سکون واطمینان حاصل ہو تا، چنانچہ بہت سے مریضوں کواچھاہوتے دیکھا گیا، لیکن آپ کے نزدیک اس شخص کی زیادہ قدر واہمیت ہوتی جو دین اور اصلاح باطن کے لئے حاضر ہو تا، ایک دفعہ اللہ آباد کے کچھ حضرات آپ کی خدمت میں پہنچے اور آپ کواللہ آباد تشریف لانے کی دعوت دی، چنانجہ بقول مکرم حاجی شرافت سین صاحب حضرت والاً <u>۱۹۳۲ء میں محلّہ دارا گئج تشریف لائے، پھرآپ کے آنے جانے کاسلسلہ شروع</u> ہوگیا،اور مختف جگہوں پر قیام فرماتے (جیسے محلّہ کرہ اور دریا آباد وغیرہ)اور اس کے بعد صابری منزل میں حضرت کا قیام رہنے لگا، اسی طرح آپ کے فیوض و برکات سے اہل اللہ آباد بھی مستفید ومستنیر ہونے لگے۔

# ا رو کی بے نفسی اور فنا سُبت مارے ناا حفرت

مولانا شاہ وصی اللہ صاحب رحمۃ اللہ علیہ جب کے 190ء میں اللہ آباد تشریف لائے اور بخشی بازار محلّہ میں قیام پذیر ہوئے تو حضرت مولانا محمد احمد صاحب رحمۃ اللہ علیہ حضرت مصلح الامت کی مجلس میں تشریف لاتے اور اپنے متعلقین کو خصرت ملے الامت کی خدمت میں حاضر ہونے کی ترغیب دیتے ، یہ چیز حضرت والاً کی انتہائی بے نفسی ، للہیت اور اخلاص پر دلالت کرتی ہے۔

## لوكول كارجوع ٢٥رنومر ١٩٢٤ء مين حضر مصلح الامت

کے انقال کے بعد آپ کی طرف رجوع عام ہوا، چنانچہ حضرت کا الامت کے کچھ خاص خاص مریاین و متعلقین جن میں والد ماجد مولانامحد قرالزمال صاحب بھی تھے حضرت مولانامحد احمد صاحب کی خدمت میں آنے جانے گئے ، میں بھی اپنے والد ماجد کے ساتھ حضرت والاً کی خدمت میں حاضر ہوتا، ای وقت سے حضرت کی بزرگی اور تقدین کا نقش ذبن و ضمیر پر ماضر ہوتا، ای وقت سے حضرت کی بزرگی اور تقدین کا نقش ذبن و ضمیر پر مرسم ہوگیا تھا، حضرت والاً سے جناب والد ماجد صاحب کا تعلق بڑھتاگیا یہاں

تک کہ پچھ ہی دنوں کے بعد خلعت خلافت سے مشرف فرمایا اور اس قدر محبت فرمانے گئے کہ آپ کے بغیر چائے اور رات کا کھانا تناول نہیں فرماتے ،اگر آپ کے آنے میں بھی پچھ تاخیر ہوجاتی تو کئی کئی لوگوں کو آپ کے لانے کے لانے کے لئے بھیج دیتے ، جب تک آنہ جاتے انظار فرماتے رہتے ، اور یہ معمول آخروقت تک قائم اور جاری رہا بلکہ متعدد بار فرمایا کہ بغیر آپ کے جنت میں نہ جاؤں گا ذلك فضل الله یؤ تیه من یشاء

## مدر سه بيت المعارف اله آباد مين قيام

پھر صابری منزل کے قیام کے بعد بن الھ سے متنقل قیام مدرسہ بیت المعارف میں رہنے لگا، اہل مدرسہ کے لئے بالخصوص اور اہل شہر کے لئے بالعموم حضرت گایہ چار سالہ قیام بہت مبارک اور مفید ثابت ہوا، مدرسہ میں علاءو مشائخ کا قیام رہتا، حضرت اپنے مفیدار شادات اور خصوصی توجہات سے طالبین و سالکین، اساتذہ و طلبہ کو مستفید فرماتے، بھی حضرت خاص وجد و کیف کے ساتھ اپنے ہی اشعار سناتے، جس سے اہل مجلس پرایک خاص اثر پڑتا، کیف کے ساتھ اپنے ہی اشعار سناتے، جس سے اہل مجلس پرایک خاص اثر پڑتا، کیف کے ساتھ اپنے ہی اشعار سناتے، جس سے اہل مجلس پرایک ضاص اور خاموشی کی مضامین بیان فرماتے اور بھی آپ پرایک سکوت اور خاموشی کا عالم طاری رہتا، الغرض حضرت کے قیام کی برکت اور آپ کے روحانی مواعظ وملفو ظات سے لوگوں کو بہت فائدہ پہنچتا۔

حضرت والاً اپنی صحت کی مستقل ناہمواری وناساز گاری کے باعث اینے

خاص محب و مرید مرم ڈاکٹر ابرار احمد صاحب کے مکان پرمقیم ہوگئے، تاہم حصرت اکثر وبیشتر بیت المعارف با مدرسہ سے قریب والدمحرم کے مکان پر مستقل ملا قات کے لئے تشریف لاتے اور کبھی فرماتے کہ مولانا! صرف آپ کو دیکھنے کے لئے آگیا ہوں، دیر تک نہ بیٹھول گا۔

## طريق اصلاح وتربيت حفرت كاصلاح وتربيت كانداز

بہت زالا تھا، سب کے ساتھ نہایت نری ، رفق اور مہر بانی کاسلوک فرماتے،
زیادہ تر آپ پر جمالی کیفیت طاری رہتی، لیکن کبھی حسب موقع تختی ہے بھی کام
لیتے، بیعت کرنے کے سلسلہ میں حضرت کافی مخاط تھے، جلدی کسی کو بیعت نہ
فرماتے، کسی کے متعلق جناب والدصا حب فرماتے کہ حضرت یہ اچھے آدمی ہیں تو
آپ اس کو بیعت فرما لیتے، اجازت و خلافت دیۓ میں تواس سے بھی زیادہ مخاط
اور سخت واقع ہوئے تھے، اس سلسلہ میں بھی والد محترم سے ، می مشورہ لیتے، اگر
آپ کے کہنے سے حضرت کو اطمینان ہو جاتا تواس کو خلافت دے دیے۔

انتاع شركعت وسنت اتباع سنت كابهت زياده الهمام

فرماتے، ہر چھوٹی بڑی سنت پر عمل کرنے کی کوشش کرتے، حتی کہ کھانے میں ممکین سے شروع کرتے اور اس پرختم کرتے، اگر بھی موزہ یا پائجامہ کوئی پہلے بائیں پیر میں پہنا دیتا تو حضرت اس کو نکال کر دائیں پیر میں پہلے بہنتے اور

نکالنے میں پہلے بائیں پاؤں سے نکالتے ، سلام کرنے میں سبقت کرتے ، مصافحہ فرماتے ، احباب وعلماء اور اعزہ وا قارب سے ملا قات کے لئے جاتے ، شادیوں میں عموماً شریک نہ ہوتے ، اگر شریک ہوتے اور کوئی خلاف سنت وشریعت چیز دکھے لیتے توالے پاؤں وہاں سے واپس ہو جاتے۔

## وكرالله اور تلاوت قرآن علاوت قرآن پاك بهت

ذوق وشوق اورایک خاص کیفیت کے ساتھ فرماتے، وطن میں ذکر کا معمول مغرب کے بعد تھا، اپنے مکان سے متصل باغ میں تشریف لے جاتے اور بہت حال و کیفیت کے ساتھ ذکر فرماتے، جبیا کہ آپ ہی کے اس شعر سے آپ کی صحیح ترجمانی ہوتی ہے۔

گیامیں بھول گستاں کے سارے افسانے
دیا پیام کچھ ایسا سکوتِ صحرا نے
آخر عمر میں زیادہ ترذکر قلبی کا معمول تھا بھی تشبیح لے کر بھی پڑھتے اور بھی
ذکر مالجم کرتے۔

نوکل و زبل حضرت کی زندگی توکل و زبدسے پُر تھی، توکل علی الله کی صفت سے پوری طرح مالامال تھے، رزق کی طرف سے بھی پریشان خاطر نہ ہوئے، چنانچہ آپ فرمایا کرتے کہ "میری سے جیب حضرت ابو هر بیورضی اللہ عنہ

کی زنبیل ہے، جتنی مجھے ضرورت ہوتی ہے اس سے نکال لیتا ہوں "ای لئے گلوق سے بالکل مستغنی رہے، اگر آپ سے کوئی ہے کہہ دیتا کہ حضرت کسی چیز کی ضرورت ہو تو کہے گا تو آپ فرماتے اب تک تو میں نے کسی سے اپنی ضرورت کہی نہیں، آپ سے کیوں کہوں! اقبال مرحوم نے کی کہا ہے۔ مضرورت کہی نہیں، آپ سے کیوں کہوں! اقبال مرحوم نے کی کہا ہے۔ ووعالم سے کرتی ہے بیگانہ ول کو عجب چیز ہے لذت آشنائی ہاں اگر کوئی خلوص و محبت سے کوئی چیز پیش کرتا تو قبول فرما لیتے اور اس کو خوب دعائیں ویتے، اگر کسی کے خلوص میں تردد و شک ہوتا تو اس کے مدیہ کو واپس فرماد سے اور یرواہ نہ کرتے۔

ضیافت اورمهمان نوازی آپ کالیدوصف مهان

نوازی کاتھا، ہر کس وناکس کی خاطر داری و مہمان نوازی کرتے ، اگر کوئی حضرت کے وطن پھولپور پہنچ جاتا تواس کے آنے سے بہت خوش ہوتے،اس کے لئے خود سے کھانا لاتے اور اس کو کھلاتے ، علماء و مشائخ کے آنے سے تو عایت درجہ خوش اور مسرور ہوتے اور ان کے لئے جان و دل سے فرش راہ ہوجاتے اور ان کے لئے جان و دل سے فرش راہ ہوجاتے اور ان کے جانے معموم و محزون ہوجاتے ، جیسا کہ اپنے اس شعر میں اس کی ترجمانی فرمائی ہے۔

تراآنا مرے احمال میں جان مسرت ہے۔ گرجانا سم ہے غم ہے حسرت ہے قیامت ہے

## تاليفات

افروز مجموعہ ہے جن کو حضرت والاً کے ان مواعظ اور تقاریر کا ایک ایمان افروز مجموعہ ہے جن کو حضرت نے نہایت در دوسوز ،اخلاص اور سادگی سے مختلف موقعوں پر بیان فرمایا ہے ،ان مواعظ کو حضرت کی حیات ہی میں مولانا عمار احمد صاحب زید مجدہ نے جمع کیا اور "روح البیان "کے نام سے طبع بھی کرایا مگر عرصہ سے نایاب ہے لہذا اب کچھ تر میمات اور اضافات کے ساتھ مولانا اقبال احمد صاحب مقیم لوساکا (زامبیا) اپنے اہتمام میں طبع کرانے کی سعادت حاصل کر رہے ہیں۔

کلاست عرفان محبت: یہ حضرتؓ کے ان عارفانہ اشعار کاایک حسین گلاستہ ہے جس کو مولاناسید محمد الحسیٰؓ نے بہت سلیقہ اور عمد گل سے اس کے عنوانات قائم کر کے مرتب کیا ہے۔

المسلمالات نبوت: حفرت کی بیر کتاب قابل دید ہے جو مولانا محمد اساعیل صاحب شہیدر حمۃ الله علیہ کی معرکۃ الآراء تصنیف "منصب امامت" کے شروع کے حصہ کا ترجمہ ہے اس کے علاوہ اس میں دوسرے مضامین سیرت شامل کئے گئے ہیں، اس کی شرح مکرم والد ماجد نے "فیضان محبت" کے نام سے لکھی ہے جس کوخود حضرت نے بہت بیند فرمایا تھا، حضرت کے زمانہ کھیات میں الحمد للہ طبع ہو چکی تھی۔ محضرت نے بہت بیند فرمایا تھا، حضرت کی بیہ چوتھی کتاب ہے جو علامہ عبد الوہاب شعرانی کے ۔۔۔۔۔اخلاق سلف: حضرت کی بیہ چوتھی کتاب ہے جو علامہ عبد الوہاب شعرانی

رحمۃ اللہ علیہ کی کتاب کی تلخیص و ترجمہ ہے جس میں اسلاف کے اخلاق اور ان کی تعلیمات پر سیرحاصل کلام ہے۔

وفات حضرت ٩٦٥ دن ملسل ومتواتر شديد تكليف كے بعد ١١٨ رہيج

الثانی ۱۳۱۲ اصر برطابق ۱۱ راکتوبر ۱۹۹۱ء کوہزاروں خبین و مخلصین کو چھوڑ کر وار آخرت کی طرف رحلت فرماگئے ... انا لله وانا الیه داجعون ... جنازه میں شرکت کے لئے عقید تمندوں کا ایک مجمع کشر سیلاب کی مانند امنڈ پڑا، مضور پارک میں جنازہ کی نماز حضرتؓ کے صاحبزادے مولانا اشتیاق احمد صاحب نے پڑھائی اور محلّہ رام باغ کے بعد اکیلا آم نامی قبرستان میں تدفین ہوئی، نور الله مرقدہ و بر دالله مضجعه

المسمما ندگان آپؒ نے پانچ صاجزادیاں اور تین صاجزادے اپنے

پسماندگان میں چھوڑے صاحبزادگان کے اساء گرامی حسب ترتیب درج ذیل ہیں۔

مکرم مولاناا شتیاق احمصاحب خلیفہ حضرت واللّه، مکرم ارشاد احمد صاحب
اور قاری مشاق احمد صاحب ناظم مدرسہ فرقانیہ لکھنو، بڑے صاحبزادے
مولانا اشیاق احمد صاحب کا میں وفات پاگئے اور اپنے والد ماجد کی
قبر ممارک کے متصل مدفون ہوئے، نور اللہ مرقدہ

كتبه: محبوب احمد قمر الزمال ندوى شوال المكرّم ١٩٧٩ ه

## تحرير گرامي

از محدث دورال حضرت مولانا حبیب الرحمٰن صاحب اعظمی رحمة الله علیه

احضرت مولانا محمد احمد صاحب پرتا پگڈھی دامت برکاتہم کا وجود وقت
کے منعشمات ہے ہے، صلاح و تقویٰی، زہد واخلاص اور اصلاح و تذکیر میں بہت
او نچامقام رکھنے کے باوجود سادگی اور انکسار و تواضع میں ان کی کوئی مثال نہیں
ملتی، ان کے یہاں بعض مشائخ کے رسوم اور شان و شوکت کے قتم کی کسی چیز
کا وجود نہیں ہے۔

اصرار پر بھی بھی وعظ بھی فرماتے ہیں تواس سادگی کے ساتھ وعظ میں بھی انکسار و تواضع کی جھنک نظر آتی ہے، جو بچھ فرماتے ہیں پوری دلسوزی کے ساتھ فرماتے ہیں، اس لئے آپ کاوعظ دل میں اتر تاہے، آپ کے وعظ سے دل بسیجتے ہیں، روح کو بالیدگی حاصل ہوتی ہے اور نرم دل والوں کی آئکھیں نم ہوجاتی ہیں، زیادہ ترکلام اللہ کی آیتوں سے استشہاد واستناد ہو تاہے، ظاہر ہے کہ اس سے زیادہ باوزن اور مؤثر وعظ کیا ہو سکتا ہے۔

میں نے مولانا کے وعظ اپنے کانوں سے سنے ہیں اور چندوعظوں کا یک مجموعہ (روح البیان حصہ اول) اپنی آئکھوں سے دیکھا ہے، پڑھ کر میں نے بھی اثر لیاہے اور عبرت حاصل کی ہے۔

مجھے بڑی مسرت ہے کہ بعض خدام آپ کے مواعظ کادوسرامجموعہ شاکع

# تحرير گرامي

حضرت مولانا تقی الدین صاحب ندوی مظاہری مدخللہ استاذ حدیث ''العین بوینیورسٹی''ابوظهی)

بسم الله الرحمن الرحيم

نحمده ونصلي عَلى رسوله الكريم ، اما بعد!

نی کریم علی اللہ تعالی کی طرف سے وہ دین و شریعت لے کراس دنیا میں تشریف لائے تھے جس کے بارے میں قرآن کریم نے یہ اعلان کیا ہے ﴿ اَلْیَوْمَ اَکُمَلْتُ لَکُمْ دِیْنَکُمْ وَ اَتُمَمْتُ عَلَیْکُمْ نِعْمَتِیْ وَرَضِیْتُ لَکُمُ الْکِمْ دِیْنَکُمْ وَ اَتُمَمْتُ عَلَیْکُمْ نِعْمَتِیْ وَرَضِیْتُ لَکُمُ الْکِمْ الْکِمْ دِیْنَا ﴾ آج کے دن تمہارے لئے تمہارے دین کومیں نے کامل کردیا اور میں نے تم پر اپنا انعام تام کردیا اور میں نے اسلام کو تمہار ادین بننے کے لئے پیند کرلیا۔

اس سے معلوم ہوا کہ اس دین کی قیامت تک کے لئے بقاء کا فیصلہ کر بانی ہو چکاہے اس لئے اس کی حفاظت وصیانت کے لئے غیبی نظام کے تحت اللہ تعالیٰ ہو چکاہے اس لئے اس کے خوالے میں ایسے علاء ربانی ہر دور میں بیدا فرمائے جن کے ذریعہ ہر زمانہ میں فتنوں کاسد باب کیا گیااور اسلام کی ترجمانی ویا سبانی کا فریضہ انجام یا تارہا۔

ہمارے اس ملک ہندوستان میں خصوصاً اخیر کی صدیوں میں ایسے ایسے اللے اہل کمال اور علمی و روحانی شخصیتیں پیدا ہوئیں جن کی نظیر عالم اسلامی میں مشکل سے ملے گی، انہیں عظم شخصیتوں میں سے اولیس زمانہ حضرت مولانا شاہ فضل الرحمٰن صاحب گنج مراد آبادی قدس سرہ کی ذات گرامی ہے جس کی دکان عشق و معرفت سے ایک عالم فیضیاب ہوا جوا جوا پی علم وروحانیت اور تا ثیر و کمالات میں سلف صالحین کا نمونہ تھے۔

انہیں کی یاد گار بقیۃ السلف شیخ المشائخ حضرت مولانا محمد احمد صاحب پر تا پگڑھی دامت برکاتہم کی ذات گرامی ہے جن سے حضرت مولانا گئج مراد آبادی کے کمالات کی زندہ مثال سامنے آتی ہے اوران کی باطنی کیفیات کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے۔

عشق عصیان ست گر مستور نیست (عشق و محبت اگر بوشیده نهیں ہے تو گناہ ہے)

لیکن اخفاء حال کی کوشش کے باوجود ان کی مجالس وملفوظات و مواعظ سے علوم ومعارف اور حکم و نصائح کے دریا البتے ہیں، جن حضرات کو ان مواعظ میں شرکت کی سعادت حاصل ہوئی ہے وہی اس کیفیت کو جو سامعین برسننے کے وقت طاری ہوتی ہے سمجھ سکتے ہیں ہے

الی در دوغم کی سر زمیں کاحال کیا ہو تاہے محبت گر ہماری چیثم تر سے مینہ نہ برساتی اس کئے ضرورت تھی کہ یہ مواعظ کتابی صورت میں مرتب کر کے بیش کردیئے جائیں تاکہ وہ لوگ جنہیں جسمانی حاضری کا موقع نہیں ملاوہ ان سے استفادہ کر سکیں ،اور ان لوگوں کو جنہیں شرکت کی سعادت حاصل ہوئی ہے وہ اپنے اندر وہی کیف و سرمستی پیدا کر سکیں جو سننے کے وقت محسوس کرتے تھے ،در حقیقت یہ ملفو ظات جو حضرت کی زبان فیض ترجمان سے ادا ہوئے ہیں اس میں ہر شخص اپنے در د کا در مال پاسکتا ہے۔

حضرت موصوف کی خدمت میں متعدد بار حاضری کی سعادت نصیب ہوئی اور مجالس خصوصی میں ارشادات کی ساعت کاشر ف بھی حاصل ہواجس کا اثر اللہ تعدد موادہ بیان نہیں کیا جاسکتا، نیز مواعظ کے دو مجموعے جو"روح البیان"کے نام سے شائع ہوئے ہیں ان کے مطالعہ کا اتفاق ہوا ماشاء اللہ یوں تو سب ہی مضامین نہایت نافع و مفید اور عجیب و غریب تاثیر کے حامل ہیں مگر ان میں جابجا ایسے علوم و حقائق بھی آگئے ہیں جو عام طور پر کتابوں میں نہیں ملتے اور جو اہل ذوق کے لئے نادر تخذ ہے۔

الله تعالی محترم مولانا عماراحمد صاحب مد فیوضهم کو جزائے خیر عطا فرمائے کہ انہوں نے ان مواعظ کو نہایت محنت وعرق ریزی سے مرتب کر کے شاکع کیا اور عوام وخواص سب ہی کے لئے تخفہ کایاب فراہم کر دیا۔اس خبر سے دلی مسرت ہے کہ "روح البیان"کا تیسراحصہ بھی مرتب ہو کر طباعت کے مرحلہ میں ہے اور اس کی ترتیب واشاعت کی ذمہ داری بھی مولانا موصوف ہی نے میں سے اور اس کی ترتیب واشاعت کی ذمہ داری بھی مولانا موصوف ہی نے

قبول کی ہے، اللہ کرنے کہ وہ حضرت کی مجالس اور سوائے حیات کو بھی مرتب کر کے آئندہ پیش کرسکیں جس کی موجودہ زمانہ میں شدید ضرورت ہے، اللہ تعالیٰ سے دعاہے کہ لوگوں کو اس کتاب سے استفادہ کی اور قدر دانی کی توفیق عطا فرمائے۔ واللہ ولی التوفیق۔

تقی الدین ندوی مظاہری استاذ حدیث شریف ''العین یو نیورسٹی''ابوظهی الار ۲ار کارک میماھ

## پیش لفظ

#### ازمولاناعمار احمرصاحب

الْحَمْدُ لِلهِ الْمَلِكِ اللَّهَانِ، الَّذِيْ خَلَقَ الْإِنْسَانَ، وَ عَلَمَهُ الْبَيَانَ ، وَ نَشْهَدُ أَنْ لَآ اِللهِ اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنَا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ، شَهَادَةً بِالْقَلْبِ وَاللِّسَانِ، صَلَّى اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَ رَسُولُهُ، شَهَادَةً بِالْقَلْبِ وَاللِّسَانِ، صَلَّى اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَ أَصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْمًا كَثِيْرًا مَّا تَعَاقَبَ الْمَلَوَان، أَمَّا بَعْدُ!

بند ہ کمترین، مرتب مضامین، ناظرین با تمکین کی خدمت عالیہ میں عرض پرداز ہے کہ یادگارِ قطب دورال حفرت مولانا شاہ فصل الرحمٰن صاحب گئے مراد آبادی قدس سرہ یعنی حضرت اقدس بقیۃ السلف محی السنت مرشدنا و مولانا شاہ محمد احمد صاحب پر تا پگڈھی دامت برکا تہم کے مواعظ کا ایک مجموعہ "روح البیان حصہ اول" کے نام سے شائع ہو چکا ہے، بفضلہ تعالیٰ اس سے خواص و عوام، مردوں اور عور توں سبھی کو بہت نفع پہنچا، چنانچہ مختلف مقامات سے متعدد خطوط اس سلسلہ میں آئے جس میں لوگوں نے اپنے اپنے تاثرات کا اظہار کیا ہے، اور اتنی بات کا توسب اعتراف کرتے ہیں کہ روح البیان میں ایک عجیب تاثیر کا مشاہدہ ہورہا ہے کہ جو کوئی بھی اس کو پڑھتایا سنتا ہے اس پر بے اختیار رقت طاری ہو جاتی ہے ،دل کی حالت بدلنے لگتی ہے، آئیمیں اشکبار ہو جاتی

ہیں،اور ایبامحسوس ہونے لگتاہے کہ یہ مضامین دل میں اترتے جاتے ہیں۔
نیز اکا بر علماءاور مشائح کرام کتاب کی پندیدگی اور مضابین کی افادیت کا
اظہار مختلف عنوانات سے فرمارہے ہیں اور اس میں شک نہیں کہ اکا بروقت کا
تلقی بالقبول فرمانا اور کتاب کی افادیت کا اعتراف فرمانا اور اس سے محظوظ و
مسر ور ہونااس کے مقبول عنداللہ ہونے کی واضح دلیل ہے۔

اور ہم تو سمجھتے ہیں کہ ان مضامین عالیہ سے جو خواص وعوام سمجی متأثر ہور ہے ہیں اس کی اصل وجہ سے کہ اہل اللہ کا کلام خود اپنی جانب سے نہیں ہوتا بلکہ کوئی ان کو بلوا تاہے تب بولتے ہیں، جیسا کہ کہا گیاہے۔

در پس آئینه طوطی صفتم داشته اند آنچه استاد ازل گفت بگو میگویم

علاءربائیین اور حضور اقدس علی کے سیچ نائیین جو کچھ فرماتے ہیں اس میں دہ اللہ در سول ہی کی ترجمانی کرتے ہیں ، یہ حضرات ان فیوض و برکات کے پنچانے میں صرف داسطہ ہیں درنہ علوم وہی ہیں جو حضرت حق جل مجدہ ادر حضور اقد س علی سے فائض ہوتے ہیں ، اس کی مثال عارف روتی نے خوب دی ہے ، چنانچہ فرماتے ہیں کہ

دو دہاں داریم گویا ہمچو نے کی دہاں پنہاست در لبہائے وے کی دہاں نالال شدہ سوئے شا ہائے و ہوئے در گلندہ در شا اور فرماتے ہیں ہ

ما چو چگیم و تو زخمہ کی زنی زاری از ما نے تو زاری می کنی مولاناروم کے ان اشعار کو نقل کر کے حضرت کیم الامت قدس سره فرماتے ہیں کہ حضور عظیم کے حقیقی نائین کیم کے پہنچانے میں صرف واسط ہوتے ہیں گروہ کیم واقع میں حضور علیہ کا ہی ہوتا ہے، یہ نطق علاء ربانی کا واللہ نطق ہے حضوراقد س علیہ کا اور حضور علیہ کے نطق کی نبست سب کو معلوم ہے کہ وہ وی ہے ، حق تعالی ارشاد فرماتے ہیں ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوٰی اِنْ هُوَ اِلّا وَحْی یُوْحی ﴾ یعنی آپ اپنی خواہش نفسانی سے نہیں اللَّهُوٰی اِنْ هُوَ اِلّا وَحْی یُوْحی ﴾ یعنی آپ اپنی خواہش نفسانی سے نہیں ہولتے آپ کاارشاد نری وی ہے جو آپ پر جیجی جاتی ہے۔

پس حضور علی کا فر مودہ باری تعالی کا فر مودہ ہے،اسی کو حضرت مولانا روم رحمة الله علیه فرماتے ہیں۔

گفته او گفته الله بود گرچه از حلقوم عبدالله بود الله کافرمان مو تا ہے اگرچه الله کے بین در حقیقت وہ الله کافرمان مو تا ہے اگرچه الله کے بین اس وجه بندے کی زبان سے صادر مو تا ہے ، اور چو نکه وہ باذن الله بولتے بین اس وجه سے اس ااثر بھی ویبا ہی ہو تا ہے ، چنانچه شخ العرب والعجم حضرت حاجی امداد الله صاحب مہاجر مکی قدس سر ہ فرماتے ہی کہ "اہل الله کاکلام نامر د کومر د اور مر د کوشیر مرد بنادیتا ہے "۔

اں موقع پر اس بات کی وضاحت بھی مناسب معلوم ہوتی ہے کہ حضرات صوفیاء کے کلام میں جہاں مرد و نامر د کاذکر آتا ہے اس سے ان کی

خاص اصطلاح مر اد ہوتی ہے، جس کی توضیح مولانار وم ؒ کے اس شعر سے ہوتی ہے فرماتے ہیں۔

نيست بالغ جز رهيده از هوا. خلق اطفالند جز مت خدا لینی اللہ کے عاشق کے سواسب لوگ بیچے ہیں اور بالغ وہی ہے جو ہوائے نفسانی ہے جھوٹ چکا ہو، پس معلوم ہوا کہ اہل اللہ کے نزدیک مر دوہی ہے جو خواہشات نفسانی کی غلامی ہے جھوٹ چکا ہو اور حق تعالیٰ کی محبت میں مست و سرشار ہو، اب اس توضیح کے بعد حضرت حاجی صاحبٌ کے اس ارشاد گرامی کا مطلب خوب واضح ہو گیاکہ"اہل الله کا کلام نامر د کو مرد اور مرد کوشیر مردینادیتاہے"۔ بحدالله روح البیان ہے ہم کواس کا تجربہ عیا ناوبیانا خوب مور ہاہے ماشاءاللہ لوگوں کو اس سے بہت نفع بہنچ رہاہے اور اس کا بیراٹر ہے کہ حصہ اول کی اشاعت کے بعد ہی سے احباب کے بکثرت تقاضے شروع ہوگئے کہ روح البیان حصہ دوم کی اشاعت بھی جلد ہی ہونی جاہئے اور آب اکا برکی طرف سے بھی اس کام کااشارہ ہوااس لئے متو کلًا علی اللہ حصہ دوم کے طباعت کی تیاری بھی شر وع کر دی گئی۔

بعض اکابر کو جب اس کاعلم ہوا تو ہڑی ہی مسرت کا اظہار فرمایا چنانچہ ان کی تحریرات آئندہ صفحات میں انشاء اللہ تعالی ناظرین کے ملاحظہ ہے گذریں گ۔ میں سمجھتا ہوں کہ ان مضامین کی اہمیت اور خصوصیت کے لئے بس یہی کافی ہے کہ یہ حضرت اقد س بقیة السلف مولانا پر تا پگڈھی دامت بر کا تہم کے ار شادات عالیہ کا مجموعہ ہے جن کی ذات گرامی خود مشہور و معروف ہے۔ عیال راچہ بیال

بلکہ بیہ مضامین خود ہی صاحب مضامین کی خصوصیات کو بھی ظاہر کرنے والے اور ان کی معرفت کا ذریعہ ہیں، جیسا کہ مختقین فرماتے ہیں کہ کلام ہی ہے متعلم کی معرفت ہوتی ہے اور ہر شخص کا مرتبہ اس کے کلام سے بآسانی پیچانا جاسکتا ہے اس لئے کسی تعارف کی چندال حاجت تو نہیں تاہم بطور شان ورود کے بعض واقعات کا تذکرہ بے کل نہ ہوگا اس لئے کہ اس مجموعہ میں جو مواعظ شامل ہیں وہ مختلف مقامات پر ارشاد فرمائے گئے ہیں اور ان کے لئے اسفار بھی ہوئے ہیں جن کا تذکرہ ناظرین کی دلیے کی اسببہوگا۔

لہذا پہلے بطور تمہیدایک مضمون عرض کر تا ہوں پھر انشاء اللہ ان مواعظ کے تعارف کے سلسلہ میں چند ہاتیں عرض کروں گا۔

## تمييد

یہ بھی اللہ تعالیٰ کا بہت بڑا فضل واحسان ہے کہ سلسلہ نبوت کے انقطاع کے بعد بھی اللہ تعالیٰ کا بہت بڑا فضل واحسان ہے کہ سلسلہ نبوت کے اٹال اللہ کو منتب فرمایا، چنانچہ حضور اقد س علیہ کے بعد سے مر ور دہور کے باوجود ہر زمانہ میں اولیاء اللہ کی اور خاصان خداکی ایک جماعت ضرور موجود رہتی ہے جن کو دیکھ کر خیر القرون کی باد تازہ ہوتی ہے اور جناب رسول اللہ علیہ کے فیصلہ نے

اس جاعت ك اوصاف بيان فرماكران كى نشاندى بهى فرمادى ب تاكه امت كوان كى شاخت بسهولت بوسك اورلوگ ان سيمتفيض بوسكيس، چنانچ حضور اقدس عليه الله دُونيته وَ اقدس عليه الله دُونيته وَ وَدَادَ فِي عِلْمِكُمْ مَنْ فَكُرَ كُمْ مِنْ فَكَرَ كُمْ مِنْ فَكَرَ كُمْ مِنْ فَدَكَر كُمْ مِنْ فَدَادَ فِي عِلْمِكُمْ مَنْ فَاكْدَ وَرَقَ عَمَلُهُ "

یعنی تم میں کے بہترین وہ لوگ ہیں جن کا دیکھنا تم کو خدا کی یاد دلا دے اور
ان کا بولنا تمہارے علم کو بڑھادے اور ان کا عمل تم کو آخرت کی رغبت دلا دے۔
سجان اللہ! بیہ الیی ظاہری علامتیں ہیں کہ ان کا تجربہ بآسانی ہو سکتا ہے،
کسی اللہ والے کی خدمت میں جاکر قلب خدا کی طرف متوجہ ہو، آخرت کی
طرف رغبت ہواور اتباع شریعت و سنت کا داعیہ قلب میں پیدا ہو، معاصی سے
نفرت اور طاعات کی طرف رغبت ہونے لگے تو یہی چیزیں اس کے ولایت
و بزرگی کی علامت اور اس کے اللہ والا ہونے کی نشانی ہیں۔

اگر کسی کواس دور پرفتن میں کوئی اللہ کا مخصوص بندہ مل جائے تواس کی صحبت کو غنیمت کبریٰ شار کرنا چاہئے کیو نکہ عادت اللہ یونہی جاری ہے کہ بدون اہل اللہ کی صحبت اور ان کی توجہ کے اللہ تعالیٰ تک رسائی نہیں ہوتی اور ان کی معرفت حاصل نہیں ہوتی۔

اور جن حضرات کو مید دولت حاصل ہوتی ہے بعنی معرفت الہیداور ولایت خاصہ جن کو نصیب ہوتی ہے ان ہی پر حق تعالیٰ اس کے حصول کا طریق بھی واشح فرماتے ہیں، ای بناء پر بزرگان دین ہر دور میں لوگوں کواس کی طرف

متوجہ فرماتے رہے ہیں کہ اگر اللہ تعالیٰ تک پہنچنا چاہتے ہو تو خاصان حق کی معیت اور صحبت اختیار کرو ورنہ ساری عمر گذر جائے گی اور پچھ حاصل نہ ہوگا جبیا کہ مولاناروم مُفرماتے ہیں۔

بے رفیقے ہر کہ شد در راہِ عشق عمر بگذشت ونشد آگاہ عشق اور اسی مضمون کو ہمارے حضرت پر تابگڈھی دامت بر کاتہم اس طرح ار شاد فرماتے ہیں ہے

تنہا نہ چل سکیں گے محبت کی راہ میں میں چل رہاہوں آپ میرے ساتھ آسیے

اسی طرح امام ربانی حضرت مجدد الف ثانی قدس سرہ تحریر فرماتے ہیں کہ:
صحبت شخ کامل کبریت احمر کا حکم رکھتی ہے، اس کی نظر دوا، اور اس کا کلمہ
شفاہے ، اللہ تعالی ہمیں اور تمہیں جاد ہُ شریعت مصطفویہ پر ثابت قدم رکھیں ،
کیونکہ یہی مدار نجات اور ذریعہ سعادت ہے۔ (تجلیات ربانی صرس)
نیزایک دوسرے بزرگ فرماتے ہیں کہ ہے۔

بے عنایات حق و خاصان حق گر ملک باشد سیہ مستش ورق لینی بغیر خدائے تعالی اور خاصان خدا کی عنایت اور توجہ کے پچھ حاصل نہیں ہوسکتا اگرچہ بالفرض کوئی شخص برعم خود فرشتہ بھی ہوجائے تب بھی اس کا نامیدا عمال سیاہ ہی رہے گا، مطلب سیہ کہ جب تک خدائے تعالی اور خاصان خدا کی عنایت اور توجہ شامل حال نہیں ہوتی اعمال میں نفس کی آمیزش باقی خدا کی عنایت اور توجہ شامل حال نہیں ہوتی اعمال میں نفس کی آمیزش باقی

رہتی ہے، کیونکہ نفس کا تزکیہ عاد تأبدون کسی شخ کامل کی سپر دگی میں اپنے کو دیئے ہوئے نہیں ہو تا، اسی بناء پر مولاناروم رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔
نفس نتواں کشت الاظل پیر دامن آل نفس کش راسخت گیر
لیعنی بغیر شیخ کامل کی توجہ کے نفس کو نہیں مار سکتے لہٰذااس نفس کش (شخ کامل) کادامن مضبوطی کے ساتھ پکڑلو، نیز مولاناروم ہی فرماتے ہیں۔
کامل)کادامن مضبوطی کے ساتھ پکڑلو، نیز مولاناروم ہی فرماتے ہیں۔
ہر کہ خواہد ہم نشینی باخدا گونشیند در حضور اولیاء جو خدائے تعالیٰ کی ہم نشینی باخدا گونشیند در حضور اولیاء کی خدمت ہو خدائے تعالیٰ کی ہم نشینی جا ہتا ہواس سے کہہ دو کہ اولیاء کی خدمت میں بیٹے اسی طرح بزرگان دین کے کلام میں جا بجااس کی ترغیب موجود ہے میں بیٹے دخترت شخ شرف الدین کی منیری رحمۃ اللہ علیہ اپنے مکتوبات میں ایک مقام یہ تحریر فرماتے ہیں کہ:

"ہم تو ہی جانے ہیں کہ مریدوں میں یہ باتیں (بینی باطنی کمالات اور فضائل اخلاق) جتنی دیر میں اپنے مجاہدہ اور خلوت نشینی سے حاصل ہوتی ہیں اس سے کہیں زیادہ جلد اس گروہ کی خدمت سے میسر ہو جاتی ہیں، اصحاب کہف کا قصہ عقل مند کے لئے اس پر گواہ ہے وہ محض ایک کتا تھاجو مردان حق کی خدمت میں رہ کر چند قدم چلا تو اس کو انسانی شرف نصیب ہوا۔

میں اصحاب کہف روزے چند پینوں کی صحبت میں رہا تو اسکا شار آدمیوں میں ہوا، اس طرح شخ سعدی علیہ الرحمة تا شیر صحبت کے متعلق ایک منظوم میں ہوا، اس طرح شخ سعدی علیہ الرحمة تا شیر صحبت کے متعلق ایک منظوم میں ہوا، اس طرح شخ سعدی علیہ الرحمة تا شیر صحبت کے متعلق ایک منظوم

حکایت نقل فرماتے ہیں۔

گلے خوشبوئے در جمام روزے رسید از دست محبوبے بدستم بدوگفتم کہ مشکی یا عبری کہ از ہوئے دلآویز تو مستم

لینی ایک دن حمام میں ایک خوشبود ار مٹی کسی محبوب کے ہاتھ سے مجھ کو ملی تو میں نے اس سے کہا کہ تو مشک ہے یا عزر ہے جو تیری دلآویز خوشبوسے میں مست ہورہا ہوں۔

بگفتا من گِل ناچیز بودم و لیکن مدتے باگل نشستم جمال ہم نشیں در من اثر کرد و گرنہ من ہمال خاکم کہ ہستم

اس نے جواب دیا کہ میں ناچیز مٹی تھی لیکن ایک مدت تک گلاب کی صحبت میں بیٹھی ہوں اس لئے ہم نشین کے جمال نے مجھ میں اثر کیا ہے ورنہ میں تووہی ناچیز مٹی اب بھی ہوں۔

د کھنے گلاب کے پاس رہنے سے مٹی میں خو شبو پیدا ہو جاتی ہے ،اسی طرح اہل محبت اور دین کے ساتھ مناسبت طرح اہل محبت اور دین کے ساتھ مناسبت پیدا ہو جاتی ہے۔

اسی طرح سیدنا احمد کبیر رفاعی رحمة الله علیه صحبت مشائح کی تر غیب دیتے ہوئے صاف صاف فرماتے ہیں کہ " ہم سے تعلق پیدا کرو، ہماری صحبت آزمایا ہوا تریاق ہے، ہم سے دورر ہنا زہر قاتل ہے"۔

نیز فرماتے ہیں کہ ''اے مجوب تو ہمارے دروازوں کا پہرہ دے کیونکہ
تیر اجو وقت اور درجہ ہمارے دروازوں پر گذرے گا وہ تیرے لئے ایک اعلیٰ
در جہاوراللہ کی طرف رجوع کرنے کا وقت ہوگا کیونکہ ہمارار جوع اللہ کی طرف رجوع ہوچکا ہے اس لئے جو ہمارے پاس آتا ہے اس کو بھی اللہ کی طرف رجوع ہوچکا ہے اس لئے جو ہمارے پاس آتا ہے اس کو بھی اللہ کی طرف رجوع کرنے کی توفیق ہوجاتی ہے ،اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ﴿وَاتَّبِعُ سَبِیْلَ مَنْ اَنَابَ لِئَیْ اِن لوگوں کے راستہ پر چل جو میری طرف رجوع کر چکے ہیں ''۔ اللہ یان الوگوں کے راستہ پر چل جو میری طرف رجوع کر چکے ہیں ''۔ (البیان المشید صربام)

سجان اللہ! سیدنار فائی رحمۃ اللہ علیہ کے کلام میں کیسی شوکت معلوم ہوتی ہے اور کس قدر مؤثر اور کتناوزنی ہے ، واقعی اہل اللہ کا کلام ایسائی ہوتا ہے ، اخیر میں حضرت نے جو آیت پیش فرمائی ہے اس میں انابت الی اللہ کا ذکر ہے جو ایک باطنی کیفیت ہے اس کی حقیقت کیا ہے اور اس کی شاخت کیسے ہو؟ ہے جو ایک باطنی کیفیت ہے اس کی حقیقت کیا ہے اور اس کی شاخت کیسے ہو؟ کیونکہ جن کیفیات کا تعلق باطن سے ہوتا ہے وہ خود تو مستور ہوتی ہیں لیکن ان کے آثار ظاہر ہوتے ہیں، پس انابت الی اللہ کے لئے بھی کچھ آثار و لوازم ہیں، جب وہ موجود ہول تو اس سے اس کیفیت کے وجود پر استد لال کیا جاسکتا ہے۔ اس کی وضاحت کے لئے حضرت حکیم الامت مولانا تھانوی قدس سرہ کی

ایک عبارت ملاحظہ ہو جس کو حضرت نے اپنے وعظ میں اسی آیت کا خلاصہ بیان کرتے ہوئے فرمایاہے، چنانچہ ارشاد فرماتے ہیں کہ:

"خلاصہ یہ کہ حق تعالی نے توجہ الی اللہ کو متبوعیت کا معیار بنایا اور توجہ الی اللہ کو متبوعیت کا معیار بنایا اور توجہ الی اللہ یہ ہے کہ حق تعالیٰ کے احکام کو مانے، چنانچہ فرماتے ہیں ﴿وَ يَهْدِیْ اِلَيْهِ مَنْ یُنِیْبُ ﴾ (لیمنی جو شخص اللہ کی طرف متوجہ ہُوتا ہے اللہ تعالیٰ اس کو ہدایت کر دیتے ہیں) اس سے معلوم ہوا کہ توجہ الی اللہ کو ہدایت لازم ہے اور ہدایت ہوں ہیں اس سے معلوم ہوگیا کہ توجہ الی اللہ کے لئے لازم ہے کہ اس کے افعال درست ہوں۔

ایس ﴿ مَنْ اَنَابَ اِلْمَیْ ﴾ سے مراد وہ خص ہوا جو کہ باعمل ہواور عمل بدون علم کے ہونہیں سکتا تو حاصل یہ ہوا کہ اس کا اتباع کر دجواحکام خداوندی کے علم وعمل کا جامع ہو، پس دو چیزیں اصل عظہریں ایک علم دین اور ایک عمل دین اور ایک عمل دین ، اور علم وعمل کا جامع ہو، پس دو چیزیں اصل عظہریں ایک علم دین اور ایک عمل دین ، اور علم وعمل کے ساتھ ایک اور چیز بھی ضروری ہے وہ توجہ الی اللہ ہے ، کیسسب سے اول تو علم ہونا چاہئے اور پھر اس پر بیا اثر مرتب ہونا چاہئے کہ عمل اور توجہ الی اللہ ہو، سجان اللہ کیا جامع کلام ہے کہ ایک ﴿ اَنَابَ ﴾ کے لفظ میں تینوں امور کی طرف اشارہ فرمادیا۔

پس متبوع میں تین چیزیں دیکھئے، ایک علم، دوسرے عمل کہ سی گناہ کبیرہ میں مبتوع میں تین چیزیں دیکھئے، ایک علم، دوسرے توجہ الی اللہ جس کی شناخت میں مبتلانہ ہو اور تیسرے توجہ الی اللہ جس کی شخات میں ایک خاص برکت ہو، اس کی صحبت حق تعالیٰ کی

مذكر بور (انتهى بلفظه)

اسی طرح حضرت قاضی ثناءاللہ صاحب پانی پتی قدس سرہ فرماتے ہیں کہ "پیر کامل مکمل کا تلاش کرنا واجب اور ضروری ہے، کیونکہ بدون پیر کامل کے توسل کے خدا تک پہنچنابہت نادرہے"۔

نیز پیر کامل کی تلاش کے طریقہ میں تحریہ فرماتے ہیں کہ "اکثر و بیشتر درویشوں سے ملا کرے اور کسی پر انکار وعیب جوئی نہ کرے لیکن بغیر تامل بسیار کے کسی سے بیعت نہ کرے اور سب سے پہلے اس کی شرعی استقامت دیکھے، پس جو شخص متنقیم الاحوال ہواور جسیا کہ حدیث شریف میں آیا ہے کہ اس کی صحبت سے خدایاد آئے اور دل دنیا سے سر دہو جائے اس کی صحبت کہ اس کی صحبت اختیار کرے"۔

حضرت حکیم الامت مولانا تھانوی قدس سر ہاور حضرت قاضی ثناء اللہ پانی پتی نور اللہ مر قدہ دونوں بزرگول کے کلام سے توجہ الی اللہ کی علامت اور شاخت یہ معلوم ہوئی کہ اس کی صحبت میں ایک خاص برکت ہو، اس کی صحبت میں خدایاد آئے اور دل دنیا سے سر دہو جائے، یعنی دنیوی تعلقات سے ہٹ کر حق تعالیٰ کے ساتھ مشغول ہونے کو جی جاہے۔

اب جو جاہے اہل اللہ کی خدمت میں جاکر خوداس کا مشاہدہ کر سکتا ہے بشر طیکہ ذوق صحیح اور فہم سلیم رکھتا ہواور عقیدت کے ساتھ ان کی خدمت میں جائے۔ یہ انابت الی اللہ بہت بڑی نعمت ہے، جس پر اللہ تعالیٰ کا خاص کرم ہوتا
ہے اسی کو عطا فرماتے ہیں اور یہی وہ دولت ہے جو اہل اللہ کی خدمت میں حاصل کی جاتی ہے اور اس میں شک نہیں کہ یہ سب سے بڑی کر امت ہے بلکہ رشک صد کر امت ہے ،اس موقع پر ہمارے حضرت بقیۃ السلف مولانا پر تا پیڈ ھی دامت بر کا تہم کا یہ شعر خوب چہاں ہوتا ہے۔

کرم سے اپنے بخشی مجھ کو توفیق انابت ہے یہ وہ دولت ہے جو واللہ رشک صد کر امت ہے اللہ تعالیٰ حضرت اقدی کو تا دیر صحت وعافیت کے ساتھ سلامت باکر امت رکھے تا کہ حضرت کے فیض صحبت سے امت محمد یہ بہرہ ور ہوتی رہے۔

رکھے تا کہ حضرت کے فیض صحبت سے امت محمد یہ بہرہ ور ہوتی رہے۔

فرض مقبولیت عند اللہ کی ایک علامت تو یہ بیان کی گئے ہے کہ اس کو د کھی

غرض مقبولیت عنداللہ کی ایک علامت توبہ بیان کی گئے ہے کہ اس کود کیھ کر خدایاد آوے اور اس کے بولنے سے علم میں زیادتی ہواور اس کے عمل سے آخرت کی طرف رغبت ہو،اور ایک دوسر ی علامت بیہ بھی بیان کی گئی ہے کہ امت کے صالحین اس کی طرف ماکل ہوں اور عام طور پر علماء و صلحاء اس کی ولایت و بزرگی کے قائل ہوں۔

چنانچہ ہم کھلی آنکھوں اس کا مشاہدہ کررہے ہیں کہ دور حاضر کے علاءو صلحاء اکا برو مشارکنے عام طور پر حضرت بقیۃ السلف مرشدی و مولائی مولانا محمد احمد صاحب پرتا پگڈھی دامت برکاتہم کی طرف مائل اور آپ کی ولایت اور بزرگی کے معترف و قائل ہیں، چنانچہ ایک صاحب نے شنخ الحدیث مولانا بزرگی کے معترف و قائل ہیں، چنانچہ ایک صاحب نے شنخ الحدیث مولانا

زکریا صاحب دامت برکاتهم کی ایک تصنیف حضرت اقدس کی خدمت میں پیش کیا تو حضرت والا نے مطالعہ فرما کر پہندیدگی کا اظہار فرمایا،اس کا تذکرہ ان صاحب نے حضرت شیخ دامت برکاتهم کے خط میں کیا تو حضرت شیخ نے اس پر تحریر فرمایا کہ حضرت مولانا نے اس کتاب کو پہند فرمایا اس سے میں بیر سمجھتا ہوں کہ میری بیر تصنیف اللہ کے نزدیک مقبول ہوگئی اور بیر بھی تحریر فرمایا کہ میری میں وستوں کو مشورہ دیتا ہوں کہ ان کی خدمت میں جایا کریں۔

اسی طرح حضرت مولانا ابوالو فا صاحب شاہجہاں پوری دامت بر کاتہم کو بھی حضرت اقدس سے بے حد عقیدت و محبت ہے ان کے بھی بہت سے مکتوبات ہیں اس موقع پر ایک مکتوب گرامی سے کچھ حصہ نقل کرتا ہوں، تحریر فرماتے ہیں کہ:

> سراپا اخلاص و کرم حضرت اقدس دامت بر کاتهم السلام علیم ورحمة الله و برکانته

کرمت نامہ باعث سعادت و سرفرازی ہوا، حضرت والا کی خصوصی تو جہات ہی اصل میں میری ظاہری وباطنی توانائی کا مرکز ہیں، اپنی نالا تقوں کے باوجود حضرت والا کی خصوصی تو جہات اور کرم فرمائیاں سلسل جاری ہیں جس کے شکریہ کے واسطے الفاظ نہیں یا تا۔

باری تعالیٰ حضرت والا کو جزائے خیرعطا فرمائے ، آل محترم کے ظل عاطفت اور توجہات کو ہمیشہ اس سیہ کاریر باتی رکھے۔ اب ایک حضرت ہی کی ذات گرامی اپنے اکابر میں ایسی باقی ہے جن کی توجہات کا سہارا کر سکوں مسلسل ارادہ حاضری کا کرتا رہا اور اب بھی ہے مگر بدشتی وقت پر کوئی نہ کوئی مانع نکلتارہا، خدا کرے جلد نیاز حاصل کرسکوں، سید وعاضر ور فرمائیں کہ جلد خدمت میں حاضر ہوسکوں۔
آپ کا گفش بردار

ابوالو فا شاہجہاں پوری ۲راپریل <u>۹۲۸</u>ه

اس سلسلہ میں اکابر امت کی بہت سی تحریرات موجود ہیں جن کو اگر جمع کیا جاوے تو مستقل ایک مجلد ضخیم کتاب ہو سکتی ہے، یہاں اس کا موقع نہیں انشاء اللہ پھرکسی موقع سے انہیں بھی ہدیۂ ناظرین کیا جائے گا، ہم یہاں پر صرف چند اکابر کے تاثرات نقل کرتے ہیں۔

## چنداکابر کے تاثرات

حضرت مصلح الامت عارف بالله مولانا شاہ وصی الله صاحب قتل مو مصلح الله مولانا شاہ وصی الله مولانا شاہ وصی مرشدی مولائی حضرت اقدیں مصلح الامت عارف بالله مولانا شاہ وصی الله صاحب قدس سرہ جن کی جلالت شان سے سب ہی واقف ہیں اور ان کی ذات بابر کات سے امت کو جو فیض پہنچاوہ محتاج بیان نہیں اور خواص سے عوام تک سب ہی لوگ آج مجی ان سے خوب متنبع ہور ہے ہیں وہ حضرت اقدی

بقیة السلف مولانا پر تا پیگرهی دامت بر کاتهم کے بارے میں فرمایا کرتے تھے کہ: "صاحب نسبت بزرگ ہیں اور مستجاب الدعوات ہیں"

نیز آپ کے وعظ کے متعلق فرماتے کہ ''اہل اللہ کاوعظ الیابی ہو تاہے''
نیز فرماتے تھے کہ ''میں نے الیامتواضع اور بے نفس شخ نہیں دیکھا''اور اخیر
اخیر میں تو یہاں تک فرماتے تھے کہ ''میں اپنے اطراف (ضلع اعظم گڈھ)
میں آپ کو جھیجوں گا اور وہاں جا بجا آپ کا وعظ کراؤں گا،انشاء اللہ آپ کے
مواعظ سے وہاں کے لوگوں کو نفع پہنچے گا، چنانچہ ایسے اسباب بیدا ہوئے کہ
حضرت پر تا بگڈھی کے متعدد بیانات ضلع اعظم گڈھ اور اس کے اطراف میں
مختلف مقامات پر ہوئے ،اس طور پر حضرت کی دلی خواہش پوری ہوئی، سے ہے۔
او چنیں خواہد خدا خواہد چنیں می دہد بیزداں مراد متقیں
او چنیں خواہد خدا خواہد چنیں می دہد بیزداں مراد متقیں

حضرت مولاناشاه عبدالغني يجوليوري نورالله مرقده

اسی طرح حضرت کیم الامت مولانا تھانوی قدس سرہ کے اجل خلفاء میں حضرت مولانا شاہ عبدالغی صاحب پھولپوری نوراللہ مرقدہ کے ارشادات جو معرفت الہید کے نام سے شائع کئے گئے ہیں جو اصلاح وتربیت کے سلسلہ میں بہت ہی نافع اور مؤثر کتاب ہے اس میں اس عنوان سے حضرت کا تذکرہ فرماتے ہیں کہ :

"الله والے سراپادرد ہوتے ہیں ہمارے دوست مولانا محد احمد صاحب پر تا بگڈھی بھی سراپادرد ہیں،ماشاءاللہ ان کا کلام بڑادردناک ہو تاہے،ایک بار مجھے اپنے گھر بھی لے گئے ہیں اور خوب سنایا،ان کے چند اشعار تو بہت ہی

وروناک ہیں، فرماتے ہیں۔

شکر ہے درد دل متنقل ہو گیا اب تو شاید میرادل بھی دل ہو گیا

اور فرماتے ہیں۔

ول مضطرب کا بیہ پیغام ہے ترے بن سکوں ہے نہ آرام ہے تر مضطرب کا بیہ پیغام ہے یہی بس محبت کا انعام ہے تر عشق شاید ابھی خام ہے جو آغاز میں فکر انجام ہے اور فرماتے ہیں ہ

لطف جنت کا تڑپنے میں جسے ملتا نہ ہو وہ کسی کا ہو تو ہو لیکن ترابیل نہیں قیس بیچارہ رموز عشق سے تھا بے خبر ورنہ ان کی راہ میں ناقہ نہیں محمل نہیں

نیز میں نے معتبر ذریعہ سے سناہے کہ جب حضرت مولانا پھولپوری نور اللہ مرقدہ ہندوستان سے تشریف لے جارہے تھے تواس سے قبل سیتاپور تشریف لے جارہے تھے تواس سے قبل سیتاپور تشریف لے وہاں حضرت کے بہت سے متوسلین، مخلصین اور معتقدین سے ان کو تسلی دیتے ہوئے حضرت بھولپوریؓ نے ارشاد فرمایا کہ میں تو جارہا ہوں لیکن اپنے سے بہتر بدل تمہارے لئے جھوڑے جارہا ہوں یعنی حضرت مولانا محمد احمد صاحب پر تا بگڑھی، چنانچہ حضرت بھولپوریؓ کے بہت سے مولانا محمد احمد صاحب پر تا بگڑھی، چنانچہ حضرت بھولپوریؓ کے بہت سے

حضرات نے حضرت والا دامت برگاتہم کی طرف رجوع کیااور ان کو حضرت سے بہت فیض پہنیا۔

اسی طرح میں نے یہ بھی سناہے کہ حضرت پھولپور کی فرمایا کرتے ہتے کہ ہمارے حضرت مولانا شاہ ہمارے حضرت مولانا شاہ فضل الرحمٰن صاحب کی مراد آباد کی کے سلسلہ کے ہیں ان سے مجھ کو اس قدر محبت ہے کہ ان کی محبت کو میں اپنے بہت سے پیر بھائیوں کی محبت پر ترجیح دیتا ہوں۔ اس سلسلہ میں حضرت بھولپوری کے بہت سے مکتوبات بھی محفوظ ہیں جس میں حضرت نے بہت کچھا ہے تعلق و محبت کا اظہار فرمایا ہے ، انشاء اللہ کسی مناسب موقع سے ان کو بھی پیش کیا جائے گا۔

حضرت مولاناشاه ابرارالحق صاحب دامت بركاتهم

خلیفه مجاز بیعت حضرت تھاتوی قدس سرہ

اسی طرح حضرت حکیم الامت قدس سرہ کے خلیفہ ارشد حضرت مولانا شاہ ابرار الحق صاحب وامت بر کاتہم کی تحریر بطور مقدمہ روح البیان حصہ اول میں شائع ہو چکی ہے جس میں آپ تحریر فرماتے ہیں کہ:

"بلاشبہ حضرت مولانا محمد احمد صاحب پرتا پگڈھی دامت برکا تہم کی ذات گرامی بھی اس دور میں ہمارے اسلاف کا نمونہ ہے جن حضرات کو آپ کی مجالس میں شرکت کرنے اور آپ کے مواعظ سننے کا اتفاق ہوا ہوگاان کواس کا بخو بی اندازہ اور مشاہدہ ہوگا کہ آپ کی مجلس میں کیسی برکت اور آپ کے بیان

میں کس قدر تاثیر ہے، چنانچہ حرمین شریفین میں بھی میں نے خود دیکھا کہ حضرت مولانادامت برکاتہم کے مواعظ و مجالس میں بڑے بڑے علماء واکابر مختلف مقامات کے بڑے اہتمام سے تشریف لاتے تھے اور بہت متاثر اور مخطوظ ہوتے تھے،احقر کو بھی حضرت مدظلہ کی مجلس میں شرکت کا بار ہااتفاق ہوا، آپ کے بیانات عجیب پرتاثیر مضامین پرشمل ہوتے ہیں، متقد مین جیسا مواء آپ کے بیانات عجیب پرتاثیر مضامین پرشمل ہوتے ہیں، متقد مین جیسا مواء نداز بیان مگر نہایت جامع اور مؤثر ہوتا ہے،احقر نے تو مولانا کے متعدد مواعظ اور ملفو ظات کو شیپ رکار ڈ میں بھی ضبط کر لیا ہے اور و قاً فوقاً اس کو این احباب میں سنایا بھی کرتا ہوں، ان مضامین عالیہ سے بھی مخطوظ و متاثر اسے احباب میں سنایا بھی کرتا ہوں، ان مضامین عالیہ سے بھی مخطوظ و متاثر ہوتے ہیں "۔

اس مقدمہ میں حضرت مولانا دامت برکاتہم نے جو کچھ تحریر فرمایا ہے اس کا مطالعہ نافع اور مفیدہ، احباب سے گذارش ہے کہ اس کوضر ور پڑھیں طول کے خیال سے بورامقدمہ اس مقام پرنقل نہیں کیا جاسکا، روح البیان حصہ اول میں مطالعہ کرسکتے ہیں۔

حضرت ڈاکٹر عبدالحی صاحب دامت بر کاتہم

خليفه مجاز بيعت حضرت تعانوي قدس سره

اسی طرح حضرت حکیم الامت قدس سرہ کے خلیفہ حضرت ڈاکٹر محمد عبدالحی صاحب دامت برکاتہم تحریر فرماتے ہیں کہ:

"حضرت مولانا محمد احمد صاحب دامت بركاتهم يرتا بكرهى حضرت

مولاناشاہ فضل رحمٰن صاحب کنج مراد آبادی کی یادگار ہیں، سرایا محبت اور اہل دل ہیں، سرایا محبت اور اہل دل ہیں، موصوف کا کلام بھی انوار نسبت سے معمور ہے اور قلوب سالکین وعاشقین کے لئے آب حیات ہے، موصوف سے میری ملاقات سرزمین عرب پر بزمانہ جج ہوئی تھی جس کے نقوش اب تک قلب پر تازہ ہیں اور تازہ ترہوتے رہے ہیں۔

حضرت مولانا صديق احمرصاحب باندوى دامت بركاتهم

(خلیفه حضرت مولاناشاه محمداسعد الله صاحب دامت برکاتهم ،ناظم مُظاہر علوم سهار نپور) مخد و می و محتر می حضرت مولانا صدیق احمد صاحب باند وی دامت بر کاتهم

کدوی و سری تصری عولانا صدی ایم تصاحب بایدوی دامت بره به کو بھی حضرت اقد س سے بے حد عقیدت ہے ، چنانچہ ایک د فعہ احقر سے فرمایا کہ مولانا کی مجلس میں کیسی بر کت ہے ہر بار ایک نئی کیفیت محسوس ہوتی ہے

. اور بے ساختہ یہی شعر پڑھنے کو جی جا ہتاہے۔

یزیدك وجهه حسنا اذا ما زدته نظراً نیزجباحقرنے روح البیان حصہ دوم کے طباعت کی اطلاع دی تواس

کے جواب میں تحریر فرمایا کہ:

"ابھی گرامی نامہ موصول ہوا، یہ پڑھ کر بڑی مسرت ہوئی کہ حضرت پھولیوری دامت برکاتہم کے مواعظ روح البیان کادوسر احصہ شائع ہورہاہے یہ سلسلہ اشاعت کا مواعظ ہی تک محدود نہ رہنا جا ہے بلکہ حضرت کا ہر ملفوظ آب زرسے لکھنے کے قابل ہے، اللہ پاک حضرت کے سایہ شفقت کو تادیر

تائم رکھیں اور مخلوق کو حضرت کے فیوض و بر کات سے مستفید فرماتے رہیں''۔ احقر صدیق احمد غفر لہ

نقل گرامی حضرت مولانا محمدعاصم صاحب اعظمی مدخلیه العالی ہمارے محرّم مولانا محمد عاصم صاحب مد ظلہ جو حضرت کے محبین ومخلصین

میں سے ہیں اور ماشاء اللہ صاحب علم اور صاحب قلم بھی ہیں انہوں نے روح

البیان سے متعلق اپنے تاثرات جو تحریر فرمائے ہیں ان کو نقل کر تاہوں:

"روح البیان جوحفرت مولانا محمد احمد صاحب پرتا بگڈ تھی دامت بر کا تہم

کے مواعظ کا پہلا مجموعہ ہے ، زہے نصیب کہ اسے بالاستیعاب دیکھنے کی سعادت

نصیب ہوئی، مواعظ کا انداز بیان علماء سلف کے نہج پر انتہائی شگفتہ، سادہ اور

بے ساختہ ہے، تکلف اور آورد کادور دور تک شائبہ نہیں،نہ پر شکوہ الفاظ ہیں

نه خطابت کی رعنائیاں، مگر باتیں سب اصولی، عار فانه اور حکیمانه ہیں۔

زبوں حالی ملت کاسوز ودر دسطر سطر سے نمایاں ہے، بیانات ایسے پرتا ثیر

ہیں کہ دل میں کھپ جائیں اور غافل انسان کے پرد و عفلت کو تار تار کر کے

اے آخرت کی فکر کے لئے بے چین کردیں۔

بات جو دل سے نکلتی ہے اثر رکھتی ہے یر نہیں طاقت یرواز مگر رکھتی ہے

اوراق کتاب کے بیہ چند نقوش ضرف الفاظ کا مجموعہ نہیں بلکہ ایک داعی

الیالله اور اہل دل بزرگ کی کیفیات باطنی اور سوز محبت کے آئینہ دار ہیں اس

کے آگریہ کہوں کہ "روح البیان" حضرت کا سراپاہے تو شاید ہے جانہ ہو،
توحید ومعاد اور عقید ہ ربوبیت اسلام میں راک العقائد اور خلاصہ کوین حنیف
ہیں جو ان مواعظ کا مرکزی نقطہ اور بیانات کی روح روال ہیں، اس لئے اس
مجموعہ کانام"روح البیان" مطابق واقعہ اور اسم بالمسمیٰ ہے۔

حضرت اقد س دامت بر کاتہم کی چند مجلسوں میں باریابی کی سعادت احقر کو نصیب ہوئی، اپنی کم سوادی اور بے بصیرتی کے باوجود ان کمحات کو حاصل زندگی سمجھتا ہوں، حضرت کی دلنواز ادائیں اور الطاف و نوازش کی سحر آگینی

دلوں کی تسخیر کاکام کرتی ہے،خود بھی اسی فتر اک کا ایک صیرز بوں ہوں ہے۔ قلبے کہ دم نمودے از خوب رو جواناں

دیرینہ سال پیرے بروش بیک نگاہے

حضرت کے عارفانہ نظوم کلام کاایک اچھاخاصہ ذخیرہ ہے، یہ مژد ہُ جانفزا سن کر بڑی مسرت ہوئی کہ وہ بھی انشاء اللہ تعالیٰ جلد زیور طبع سے آراستہ ہوکر سامنے آنے والاہے، خداکرے کہ وہ دن جلد آئیں۔

ناچیز محمد عاصم کوٹلہ، ضلع اعظم گڈھ اس موقع پر ہم نے چند اکابر کے تاثرات محض اس خیال سے نقل کردیئے ہیں کہ ناظرین کو اس سے کچھ اندازہ ہوسکے کہ دور حاضر کے اکابر اور علماء و صلحاء کے قلوب میں حضرت اقد س دامت برکا ہم کا کیا مقام ہے۔ نیز آپ کے ارشادات و بیانات کی کتی قدر دانی فرماتے ہیں تاکہ ہم بھی اس نعمت عظمٰی کی کما حقہ قدر کرسکیں۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کواس کی توفیق عطافر مائے۔ (آمین)

## چندمعروضات

اب اس مجموعہ مواعظ روح البیان حصہ دوم سے متعلق چند باتیں عرض ہیں جوان بیانات کے لئے بہ منز لہ شان ور ود کے ہیں۔

ایک عرصہ سے مسلسل علالت اور ضعف و نقابت کی وجہ سے حضرت اقد س دامت برکاتہم نے اسفار کا سلسلہ تقریباً موقوف ہی فرمادیا ہے اور محبین و مخلصین کے جو بھی دعوت نامے جہال کہیں سے بھی آتے ہیں ان سے اسی بنا پر عذر فرمادیا کرتے ہیں، سفر کی نوبت تو بہت ہی کم آتی ہے۔ سے اسی بنا پر عذر فرمادیا کرتے ہیں، سفر کی فوش نصیبی ہے کہ حضرت اقد س نے میہ قصی اور اعظم گڈھ کی خوش نصیبی ہے کہ حضرت اقد س نے ان کی در خواست کو شرف قبول بخشا اور ضعف وعلالت کے باوجود وہاں تشریف لے گئے، اس پر ہم لوگ جتنا بھی شکر ادا کریں کم ہے۔

اس سفر کی صورت بیہ ہوئی کہ مرکزی دارالعلوم محمد بیہ قصبہ گھوسی، ضلع اعظم گڈھ کا سنگ بنیاد رکھنے کے لئے مدر سہ مذکورہ کی مجلس منتظمہ کی جانب سے حضرت مولانا حبیب الرحمٰن صاحب دامت برکاتہم کی صدارت میں مور نعہ ۹۸ اراار جمادی الاولی ۱۹۳ اے مطابق ۹۹ ارراار مئی ۲ے 19 کوایک جلسہ کی تجویز ہوئی اور اس میں شرکت کے لئے حضرت مولانا اعظمی دامت برکاتہم کے ایماء سے حضرت اقدس بقیۃ السلف مولانا پر تا پگڑھی دامت برکاتہم کو بھی مدعوکیا گیا، حضرت اقدس نے اپنے ضعف وعلالت کے سبب برکاتہم کو بھی مدعوکیا گیا، حضرت اقدس نے اپنے ضعف وعلالت کے سبب اولاً تو مشروط طور پر منظور فرمالیا کہ علالت کی وجہ سے معذور ہوچکا ہوں، طبیعت کا بچھ ٹھیک نہیں کس وقت کیسی رہے اس لئے قطعی وعدہ تو نہیں کر تا اگر صحت رہی اور ہمت بڑی توضر ور شرکت کروں گا۔

یہ خبرس کراہل قصبہ گھوسی مسرت وشاد مانی سے جھوم اٹھے،اس کا ندازہ اس مکتوب سے ہوتا ہے جو ناظم مدرسہ کی طرف سے خدمت والا میں بطور تشکر آیا۔ و ھو ھذا ۔

شيخ طريقت بقية السلف حضرت مولانا محمد احمد صاحب دامت بركاتهم السلام عليكم ورحمة الله و بركانة

مرکزی دارالعلوم محدیہ کے سنگ بنیاد میں حضرت والا کی تشریف آوری سے اراکین مدرسہ پذا اور اہل گھوسی مسرت و شاد مانی سے جھوم اٹھے، اب ہم اس سعید گھڑی کے انتظار میں ہیں کہ کب حضرت والا کا ورود مسعود گھوسی میں ہواور اہل گھوسی حضرت والا کے فیوض و بر کات سے مالا مال ہوں اور مرکزی دار العلوم محمد سے کا سنگ بنیاد حضرت والا کے دست مبارک سے رکھتے ہوئے دکیجے لیس، اور حضرت والا کی دعاؤں میں شامل ہوکر آمین کہنے کا شرف حاصل کریں۔ والسلام

اس خط پر حضرت والا دامت بر کاتہم نے گھوسی کے جلسہ میں شرکت منظور فرمالی اور وہاں کے سفر کالمصمم ارادہ فرمالیااور یہ خبر گھوسی کے اطراف وجوانب میں دور دور نیک پھیل گئی،اور جو نکہ اس اطراف میں حضرت والا دامت برکاتہم کا یہ پہلاسفر تھااس لئے گھوسی کے علاوہ گر دونواح کے تمام ہی لوگ حضرت کی زیارت کے مشاق اور آپ کے وعظ کی ساُعت کے متنی تھے۔ بهر کیف ۸ رجمادی الاولی ۱۳۹۲ ه مطابق ۸ رمنی ۱۹۷۱ء کو عزیز محترم مولوی مجیب الغفار سلمه حضرت اقدس کو این معیت میں لے جانے کے لئے اہل مدرسہ کی طرف سے آئے اور بتلایا کہ مجھے تاکید کی گئی ہے کہ حضرت مولانااوران کے رفقاء کوالہ آباد سے مئو تک گورکھیور اکسیریس سے اول درجہ میں سفر کرایا جائے ، پھر مئوسے بذریعہ کار گھوسی تشریف لے جائیں گے ، مگر حضرت اقد س نے غایت نواضع وانکسار کی بناء پر نیز مدرسہ کی زیرباری کے خیال سے فرمایا کہ اول درجہ کے سفر کی کیا ضرورت ہے میں تیسرے درجہ میں چلاجاوں گا ،دوسرے میہ کمہ میرے رفقاء میں سے صرف ایک رفیق سفر جن کی مجھے سفر میں ضرورت ہوتی ہے انہی کا کرایہ ان

لوگوں سے لیا جائے اور باقی حضرات جو کہ صرف میری محبت میں میرے ساتھ چل رہے ہیں ان کا کرایہ یا تو میں اپنی جانب سے ادا کروں گایا وہ حضرات خود اپنا کرایہ دیں گے ، دوسری بات چو نکہ بالکل اصولی تھی اس لئے سب کو منظور کرنا پڑا، لیکن پہلی بات کہ حضرت کو تیسرے درجہ میں سفر کرایا جائے اس کو حضرت کی نکلیف اور ضعف وعلالت کی وجہ سے نامناسب سمجھا گیا چنا نچہ باصرار اول درجہ میں حضرت نے سفر منظور فرمالیا اور ۹رجمادی الاولی ہو ہی ہا تھ اس میں کورکھیور اکسیریں سے حضرت اقدی جماعت کے ساتھ آٹھ ہے شب میں گورکھیور اکسیریس سے حضرت اقدی کی ایک جماعت کے ساتھ آٹھ ہوئی۔

چو نکہ حضرت کے سفر کی اطلاع اشتہارات کے ذریعہ بنارس میں بھی ہوگئی تھی اس لئے بنارس اسٹیشن پر بھی بہت سے محبین و مخلصین شوق زیارت میں آئے ہوئے تھے، ریل گاڑی جیسے ہی اسٹیشن پر پیچی لوگ تلاش کرتے ہوئے حضرت کے ڈیے تک پنچے اور زیارت سے مشرف ہوئے، حضرت بھی ان کی ملا قات سے مسر ور ہوئے، تھوڑی دیر بعد گاڑی روانہ ہوئی اور تقریباً دو بج شب میں مئو ناتھ بھنجن کے پلیٹ فارم پر پہنچ گئی، وہاں پر حاجی انصار صاحب وغیرہ اپنی کار لے کر اسٹیشن پر موجود تھے، اسی وقت حضرت اقد س اور گر رفقاء سفر کو اپنی گاڑی سے گھوسی لے گئے اور حضرت اقد س کے لئے ور مئر لہ نئے مکان کو پہلے ہی سے خالی کر وار کھا تھا، ماشاء اللہ مکان بہت

عمدہ اور راحت کے سب سامان وہاں مہیا تھے اور مکین حضر ات لینی حاجی مرتضی صاحب، ان کے بھائی، بھیتے، مولوی حبیب صاحب، مولوی اسرائیل صاحب وغیر ہم ہمہ وقت خدمت کے لئے کمر بستہ تھے اور حضرت کے ورود مسعود کو ایپ لئے موجب سعادت اور باعث خیر وبرکت سمجھ کر ہر خورد و کلال پر باخضوص میز بان حضرات اور مجاجی عبدالحی صاحب پر ایک خاص قتم کی فرحت و مسرت چھائی ہوئی تھی۔

محدث دورال حضرت مولانا حبیب الرحمٰن صاحب اعظمی دامت بر کاتهم کی گھوسی تشریف آوری

حضرت مولانا اعظمی صاحب دامت برکاتهم نے جاجی انصارصاحب وغیرہ سے بیہ فرما رکھا تھا کہ حضرت مولانا اگر منظور فرمائیں تو مئومیں ریل سے اتر کر شب میں میرے ہی مکان پر آرام فرمائیں پھر فجر کے بعد خود حضرت والا کو ساتھ لے کر گھوسی چلول گاور اگر مولانا سید ھے گھوسی تشریف لے جائیں تو ان کو وہاں پہنچا کر وہی کار واپس کر دی جائے اس سے میں آکر حضرت سے وہیں ملا قات کروں گالیکن ریل سے اتر نے کے بعد مئومیں اس کا کوئی تذکرہ نہیں ہوااس لئے حضرت والا سید ھے گھوسی پہنچ گئے پھر فور اُدوبارہ مئو کار بھیجے دی گئی اور علی الصباح حضرت مولانا اعظمی دامت برکاتهم اپنے دونوں صاحب زادگان کے ہمراہ گھوسی تشریف لائے حالا نکہ مولانا اعظمی پر دو تین صاحب زادگان کے ہمراہ گھوسی تشریف لائے حالا نکہ مولانا اعظمی پر دو تین

روز قبل لؤ کا حملہ ہو چکاتھا اور اسی شب میں شدید لرزہ کے ساتھ بخار بھی آ گیا تھا مگر حضرت اقدس کی محبت اور شوق ملا قات میں بخار کی حالت ہی میں گھوسی بینچ گئے اور دونوں حضرات نے ایک دوسرے سے بڑے ہی والہانہ انداز میں معانقہ کیااور اس میں شک نہیں کہ بخار کے باوجود جبکہ مکان کے اندر بھی نقل و حرکت میں تکلف ہو تاہے ،سفر کر کے مئوسے گھوسی تشریف لانا کمال محبت اور غایت تعلق کی دلیل ہے،اس کی قدر تواہل محبت ہی جانتے ہیں، چنانچیہ حضرت اقدس نے بھی جو بقول حضرت پھولپوری قدس سرہ صرف محبت ہی ہیںاس محبت کے اندازیر بہت ہی فرحت ومسرت کااظہار فرمایا، دیر تک گفتگو کاسلسلہ جاری رہا،ا ثنائے مجلس میں ایک ڈاکٹر صاحب تشریف لائے تو مولانااعظمی مدخلہ نے ان کا تعارف کرایا پھر ڈاکٹر صاحب کی طرف متوجہ ہوکر فرمایا کہ حضرت مولانا اس وفت ہندوستان کے ممتاز ترین مشائخ میں سے ہیں۔

ظاہر ہے کہ حضرت مولانااعظمی مدظلہ نے حضرت کے بارے میں جو پچھ ارشاد فرمایا ہے انہیں کا مقام ہے اور واقعی انہیں کو اس کا حق بھی حاصل ہے،اس لئے کہ یہ ہ

قدر گوہر شاہ داند یا بداند جوہری

اور پچ پوچھئے توحضرت اقد س دامت بر کا تہم کے اس سفر کا اصل محرک مولانا ہی کی محبت اورکشش ہوئی جو پیرانہ سالی اور ضعف وعلالت کے باوجود

حضرت کو اللہ آباد ہے تھینچ کر گھوسی لے گئی۔

الغرض بیمجلس ملا قات کافی دیر تک رئی اور اخیر میں مولانا اعظی مد ظلہ نے فرمایا کہ حضرت! میں اپنی بیماری کی وجہ سے قابل سفر نہیں تھا، اسی بناء پر جلسہ میں شرکت سے معذرت کرچکا ہوں، صرف آپ سے ملا قات کی غرض سے حاضر ہوا ہوں اور میری بیہ خواہش ہے کہ یہاں سے فارغ ہونے کے بعد آپ مئو تشریف لے چلیں اور کم از کم ایک روز میرے وہاں قیام فرمائیں تاکہ اطمینانی ملا قات ہوسکے، حضرت اقدس نے بطیب خاطر اس کو منظور فرمایا اسکے بعد حضرت مولانا اعظی این رفقاء کے ہمراہ تشریف لے گئے۔

حضرت مولاناسالم صاحب قاسمي مدظله كي ملا قات

پھر مؤر خد ۱۰ مئی ایدائے کو ظہر اور عصر کے در میان حاجی عبدالحی صاحب کے وقف کردہ باغ میں مدرسہ مرکزی دار العلوم محمدید کی بیناد رکھی گئی جس میں حضرت اقدس پر تا پگڑھی دامت بر کا تہم کے علاوہ دوسرے علماء کرام اور خواص وعوام نے شرکت کی۔

بعد نماز مغرب حضرت مولانا سالم صاحب قاسمی مدخلہ قیام گاہ پر حضرت اقدس سے ملاقات کے لئے تشریف لائے اور بڑے ہی خلوص وعقیدت کا ظہار فرمایا، روح البیان کا ایک نسخہ پیش کیا گیا، جس کویہ فرماتے ہوئے نہایت عقیدت مندانہ انداز میں قبول کیا کہ خوب ہے حضرت اقدس سے استفاضہ کا ایک ذریعہ حاصل ہوااس سے سفر وحضر میں استفادہ کروں گا

جو حضرات مولانا موصوف کوشاہ گئج سے لانے کے لئے بھیجے گئے تھے انہوں نے بتلایا کہ وہاں ریل سے اترنے کے بعد حضرت مولانا کو حضرت کی تشریف آوری کاعلم ہوا تو فرمایا کہ میر اتوسفر وصول ہو گیا کہ حضرت مولانا پر تایگڈھی کی زیارت کا شرف حاصل ہوگا، الغرض یہ بھی ایک پر کیف مجلس رہی اس کے بعد مولانا سے قیام گاہ پر تشریف لے گئے۔

بعد نماز عشاء جلسے کا آغاز ہوا، حضرت اقد س پر ضعف کا اثر اس روز زیادہ تھا اس وجہ سے جلسہ گاہ میں تشریف لے جانے سے عذر فرمادیا اور اس شب میں حضرت مولانا محمد سالم صاحب قاسمی اور مولانا قاضی اطهر صاحب مبارکیوری اور دیگر حضرات کا بیان ہوا۔

حضرت مولانا قاضی اطهرصاحب مبار کبوری کی ملاقات دوسرے دن بھی حضرت اقدس کا قیام وہیں رہااور قیام گاہ ہی پر مجلس کا سلسلہ جاری رہا، مشاقان زیارت جوق در جوق آتے رہے اور مخلف او قات میں حضرت اقدس کی مجالس میں شریک ہو کر فیضیاب ہوتے رہے، صحح کے دقت مولانا قاضی اطهر صاحب مبار کبوری مد ظلہ بھی قیام گاہ پر ملاقات کے لئے تشریف لائے ،اثنائے مجلس میں انہوں نے تصوف وسلوک سے متعلق چند سوالات بھی کئے حضرت نے اس موضوع پر ایک بسیط تقریر فرمائی جس سے ان کو کافی تسلی ہوئی اور فرمایا کہ بہت دنوں سے بسیط تقریر فرمائی جس سے ان کو کافی تسلی ہوئی اور فرمایا کہ بہت دنوں سے محصے بیدا شکال تھا الحمد بللہ کہ آج حضرت مولانا نے اسے حل فرمادیا، اب اس

باب میں بورا شرح صدر حاصل ہو گیا۔

جلسهٔ سنگ بنیاد کا آخری اجلاس اور حضرت اقدس کا بیان مؤر خد ۱۰ مرکی کی شب میں جب جلسہ کا آخری اجلاس تھا ارباب مدرسہ نے حضرت اقد س سے وعظ کی در خواست کی چنانچہ پہلے قاری منظور احمد صاحب نے قرآن یاک کی تلاوت کی پھر کائل صاحب نے جلسہ اور مدرسہ سے متعلق ایک نظم سنائی جو گھوسی پہنچ کر انہوں نے مرتب کی تھی اس کے بعد حضرت اقدس کا بیان ہوا، ضعف و نقابت سب رخصت، حضرت نے انتہائی جوش و خروش سے اینے مخصوص انداز میں وعظ فرمایا، سب محوجیرت تھے، پورا مجمع ساکت اور صامت ہو کر ہمہ تن گوش تھا، سامعین کاعجیب عالم تھا، سبھی پرایک خاص کیفیت محسوس ہور ہی تھی،بعد میں معلوم ہوا کہ بہت سے دوسرے مسلک کے حضرات بھی شریک وعظ تھے اور انہوں نے حضرت کے بیان کو بہت سر امااور متَاکثر ہوئے، بعض نے حضرت سے مصافحہ بھی کیا،اسی طرح علماء کرام اور دیگر حضرات نے ایپے اینے تاثرات کا اظہار فرمایا، چنانجہ حضرت کے بیان کے بعد حضرت مولانا عبدالحق صاحب مد ظله شیخ الحدیث دارالعلوم مئو کا بیان تھاانہوں نے بھی اینے بیان میں حضرت سے متعلق اینے تاثرات کا بہت کچھ اظہار فرمایالیکن ان کے الفاظ جو نکہ محفوظ نہیں اس کئے یہاں نقل نہیں کر سکا۔

حضرت مولانا اعظمی کے دولت کدہ پر حضرت اقدس کی تشریف بری
دوسرے روز ۱۱۲ مئی الے وہ و حسب وعدہ حضرت مولانا اعظمی
دامت برکاتہم کے دولت کدہ پر مئوناتھ بھنجن تشریف لے گئے، اور وہال
بہنچ کر چائے کے بعد تھوڑی دیر کے لئے دار العلوم میں بھی تشریف لے
گئے وہاں پر حضرت مولانا عبد الحق صاحب مد ظلہ صدر مدرس اور ناظم
مدرسہ نیزدیگر حضرات نے دار العلوم میں بیان کی در خواست کی ادھر جائے
مدرسہ نیزدیگر حضرات نے دار العلوم میں بیان کی در خواست کی ادھر جائے
قیام پر بھی بیان کے لئے اہل محلّہ خواہش مند اور مصر تھے، پھر اسی شب میں
حضرت کی اللہ آباد واپسی بھی طے تھی، حضرت مولانا اعظمی دامت برکاتہم
سے استصواب رائے کے بعد بیہ طے پایا کہ بعد نماز مغرب دار العلوم میں
بیان ہو جائے اور بعد نماز عشاء حضرت مولانا کے دولت کدہ پر بیان ہو۔
بیان ہو جائے اور بعد نماز عشاء حضرت مولانا کے دولت کدہ پر بیان ہو۔

## حضرت اقدس كاور ودمسعود دار العلوم مئوميس

چنانچہ حضرت اقد س دامت برکاتہم نے نماز مغرب دار العلوم کی مسجد میں ادا فرمائی اور بعد نماز جلسہ کا افتتاح تلاوت قر آن سے ہوا، اس کے بعد کا قل صاحب اللہ آبادی نے دار العلوم سے متعلق اپنے تاثرات کا اظہار ایک نظم میں پیش کیاجس کو انہوں نے وہیں پہنچ کر قبیل مغرب مرتب کیا پھر دار العلوم مئو کے صدر مدرس وشخ الحدیث حضرت مولانا عبد الحق صاحب مد خلہ نے ایک مخضر تعارفی تقریر فرمائی جو تعارف کے عنوان سے دار العلوم مؤلی خضر تعارفی تقریر فرمائی جو تعارف کے عنوان سے دار العلوم مذاکہ کے عنوان سے دار العلوم

کے بیان کے ساتھ منسلک بھی کردی گئی ہے صفحہ نمبر ۹۲ پر اس کو ملاحظہ فرماسکتے ہیں اس کے بعد حضرت اقد س دامت برکا تہم کا وعظ ہواجس میں علماء اور طلباء کے علاوہ اہل قصبہ بھی کافی تعداد میں شریک تھے اور سب نے ذوق وشوق کے ساتھ حضرت کا بیان سنا، وعظ کے بعد لوگ مصافحہ کے لئے ٹوٹ پھی پڑے، ظاہر ہے کہ اس قدر ضعف و نقاہت کی حالت میں جب کہ وقت بھی بہت ہی کم تھا ہز اروں آ دمیوں سے مصافحہ کر لینا حضرت اقد س کے بس سے بہت ہی کم تھا ہز اروں آ دمیوں سے مصافحہ کر لینا حضرت اقد س کے بس سے باہر تھا اس لئے مولانا عبد الحق صاحب مد ظلہ نے لوگوں کو معذرت کے ساتھ مصافحہ کرنے سے منع فرمادیا۔

حضرت مولانا اعظمی دامت برکاتهم کے دولت کدہ پربیان نمازعشاء حضرت مولانا اعظمی دامت برکاتهم کے نئے مکان کے سامنے والی مسجد میں اداکی گئ پھر دہاں پر طعام سے فارغ ہونے کے بعد حضرت مولانا اقترس کا دوسر ابیان ہوا، بیان سے قبل تلاوت قرآن کے بعد حضرت مولانا اعظمی دامت برکاتهم کی ایک نعت شریف حضرت مولانا کے پوتے عزیزم مولوی انور سلمہ نے سائی جو حضرت اقدس کو بہت پسند ہے، وہ نعت بھی یہاں درج کی جاتی ہے۔

## ييش لفظ

نَحْمَدُهُ وَنُصَلِّى عَلَىٰ رَسُولِهِ الْكُويْمِ، أَمَّا بَعْدُ!

حضرات اہل اللہ کے ارشادات وملفو ظات کی افادیت ونافعیت ایک الیم واضح حقیقت ہے جو محتاج بیان نہیں، بزرگان دین اور سلف صالحین کے کلام میں جابحا اس کی تحضیض و ترغیب موجود ہے۔

یں باب من کا مرح المجم حضرت حاجی الدادالله صاحب مهاجر کی قدس سر دارشاد فرماتے ہیں کہ ''اہل اللہ کا کلام نامرد کو مرد ،اور مرد کو شیر مرد بنادیتا ہے'' یعنی پابند ہوا و ہوس کو نفس کی غلامی سے نکال کر اللہ ورسول کی غلامی میں داخل کر تاہے اور عبدیت کا قلاد داس کی گردن میں ڈال کر صر اطمتقیم پر لا کھڑا کر تا

ہے، اور جو لوگ صراط متنقیم پر گامزن ہیں ان کو ُاللّٰہ ور سول کی محبت میں سرشار کر کے ان کے قلوب میں شعلہائے عشق کو بھڑ کادیتاہے کیو نکہ اہل اللّٰہ

کے نزدیک مرووہی کہلاتا ہے جونفس کی غلامی سے جھوٹ کر ہوا و ہوس کی

قیدے آزاد ہو چکا ہو جیسا کہ مولانارومؓ فرماتے ہیں \_

خلق اطفالند جزمت خدا نيست بالغ جزر هيدهاز هوا

لیمنی اللہ کے عاشق کے سواسب لوگ بچے ہیں،اور جواں مر دوہی ہے جو ہوائے نفسانی کی قیدہے جھوٹ چکا ہو۔

اور حضرت پر تا پگڈ ھی دامت بر کا تہم فرماتے ہیں \_

محفل میں آج ساز محبت کو چھٹر کر جواہل عشق ہیں انہیں تزیار ہے ہیں ہم ہر چیز کو نگاہِ محبت سے دیکھ کر طوفان بح عشق میں اب لار ہے ہیں ہم اس طرح حضرت حکیم الامت مجد دالملت مولانا تھانوی قدس سرہ اپنی معرکۃ الآراء تصنیف "تعلیم الدین" میں شخ قوام الدین کا قول نقل فرماتے ہیں کہ:

''اے در ویش محک ومعیار این کار کتاب وسنت وسیر سلف است که اہل اقتداء بود ند''۔

یعنی طریق کی اصل کسوئی اور معیار کتاب وسنت ہے اور ان اسلاف کی سیرت ہے جو کتاب وسنت کی افتداء کر کے اس راہ میں مقتدیٰ ہوئے۔

اس میں کتاب وسنت کے ساتھ اسلاف کی سیرت کو بھی معیار طریق اسی لئے قرار دیاہے کہ رسول اللہ عظیمہ کے اسوہ حسنہ کی جھلک سیر خلف ہی میں نظر آسکے گی اور کتاب وسنت کی شرح انہی کے ارشادات سے ہوگی۔
میں نظر آسکے گی اور کتاب وسنت کی شرح انہی کے ارشادات سے ہوگی۔
بنیز اہل اللہ کے کلام میں عشق و محبت کی وہ گرمی و چاشنی پوشیدہ ہوتی ہے جواغیار کو دل سے ذکال کر نسبت مع اللہ کے نور سے دلوں کو معمور اور شر اب محبت سے مخمور کردیت ہے جس کی وجہ سے اتباع شریعت اور تاسی بالنسبت کا محبت سے مخمور کردیت ہے جس کی وجہ سے اتباع شریعت اور تاسی بالنسبت کا داعیہ قلب میں بیدا ہوتا ہے ،اعمالِ صالحہ کی طر ف رغبت اور آخرت پریقین میں اضافہ ہوتا ہے ای طرح اسلاف کی سیر ت کے مطالعہ سے ان کے اخلاق میں ساتھ متخلق ہوتا ہے ای طرح اسلاف کی سیر ت کے مطالعہ سے ان کے اخلاق میں باتھ متخلق ہونے کو جی جا ہتا ہے اور د نیاکا فانی بونا، آخرت کا باتی ہونا،

اللہ تعالیٰ کاکار ساز ہونا اور ماسویٰ اللہ کا لاشیٰ محض ہونا اس طور پر دلنشین ہو جاتا ہے کہ انسان پر فکر آخرت غالب آجاتی ہے اور اس کوسفر آخرت کے لئے کمر بستہ و مستعد کر دیتی ہے پھر رفتہ رفتہ دل دنیا ہے سر دہو جاتا ہے ،اور اعمالِ صالحہ کی طرف مر غوبات طبعیہ جیسی رغبت اور معاصی ہے مکر وہات طبعیہ جیسی نفرت پیدا ہو جاتی ہے ، گویا جو تاثیر اہل اللہ کی صحبت میں رکھی گئ طبعیہ جیسی نفرت پیدا ہو جاتی ہے ، گویا جو تاثیر اہل اللہ کی صحبت میں رکھی گئ ہے وہی چیز ان کے ارشادات میں بھی پائی جاتی ہے کیو مکلہ ان کے کلام میں ان کی کیفیات قلبی اور نسبت باطنی کے انوار شامل ہوتے ہیں۔ کما قبل یہ شخ نور انی زرہ آگہ کند باشن کے انوار شامل ہوتے ہیں۔ کما قبل یہ شخ نور انی زرہ آگہ کند

یعنی شیخ نورانی طریق وصول الی اللہ سے واقف بھی کراتا ہے اور اپنے کلام کے ساتھ نور کو بھی شامل کر تاہے،اسی طرح کسی اہل دل نے کیاخوب بات فرمائی ہے۔

> آسال سجده کند بهر زمینے که درو یک دو کس دو نفس بهر خدا بنشیند

یعنی جس سر زمین پر کچھ لوگ چند ساعت اللہ کے لئے بیٹھتے ہیں،اس کی رفعت کے آگے بلندوبالا آسان بھی سر نیاز خم کردیتاہے۔

سجان الله!اس میں مجالس اہل الله کی جیسی کچھ عظمت ور فعت اور قدر و مزلت مذکور ہے وہ ظاہر ہے واقعی جس جگہ الله ورسول کاذکر ہو،اہل الله کے تذکرے ہوں، بزرگان دین اور سلف صالحین کی سیرت کا بیان ہو وہ فلک اور ملک سبھی کے لئے باعث صدر شک ہے، چنانچہ حضرت مرشدی بقیۃ السلف دامت برکاتہم فرماتے ہیں۔

> ہردم یہاں آتی ہیں بہاروں یہ بہاریں صد رشک گلتاں ہے گلتانِ محبت

> > اور فرماتے ہیں۔

واللہ ترے فیض سے بارانِ محبت ہے آج بھی سر سبز گلستانِ محبت اسی بنا پر بزرگان دین نے جس طرح صحبت اہل اللہ کی ضرورت پر کلام فرمایا ہے اسی طرح ان کے ارشادات کی افادیت و نافعیت کو بھی واضح فرمایا ہے اور اس سے شخف رکھنے کی جانب امت کو متوجہ فرمایا ہے چنانچہ اہل اللہ کے ارشادات کو ان کاسچا جانشین اور ان کی صحبت کا نعم البدل قرار دیا ہے۔

علامه شعرانی" تحریر فرماتے ہیں کہ:

فنابت عنهم رسائلهم بعد موتهم في نصح المريدين

لیعن اہل اللہ کی تصنیفات ان کی وفات کے بعد مریدین کی نصیحت و تربیت میں ان کی نیابت کرتی ہیں۔

ای طرح حضرت امام ربانی مجددالف ثانی قدس سره اینے ایک مکتوب میں کسی طالب کو تحریر فرماتے ہیں کہ:

"صحبت شیخ کامل کبریت احمر کا تھم رکھتی ہے،اس کی نظر دوااور اس کا کلمہ شفاہے،اللہ تعالیٰ ہمیں اور تمہیں جاد و مصطفویہ پر ثابت قدم رکھے کیونکہ یہی امر مدار نجات اور ذریعه سعادت ہے " (تجلیات ربانی جرا صربر ۲۳)

سجان الله! ان ارشادات سے صحبت اہل الله کی اہمیت وضرورت کے ساتھ ساتھ ان کے ملفو ظات وارشادات کی افادیت ونافعیت بھی بخوبی معلوم ہوئی، ای لئے ہر زمانہ میں اکا بر کے مواعظ وملفو ظات کے ضبط کرنے کا سلمہ قائم رہاجس سے ان کی تعلیمات کتابوں میں محفوظ ہیں، اور مرور دہور کے باوجود آج بھی ان کی یاد تازہ اور ان کے فیوض و برکات کا سر چشمہ جاری ہے، اس طور پر گویا وہ حضرات آج بھی زندہ ہیں اور انشاء الله تا قیامت اپنی تعلیمات کی روشنی میں زندہ و تابندہ رہیں گے، اور ان کی میہ تعلیمات بھی زندہ بیں گی اور یہ سلملہ جاری وساری رہے گا جیسا کہ حضرت حافظ شیر از ی

ہر گز نمیرد آن کہ دلش زندہ شد بعث ثبت است برجریدهٔ عالم دوام ما

یعنی جس کادل عشق الہی ہے زندہ ہو گیاوہ کبھی مردہ نہیں ہوسکتا ہمارا دوام صفحہ ہستی پر ثابت ہو چکاہے۔

اس سے معلوم ہوا کہ جس کے دل میں اللہ کی محبت اور اس کی یاد بس جاتی ہے اس کو حیات جاود انی حاصل ہوتی ہے ،اسی مضمون کو ہمارے حضرت پر تا بگڈ ھی دامت بر کا تہم نے عجیب وغریب انداز سے بیان فرمایا ہے ، چنانچہ فرماتے ہیں ۔

ربا جو ياد بيس ان كي سدا رطب الليان ساقي تو کیول آخر نہ یائے وہ حیات جاوداں ساتی نه کیوں قربان کردیں رند تجھ پر این جاں ساقی بنایا تو نے جب قطرہ کو بحر بیکراں ساقی ملاكب جام؟ جب قربان كردى ايني جال ساقي یہ سودا پھر بھی ارزاں ہے نہیں ہرگز گراں ساقی جو اہل دل ہیں ان پریہ حقیقت ہے عیاں ساتی مرے اشعار میں بہاں میں اسرار نہاں ساقی منا سكتا نہيں كوئى مرا نام ونشال ساقى کرم سے آپ جب خود ہی ہیں میرے یاسبال ساتی مقام عشق ہے سمجھے گا اس کو رازدال ساقی میں وہ میخوار ہوں جس کا ہے اب سار اجہاں ساقی سناتا میں بھلا کیا عشق کی یہ داستاں ساقی یں یردہ کوئی رہتا ہے ہر دم نغمہ خوال ساقی بنا ہے کئی نے جب سے اینا رازداں ساقی رہا ہاتی نہ پھر کوئی حجاب درمیاں ساتی کی کی یاد میں جینا کی کی یاد میں مرنا اس میں ہے نہاں آرام ول آرام جان ساقی

کوئی اس لطف کو احمہ سے بوجھے کوئی کیا جانے مجھی ہے مہاں ساقی مجھی ہے میزباں ساقی

بلاشيه حضرت بقية السلف شيخ المشائخ مولانا و مرشدنا شاه محمداحمه صاحب یر تا پگڈھی دامت بر کاتہم کی ذات گرامی بھی دور حاضر میں اسو ۂ نبویہ کی حامل ، اخلاق محدیہ کی زندہ مثال ہے اور یقیناً آپ اولیاء سابقین وسلف صالحین کی مجسم یاد گار ہیں، تواضع وائکسار آپ کا طر وُامتیاز اور شفقت و محبت آپ کا سرایا ہے آپ کی زندگی سلف کا نمونہ، آپ کی مجلسیں قلوب کی دوا، آپ کی صحبت روح کی غذا، آپ کی ہم نشینی امراض قلوب کے لئے موجب شفاہے، آپ کا ہر ملفوظ آب زرے لکھے جانے کے قابل ،اور آپ کا ہر قول وعمل حرز جان

بنانے کے لائق ہے آپ کے مواعظ میں حق تعالیٰ نے عجیب وغریب تاثیر ر کھی ہے جس کاسامعین کے قلوب پر ایک خاص اثر پڑتا ہے۔

حضرت والااپنی انہی خصوصیات کی بناپر اکابر وفت کی نظروں میں مقبول ومحبوب ہیں اور ان کے قلوب میں آپ کا ایک خاص مقام ہے اور آپ کی ذات گرامی دور حاضر میں مرجع خاص وعام ہے، آپ جہاں بھی تشریف لے

جاتے ہیں مخلوق خدا ٹوٹ پڑتی ہے اور لوگ پر وانہ وار آپ کے گر د جمع ہوتے اور آپ کے ارشادات ہے متحور و مخمور نظر آتے ہیں۔

یقیناًخوش نصیب ہے وہ سرز مین جہاں اللہ ورسول کاذ کر ہواور سعاد ت مند وخوش بخت ہیں وہ لوگ جن کے گھروں پر اہل اللہ کاور ود مسعود ہو اور انہیں ان حضرات کی خدمت کا موقع نصیب ہو، انہی خوش بختوں میں ہمارے محترم حکیم محمد افہام اللہ صاحب بھی ہیں ، موصوف کے دولت کدہ پر اکثر وہیشتر اکا برامت کی تشریف آور کی ہوتی رہتی ہے ، چنانچہ فرور کی ۱۹۱۵ء میں حضرت مصلح الامت عارف باللہ مولانا شاہ وصی اللہ صاحب قدس سرہ علی گڈھ تشریف لے گئے اور آپ کی معیت میں علاءو صلحاء کی ایک جماعت بھی وہاں بیخی اور موصوف کے دولت کدہ ''انونہ ہاؤس'' میں قیام فرمایا، اثنائے قیام صبح وشام مجالس کا سلسلہ جاری رہاجس سے تمام اہل شہر ، بالحضوص یو نیورسٹی کے اسا تذہ و طلباء فیضیاب ہوئے، اور ایک حلقہ حضرت کی طرف رجوع ہوا اور بہتوں کی اصلاح ہوئی۔

ای طرح حضرت مولاناشاہ ابرار الحق صاحب دامت برکاتہم کی تشریف آور ی بھی اکثر و بیشتر وہاں ہوتی رہتی ہے اور حضرت کے مواعظ ومجالس سے اہل علی گڈھ فیضیاب ہوتے رہتے ہیں۔

ایک دفعہ اواکل اکتوبر ۱۹۸۴ء میں جب کہ حضرت موصوف سفر جج سے واپسی میں علی گڈھ فیام پذیر ہوئے تو بعض خواص شہر نے حضرت سے عرض کیا کہ ایک عرصہ سے حضرت بقیۃ السلف مولانا شاہ محمد احمد صاحب پر تا پگڈھی دامت برکا تہم کی علی گڈھ تشریف آوری نہیں ہو سکی، ہم سب کی دلی خواہش ہے کہ وہ یہاں تشریف لاویں، اگر آپ کی طرف سے حضرت والا کو دعوت دک جائے توامید ہے کہ انشاء اللہ ضرور منظور ہو جائے گی اور آپ کی خاطر

حضرت والا على گڈھ تشریف لاویں گے ، چنانچہ محترم حکیم اسلام اللہ صاحب غالبًا • ارا کتوبر ۱۹۸۴ء کو حضرت کا دعوت نامه لے کراللہ آباد جاضر خدمت ہوئے اور زبانی خود بھی اصر ار فرمایا، چنانچہ باوجو د ناسازی طبع اور انتہائی ضعف و نقاہت کے حضرت والاسفر علی گڈھ کے لئے آمادہ ہو گئے ،انتظامات سفر کئے گئے اور حضرت والا احباب وخدام کی ایک جماعت کے ساتھ علی گڈھ تشریف لے گئے،وہاں پر محترم حکیم صاحب مد ظلہ اور ان کے برادر خور د حكيم اسلام الله صاحب اور صاحبز اد گان حكيم كليم الله اور حكيم نعيم الله بلكه يورا گھرانہ نیز خود حضرت مولا ناشاہ ابرارالحق صاحب دامت بر کاتہم نے خوب ہی خوب حق میزبانی ادا فرمایا، چنانچہ حضرت والا اور ان کے رفقاء کے علاوہ اطراف واکناف ہے جو حضرات بھی تشریف لاتے ان کو باصرار قیام کی د عوت دیتے اور نہایت خندہ پیشانی و فراخد لی کے ساتھ ان کی مہمان نوازی

اس سفر میں راقم الحروف کو بھی علی گڈھ حاضری کی سعادت حاصل ہوئی، اثنائے قیام روزانہ بعد نماز مغرب انونہ ہاؤس میں مجلس وعظ منعقد ہوتی تھی جس میں یو نیورٹی کے اساتذہ وطلباء اور دیگر اہل شہر کے علاوہ اطراف و نواح سے ایک جم غفیر آکر شرکت کرتا، خور جہ وبلند شہر اور قرب وجوار کے احباب تو بلاناغہ پابندی کے ساتھ آکر شریک مجلس ہوتے۔

اجداب تو بلاناغہ پابندی کے ساتھ آگر شریک مجلس ہوتے۔

ابتدائے مجلس میں حضرت مولانا شاہ ابرار الحق صاحب ہر دوئی دامت بر کا تہم

کی فرمائش پر محترم کامل صاحب حضرت والا کا منظوم کلام یاا پناکلام سناتے پھر حضرت ہر دوئی مد خللہ کا بیان ہوتا،اس کے بعد حضرت والا کے ارشادات پر مجلس کا اختیام ہوتا۔

اسی سفر میں آگرہ اور فیروز آباد والوں کے اصرار پر وہاں کے اسفار بھی ہوئے اور ان مقامات پر جو بھی بیانات ہوئے شیپ ریکارڈ میں ضبط ہوتے رہے اور محترم جناب ڈاکٹر ابرار احمد صاحب کے پاس محفوظ تھے۔

اد *ھر عرصہ سے* احباب کا شدید تقاضا تھا کہ ''روح البیان'' کا تیسر احصہ بھی جلد شائع ہونا چاہئے چنانچہ احقرنے متو کلًا علی اللہ ضبط کا کام شروع کر دیا اور بحد اللہ جھ مواعظ کا مجموعہ مرتب کر کے حضرت اقد س دامت بر کا تہم کو سادیا گیا،ان مواعظ میں ترتیب کے وقت حضرت والا کے ایماء سے مضامین مفیدہ کا جا بجااضا فیہ بھی کیا گیاہے،ادرابان سب مضامین کو حضرت والا کے نظر ٹانی فرمالینے کے بعد "روح البیان حصہ سوم" کے نام سے شائع کیا جارہا ہے تاہم اگر نقل مضامین میں کوئی فروگذاشت ناظرین کرام کومحسوس ہو تو اسے نا قل کا قصور سمجھا جائے ،اللہ تعالیٰ ہم سب خدام و متوسلین کو خصوصاً اور تمام امت مسلمه كو عموماً ان مضامين عاليه سے كماحقه استفاده كى توفيق عطا فرمائے اور حضرت والا کے ظل عاطفت کو بایں فیوض و برکات تادیر ہمارے سر وں پر قائم وڈائم رکھے اور حضرت کے فیوض دبر کات کوعام و تام فرمائے۔ آمین ثم آمین۔

بفضلہ تعالیٰ اس سے قبل حضرت بقیۃ السلف دامت برکاتہم کے مواعظ کے دو مجموعے "روح البیان حصہ اول و دوم" کے نام سے دوبار طبع ہو کر مقبول خاص وعام ہو چکے ہیں، اور بحد اللہ ان سبھی مضامین کو اہل دل، اہل علم اور اہل قلم نے بہت ہی پیند فرمایا، جس کا اظہار مختلف عنوانات سے تحریراً و تقریراً فرماتے رہتے ہیں، واقعی حضرت کے مواعظ عجیب وغریب تا ثیر کے حالل ہیں، ان کے مطالعہ سے کتنے لوگوں کی زندگیوں میں تبدیلی آئی، عقائد کی اصلاح ہوئی، آخرت کی طرف راغب ہوئے اور ان کے دل کی دنیابدل گئی اللہ تعالیٰ سے دعاہے کہ یہ سلسلہ ہمیشہ جاری رہے اور ہزاروں مواعظ جمع ہوں اور سینکڑوں جلدیں روح البیان کی شائع ہو کر قلوب کو مسرور، دماغوں کو مسحور اور ارواح کو مخمور کرتی رہیں، اور اس سیہ کار کے لئے وسیلہ مخفرت و ذریعہ خوات ثابت ہوں۔

. اس موقع پر بے ساختہ حضرت خواجہ عزیز الحن صاحب مجذوب حمۃ اللّه علیہ کابیہ شعر پڑھنے کو جی چاہتاہے۔

> ساقیا ہر دم رہے آباد ہے خانہ ترا تاابد جاری رہے یوں ہی سبیل ہے کشی عماراحمد عفی عنہ

خادم جامعه اسلامیه افضل المعارف وصی آباد الله آباد ، ۹۰ر ذیقعده <u>۷۹۰ ما</u>

## عرض مرتب

نحمده ونصلي على رسوله الكريم قال الله تعالى ﴿ يَايُّهَا الَّذِيْنَ ۚ آمَنُوْا اتَّقُوااللَّهَ وَكُوْنُوْا مَعَ الصَّدِقِيْنَ ﴾ حق تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں کہ اے ایمان والو! اللہ سے ڈرواور بچوں کے ساتھ رہو۔اس میں حق تعالیٰ صادقین کی معیت اختیار کرنے کا حکم فرمارہے ہیں ظاہر ہے کہ اس سے کس قدر اس کی اہمیت مفہوم ہوئی بلاشبہ صادقین کی صحبت کبریت احمراور ر ذاکل کے دور کرنے میں تریاق نافع ہے اسی طرح ان حضرات کے ارشادات و ملفو ظات میں بھی عشق وامحبت کی وہ گرمی یو شیدہ ہے جواغیار کودل سے نکال کرانوار نسبت و محبت سے معمور کر دیتی ہے اس سے اللہ ور سول ﷺ کی محبت دل میں پیدا ہوتی ہے ،عمل صالح کا جذبہ و داعیہ ابھر تاہے اور آخرت پریقین میں اضافہ ہو تاہے جس کے سبب انسان سفر آخرت کے لئے کمربسۃ ومستعد ہو جاتا ہے اسی بنایر بزرگان دین نے جس طرح صحبت اہل اللہ کی ضرورت پر کلام فرمایاہے اسی طرح ان کے ارشادات کی جانب بھی ترغیب و تحضیض فرمائی ہے چنانحہ اہل اللہ کے ارشادات کوان کا سيا جانشين اوران كي صحبت كالغم البدل قرار ديا ہے۔

علامہ شعرانی تحریر فرماتے ہیں کہ فنابت عنهم رسائلهم بعد موتهم فی نصح المویدین اہل اللہ کی تصنیفات ان کی وفات کے بعد مریدین کی

نفیحت وتربیت میںان کی نیابت کرتی ہیں۔

اسی طرح امام ربانی مجدد الف ثانی قدس سرہ ایک مکتوب میں تحریر فرماتے ہیں کہ "صحبت شخ کامل کبریت احمر کا حکم رکھتی ہے اس کی نظر دوااور اس کا کلمہ شفاہے اللہ تعالیٰ ہمیں اور تہمیں جاد ہُ شریعت مصطفویہ پر ثابت قدم رکھے کیونکہ یہی امر مدار نجات اور ذریعہ سعادت ہے۔ (تجلیات دبانی سہہہہ)

ان ارشادات سے اہل اللہ کی صحبت نیزان کے کلام کی کیسی کچھ افادیت ونافعیت ثابت ہوئی، اسی لئے علماء ومشاک کے ملفو ظات کے ضبط کرنے کا سلسلہ برابر جاری ہے جو بعد والوں کے لئے اپنے اکابر کی تعلیمات کا مرقع اور ان کے دستور العمل کی حثیت سے سامنے رہتا ہے جس کی وجہ سے ان کے فیوض و برکات کاسلسلہ صدیوں گذرنے کے بعد بھی جاری وساری ہے۔

بلا شبہ انہیں مشاکنے عظام میں سے حضرت بقیۃ السلف کمی السنّت شخ المشاکن مولانا شاہ محمہ احمد صاحب پر تا پیگر ھی دامت برکا تہم (متونی ۱۳۸۲ ہے الثانی الاسلاھ) کی ذات گرامی بھی ہے جو یقیناً دور حاضر میں اسوہ نبویہ کی حامل اخلاق محمد یہ کی زندہ مثال اور اولیاء سابقین وسلف صالحین کی جسم یادگار ہیں، تواضع واکسار آپ کا طر مُ امتیاز اور شفقت و محبت آپ کا سر ایا ہے آپ کی زندگی سلف کا نمونہ، آپ کی مجلس قلوب کی دوا، آپ کی صحبت روح کی غذا، آپ کی ہم نشینی امراض قلوب کی شفاہے۔ آپ کا ہر ملفوظ آب زر سے لکھے جانے کے قابل اور آپ کا ہر قول حرز جان بنانے کے لائق ہے آپ کے جانے کے قابل اور آپ کا ہر قول حرز جان بنانے کے لائق ہے آپ کے جانے کے قابل اور آپ کا ہر قول حرز جان بنانے کے لائق ہے آپ کے جانے کے قابل اور آپ کا ہر قول حرز جان بنانے کے لائق ہے آپ کے بیات ہو ہے ہے ہو کے خاب

مواعظ میں حق تعالیٰ نے عجیب وغریب نا ثیر رکھی ہے جس کا سامعین کے قلوب پر ایک خاص اثر پڑتا ہے حضرت والا اپنی انہیں خصوصیات کی بنا پر ا کابروفت کی نظر میں مقبول و محبوب ہیں اور ان کے قلوب میں آپ کاایک خاص مقام ہے اور آپ کی ذات گرامی اس ونت مرجع خاص وعام ہے۔ بفضلہ تعالیٰ حضرت اقد س کے مواعظ کا پہلا مجموعہ "روح البیان "حصہ اول ۱<u>۹۷</u>۶ء میں محترم جناب ڈاکٹر ابرار احمد صاحب زید شر**ف**ہ کی مساعی جمیلہ کے متیجہ میں پہلی بار طبع ہو کر مقبول خاص و عام ہوا پھر دوسال بعد موصوف ہی کی جانب سے دوسر المجموعہ بھی"روح البیان"حصہ دوم <u>۸ کوا</u>ء میں زیورطبع ہے آراستہ ہوا۔اللہ تعالی موصوف کو جزائے خیر مرحت فرمائے، آمین۔ بحد الله ان سجی مضامین کواہل دل،اہل علم،اہل ذوق اور اہل قلم نے بہت ہی پیند فرمایاجس کا ظہار مختلف عنوانات سے فرماتے رہتے ہیں، کتنے لو گوں کی زندگیوں میں تبدیلی آئی، عقائدگی اصلاح ہوئی اوران کے دلوں کی دنیا بدل گئ اَللَّهُمَّ زِدْ فَزِدْ چو نکه "روح البیان" حصبه اول عرصه سے نایاب ہے اور طالبین کا بیجد اصرار تھا کہ دوبارہ طبع ہو اس لئے دوبارہ اشاعت کا ارادہ ہوااور اس دفعہ بیہ سعادت احقر کے حصہ میں آئی ،اللہ تعالیٰ اس کو قبول فرمائے اور امٹے سلمہ کو ان ارشادات عالیہ سے متفع ہونے کی تو فیق عطا فرمائے۔

والسلام احقر عمارا حمد عفی عنه

خادم طلبه بيت المعارف اله آباد

# تأثر

از مخدوم مكرم حضرت الحاج دُاكثر صلاح الدين احمد صديقي صاحب خليفه حضرت مصلح الامت مولانا شاه وصى الله صاحب قدس سره بسم الله الرحمن الرحيم

نحمده ونصلى على رسوله الكريم ، اما بعد!

اس میں شک نہیں کہ رسول اللہ علیہ کامت میں بڑے بڑے اولیاءاور عارفین گذرے ہیں جو بقیناً اپنے دور کے آفاب و مہتاب تھے ان حضرات کی ذات عالی صفات سے بجیب و غریب قتم کے کشف و کرامات کا صدور ہوا،ان کی عملی زندگی اسلام کی زندہ مثال تھی،ان کی روحانیت کا یہ عالم تھا کہ جس طرف نگاہ المحتی ہزار ہزار غیر اقوام کے افراد حلقہ اسلام میں داخل ہوجاتے، ان کی روحانیت کے اثرات براہ راست ہزاروں انسانوں کی روحوں پر پڑ کر انسانیت کی صحیح منزل پر پہنچا دیتے، یہ حقیقت ہے کہ ہر زمانہ میں اولیاءاللہ انسانیت کی صحیح منزل پر پہنچا دیتے، یہ حقیقت ہے کہ ہر زمانہ میں اولیاءاللہ کے مخالف کم و بیش رہے مگر ہمیشہ نتیجہ کے اعتبار سے مخالفین ذلیل و خوار ہوئے اور اہل اللہ اپنے مقصود میں کامیاب ہوئے، چنانچہ انہیں مشائخ عظام میں سے ہمارے حضرت مولانا محمد احمد صاحب نور اللہ مر قدہ بھی تھے، آپ میں سے ہمارے حضرت مولانا محمد احمد صاحب نور اللہ مر قدہ بھی تھے، آپ مرف ولی کامل ہی نہیں تھے بلکہ محقق اور جیر عالم بھی تھے، یوں تو آپ کی صرف ولی کامل ہی نہیں تھے بلکہ محقق اور جیر عالم بھی تھے، یوں تو آپ کی

صدما خصوصیات ہیں مگر ان کی تفصیلات کا یہ موقع نہیں ہے ،ہم چند خصوصیات برکت کے لئے پیش خدمت کررہے ہیں، آپ کی سب سے بڑی خصوصیت پیر تھی کہ آپ رسول اللہ علیہ کی انتاع کرتے اور اپنے اہل وعیال اور متوسلین کو بھی اس کی تلقین فرماتے نیز خلاف شرع کوئی عمل خواہ کسی سے سر ز دہو تادیکھنالیندنہ فرماتے سب کے ساتھ یکسال معاملہ فرماتے،شفقت کا یہ عالم تھا کہ سب کے د کھ درد کواپناہی د کھ درد سجھتے ، آپ کی مجلس میں ہر طبقہ کے لوگ شامل ہوا کرتے تھے، آپ امر بالمعروف اور نہی عن المنکر میں کسی کی رعایت نه فرماتے، آپ کے چہرہ پر نگاہ پڑتے ہی اللہ کی یاد تازہ ہو جاتی، دل کی تمام کثافتیں دور ہو جاتیں، قلب محلیٰ ومصفیٰ ہو جاتا، آپ فنا فی اللّٰہ تھے، حضرت مولانار حمہ اللہ سے احقر کو بھی خاص تعلق و قرب حاصل تھا، ایک دور ابیا تھا کہ حضرتؓ منصور پاک کے قریب ڈاکٹر ابرار صاحب کے مکان میں تشریف فرما تھے اور احقر مچھلی کو تھی منصوریارک میں رہتا تھا،ا کثر ابیا ہو تا کہ تقریباً دس بجے دن میں حضرتؓ تشریف لاتے اور کافی دیر تک جلوہ افروز رہتے ، بھی اپنا منظوم کلام سنا کر احقر کو محظوظ فرماتے ،اسی طَرح بہت سے حالات اور واقعات بھی سناتے جس سے احقر کو بے حد فائدہ پہنچتا تھا محبت کا بیرعالم تھا کہ جب منصور یارک مجھلی کو تھی سے احقرمنتقل ہو کروصی آباد آ گیااور آپ شام کو تفریج کے لئے مکر می مولانا قمرالزمان صاحب کے ساتھ نکلتے تو مجھی غریب خانہ پر تشریف لاتے اور فرماتے کہ میں سیج کہتا ہوں کہ

آپ بہت یاد آرہے تھاس کئے آگیا، میں شرم سے پانی پانی ہوجاتا، کہاں تک کھوں؟ دفتر کادفتر لکھوں جب بھی کم ہے، بس اسی پراکتفاکر تاہوں ہے حیف در چشم زدن صحبت یار آخر شد روئے گل سیر ندیدیم بہار آخر شد

الله پاک کا ہزار ہزار شکر واحسان ہے کہ "روح البیان" کی جلد اول کی تر تیب و تزئین کمل ہوئی جس کو دیکھ کر بہت خوشی ہوئی ،اس سلسلہ میں جو محنت و کاوش محتر می مولانا حاجی اقبال صاحب مقیم زامبیا کو کرنی پڑی ہے وہ قابل ستائش ہے ،اللہ پاک سے دست بدعا ہوں کہ ان کی عمر میں برکت نصیب کرے اور صحت دوام عطافر ماوے تاکہ اسی طرح یہ دین کے کام کرتے نصیب کرے اور صحت دوام عطافر ماوے تاکہ اسی طرح یہ دین کے کام کرتے رہیں اور ہم تشذگان کو معرفت کا جام پلاتے رہیں آمین

فقظ والسلام

احقر کمترین

ڈاکٹر صلاح الدین احمد صدیقی وصی آباد ،البہ آباد

جمادىالثانيه وسيماه

۷/اکتوبر ۱۹۹۹ء

### مقارمه

محى السنّت حضرت مولاناشاه ابرارالحق صاحب حقى دامت بركاتهم خليفة كيم الامت حضرت مولاناشاه محمد اشر ف على صاحب تھانوى قدس الله الرحمن الرحيم بسم الله الرحمن الرحيم

نحمده و نصلي على رسوله الكريم ..... اما بعد! امت مسلمہ کی رشد وہدایت کے سلسلہ کو جاری رکھنے کے لئے عادت الله يونهي جاري ہے كه نبي اكرم علي كے بعد بھي ہر زمانه ميں کچھ ايسے حضرات کو منتخب فرماتے رہتے ہیں جو حضور علیہ کے سیج جانشین ثابت ہوتے ہیں اور علماً وعملاً ، قولاً وحالاً آپ کی ترجمانی کرنے والے ہوتے ہیں ،اس لئے قیامت تک ہر دور میں صالحین کی ایک ایسی جماعت ضرور موجو درہے گی جواییخ اسلاف کا صحیح نمونہ امت کے سامنے پیش کرتی رہے اور ان کے اندر عمل كاداعيه ابھارتى رہے اور بلاخوف لومة لائم سنت نبوى پرعمل كرتى اور اس کی طرف امت کو دعوت دیتی رہے ، جبیبا کہ حدیث نثریف میں وار د ہے "عن ثوبان قال قال رسول الله عَلَيْكُ التزال طائفة من امتى ظاهرين على الحق لايصرهم من خذلهم حتى ياتي امرالله وهم كذلك " (مسلم شریف) پس کوئی زمانہ اہل اللہ سے خالی نہیں ہو سکتا، چنانچہ اس زمانہ میں بھی بھہ اللہ اللہ سے خالی نہیں ہو سکتا، چنانچہ اس زمانہ میں بھی بھر اللہ ایسے اکا ہر موجود ہیں جن کی صحبت و مجالست کو غنیمت کبر کی سمجھنا جا ہئے، بڑے خوش نصیب ہیں وہ لو گے جنہیں اہل اللہ کی صحبت اور معیت نصیب ہے، چاہئے کہ اس کو مغتنم شار کریں اور اس نعمت عظلی کی قدر کریں۔

بلا شبه حضرت مولا نامحمداحمه صاحب يرتا پگذهي دامت بر کاتهم کي ذات گرامي بھی اس دور میں ہمارے اسلاف کا نمونہ ہے، جن حضرات کو آپ کی مجالس میں شرکت کرنے اور آپ کے مواعظ سننے کا اتفاق ہوا ہو گاان کو بخو بی اس کا اندازہ اور مشاہدہ ہو گا کہ آپ کی مجلس میں کیسی برکت اور آپ کے بیان میں ئس قدر تا ثیر ہے ، چنانچہ حرمین شریفین میں بھی میں نے خود و یکھا کہ حضرت مولانا دامت برکاتہم کے مواعظ ومجالس میں بڑے بڑے علماء واکا برمختلف مقامات کے بڑے اہتمام سے تشریف لاتے تھے اور بہت متأثر اور محظوظ ہوتے تھے،احقر کو بھی حضرت مرظلہ کی مجلس میں شرکت کا بار ہااتفاق ہوا، آپ کے بیانات عجب پُر تا ثیر مضامین مِشمّل ہوتے ہیں ، متقد مین حبیباسادہ انداز بیان مگرنہایت جامع اور مؤثر ہوتا ہے ، احقر نے تو حضرت مولانا کے متعدد مواعظ وملفو خلات كوشيب ريكارة مين ضبط بھى كرليا ہے اور و قتأ فو قتاً اس كواييخ احباب میں سنایابھی کرتا ہوں،ان مضامین عالیہ سے سبھی محظوظ ومتأثر ہوتے ہیں،اس لئے جی حامتا تھا کہ ان مضامین کی اشاعت کر کے ان کے نفع کواور عام کیا جائے ، چنانچہ بفضلہ تعالیٰ حضرت کے بعض خدام نے چند بیانات کو

قامبند بھی کرلیاہے، مجھے بھی ان کے مطالعہ کا موقع ملااور بغور مطالعہ کیااور ان سے مستفیض اور محظوظ ہو تارہا، عجیب وغریب مضامین ہیں، میرے نزدیک ان کی اشاعت نہایت مفید اور ازبس نافع ہے، انشاء اللہ قارئین کو بہت نفع ہوگا، لہٰذا ان مضامین کی اشاعت جلد از جلد کتابی شکل میں ہو جاتی تو بہتر ہو تا، اللہ تعالیٰ خواص وعوام سب کو ان مضامین عالیہ مفیدہ سے انتفاع کی توفیق عطا فرمائے، آمین!

حضرت مولانا موصوف کے کلام کاایک ذخیر ہ منظوم شکل میں بھی موجود ہے۔ جس کو میں "وعظ منظوم" کہا کر تا ہوں نہایت عار فانہ اور محققانہ کلام ہے، طریق کی تعلیم کوانتہائی سہل عنوان سے ان اشعار میں بیان فرمادیا ہے، حضرت مولانا شاہ عبدالغی صاحب پھولپوری نوراللہ مرقدہ ان اشعار کے متعلق فرمایا کرتے تھے کہ یہ ایساجامع نسخہ ہے جس میں مبتدی، متوسطاور منتہی ہر ایک کے لئے تعلیم موجود ہے، نیز فرماتے تھے کہ میں خود ان کو طبع کراؤں گا، مگر اب کلئے تعلیم موجود ہے، نیز فرماتے تھے کہ میں خود ان کو طبع کراؤں گا، مگر اب تک اس کی نوبت نہ آسکی، معلوم ہوا ہے کہ وہ بھی اب جلد ہی طبع ہونے والے ہیں، اللہ تعالی سے دعا ہے کہ جلدتر اسے بھی منصۂ شہود پر لائے اور حضرت مولانا دامت برکا تہم کی تعلیمات پر عمل کی توفیق ہم سبھی کو مرجمت فرمائے اور حضرت کے فیوض وبرکات کو عام و تام فرمائے، آمین!

غادم مدرسداشرف المدارى بردوكي، الررجب ١٣٩٥ ه

### مقدمه

از:علامه دورال حضرت مولاناسيدابوالحن على ندوى صاحب دامت بركاعقم بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله و سلام علی عباده الذین اصطفیٰ امابعد

فاکساررا قم سطور نے جس وقت ہوش سنجالا اور کچھ سیجھنے ہو جھنے اور تاثر
لینے کی صلاحیت پیدا ہوئی ،اس وقت ہندوستان میں تحریک خلافت کے اثر
سے خطابت اپنے پورے عروج پر تھی،شہر توشہر قصبے قصبے اور قریے قریے
سیاسی اور نیم دین و نیم سیاسی جلسے زندگی کا معمول بن گئے تھے جن میں علاء و
غیر علاء داد خطابت دیتے اور فصاحت و بلاغت کے دریا بہاتے ،عوام مسرور
بلکہ مسحور ہوتے۔

پھے اور ہوش سنجالا اور تھوڑا بہت لکھاپڑھا توا سے مقرروں کی تقریریں سنجالا اور تھوڑا بہت لکھاپڑھا توا سے مقرروں کی تقریری سنیں جو تعلیم یافتہ طبقہ کو متأثر کرنے کی صلاحیت رکھتے تھے اور زمانہ کی زبان اور خوت و مز ان کے مطابق گفتگو کرتے ،ان کی تقریروں اور گفتگوؤں میں استدلالی رنگ اور عقلیت نمایاں ہوتی ،عصر حاضر کے دماغوں کو متأثر کرئے استدلالی رنگ اور عقلیت نمایاں ہوتی ،عصر حاضر کے دماغوں کو متأثر کرئے

اور علوم جدیدہ اورافکار عصریہ سے واقفیت ان کی تقریروں کا خاص جوہر تھا،ان سب کا قدرتی نتیجہ یہ ہوناچاہئے تھا کہ قلب ود ماغ اس طرز تقریر اور انداز بیان سے متأثر ہوتے اور جہال یہ طرزنہ ملتا ہو وہال دل چسی کا کوئی سامان اور اثریذیری ودلآ ویزی کا کوئی امکان نہ ہو تا۔

لیکن اس کو محض خداکا فضل سمجھناچاہے اور تھوڑا بہت بزرگوں کی صحبت اور خاندانی ماحول کا بتیجہ کہ ہمیشہ ان سیدھے سادے مواعظ میں دل لگا اور دہاں طبیعت نے اثر قبول کیا جہاں توحید ، خدا کی محبت وخوف کا تذکرہ ، جنت دوزخ کا بیان اور آئھوں میں نمی اور قلب میں گرمی بیدا کرنے کا سامان پایا جا تا ہو ، اور جس سے اپنے عیوب اور نفس کے مفالطوں اور مفالطہ انگیزیوں کا راز فاش ہو تا ہوا ور عمل واصلاح نفس کا جذبہ پیدا ہو تا ہو۔

بچپن ہی سے لکھؤ جیسے شہر میں آئھیں کھولیں اور ہوش سنجالا جہاں روز
کوئی نہ کوئی جلسہ اور کسی نامور مقرر اور خطیب کی تقریر کا اعلان ہوتا، لیکن اچھی
طرح یاد ہے کہ جتنا نفع سیدھے سادے قدیم طرز کے دینی مواعظ میں ہوتا
ان جلسوں میں نہ ہوتا، جہال مقرر شیر کی طرح گرجتے اور بلبل کی طرح چہکتے۔
ہمارے خاندان اور گاؤں (وائرہ شاہ علم اللہ "،رائے بریلی) میں بھی بھی
حضرت مولانا ابو بحر محمد شیث صاحب فاروتی (نبیر ہُ حضرت مولانا سخاوت
علی صاحب جو نبوری فی قدیم دینی وروحانی تعلقات کی بناء پر تشریف لائے، ان
کا گھر میں وعظ ہوتا جو علماء سلف کے وعظ اور دینی تذکرہ و موعظت کا سجانہ ونہ

ہوتا، کم سی اور شروع سے ادبی ذوق کے باد جوداس میں خوب جی لگتا اور کھلا فائدہ محسوس ہوتا، یہی حال مولانا عبدالشکور صاحب فاروقی "کے مواعظ کا ہوتا، جو لکھؤ میں برابر ہوتے رہتے تھے ،اور جن میں نماز ، اتباع سنت کی تلقین،اور قرآن مجیداور صحابہ کرام گی عظمت و فضائل کابیان ہوتا۔

مصلحت نیست مراسیری ازیں آب حیات ضاعف الله به کل زمان عطشی اس کااندایشه تھاکہ بیسلسلنه فیض ان سامعین تک محدود رہتا جن کواک مواعظ یا مجالس میں شریک ہونے کی سعادت نصیب ہوتی ،روح البیان کے مرتبین ، خصوصا مولانا عمارالحن صاحب تمام اہل ذوق واہل طلب کے شکریے کے مستحق ہیں کہ انہوں نے ان بیانات و مواعظ کو مرتب و محفوظ کر دیا،امید ہے کہ اس سے وہ دورافقادہ احباب بھی فائدہ اٹھائیں گے جو دوری یا مجبوری کی وجہ سے ان مجالس میں عاضر نہ ہوسکے اسی طرح وہ اہل علم بھی جو کتابوں اور مطالعہ کے ذریعہ ہی استفادہ کرتے یا کرسکتے ہیں۔

یہ ناچیز بھی اپنی کم ہمتی اور شدید مصروفیت کے باوجود و قافو قائم مضاب اس کے ادر قلب کی اصلاح کے لئے مولانا کی خدمت میں صاضر ہو تار ہتا ہے اور ان کی بزرگانہ شفقت و محبت کو اپنے حق میں فال نیک اور خدا کی رحمت کی علامت سمجھتا ہے، افسوس محبت کو اپنے حق میں فال نیک اور خدا کی رحمت کی علامت سمجھتا ہے، افسوس ہونا ہے کہ اپنے اسفار کی کثرت اور صحت کی کمزور کی وجہ سے جتنا حاضر ہونا چاہئے اتنا حاضر نہیں ہو پاتا، اللہ تعالی اس سے زیادہ تو فیق اور اس نعمت کی قدر عطا فرمائے، الحمد للہ کہ اس عاجز کے اہل خاندان خور دو عزیز بھی مولانا سے عطا فرمائے، الحمد للہ کہ اس عاجز کے اہل خاندان خور دو عزیز بھی مولانا سے التفات ہے، اس مناسبت کی ایک وجہ یہ ہے کہ راقم سطور کے والد ماجد مولانا کا تھیم سید عبد الحق صاحب میں مناسبت کی ایک وجہ یہ ہے کہ راقم سطور کے والد ماجد مولانا کی سید عبد الحق صاحب میں منسلک سے ، اور حضرت کی ان پر نگاہ خاص تھی، اور مولانا کا بھی اس سلسلہ اور مولانا کی مجت ، خورد نوازی، مولانا کا بھی اس سلسلہ عالیہ سے تعلق ہے ، دوسر کی وجہ مولانا کی مجت ، خورد نوازی،

سادگی اور بے تکلفی، رسوم و آداب اور مظاہر سے دوری اور طبیعت کی وار فکلی اور بے ساختگی ہے جو خود بخودا پنی طرف تھینچ لیتی ہے اور ان لوگوں کو مانوس اور جو تکلف بنالیتی ہے جو خانقا ہوں اور خانقا ہی آداب سے واقف ومانوس نہیں ہوتے۔

طبیعت کی ناسازی و بے لطفی کے باوجو داپنی سعادت سمجھ کریہ چند سطور "روح البیان" کے حصہ دوم کے لئے لکھ دیں۔

ع بلبل ہمیں کہ قافیہ گل شود بس است ابوالحسن علی (دائرہ شاہ علم اللہ حسی ؓ)

٢٠رجماديالآخرة ١٩٩٨ هه ١٨٨م مني ١٩٧٨ء

### مقدمه

شخطريقت حضرت مولانا محمد قمر الزمان صاحب الله آبادى دامت بركاتهم نحمده ونصلى على رسوله الكريم

یہ "روح البیان" کا حصہ سوم ہے جس میں حضرت مرشدی مولانا محمد احمد صاحب دامت برکاتہم کے چند مواعظ کو جمع کر دیا گیا ہے اس سے پہلے اس کا حصہ اول و دوم حلیہ طبع سے مرضع ہو کر منصۂ شہود پر آچکا ہے ، جس کے مضامین عالیہ سے عوام وخواص سبھی یکساں طور پر منتفع و مستفیض ہور ہے ہیں مضامین عالیہ سے عوام وخواص سبھی یکساں طور پر منتفع و مستفیض ہور ہے ہیں مساجد و مدار س میں بھی اس کی صدائیں گونج رہی ہیں ، علماء و صلحاء اس کی افاد بیت و تا ثیر کے مقر و معترف نظر آرہے ہیں بلکہ اپنے حلقہ اور ادارہ میں اس کے سننے سنانے کا اہتمام فرمار ہے ہیں۔ یقیناً یہ باتیں ان مواعظ کے مقبول عند اللہ ہونے پر شاہد عدل ہیں۔ ذلك فضل اللہ یؤ تیہ من یشاء .

اس کی علت ہے کہ وعظ در حقیقت انبیاء علیہم السلام کا منصب ہے، دعوت الی اللہ انھیں کا اصل کام ہے، علمائے کرام توانھیں حضرات کی نیابت میں کرسی وعظ پر جلوہ افروز ہوتے ہیں اور انھیں کی وراث میں مندار شاد پر متمکن ہو کرقال اللہ و قال الرسول کا کلمہ بلند کرتے ہیں، لہذا علماء کو جا ہے کہ اپنا اصل و منیب کی کلی طور پر رعایت کریں اور ہر امر میں ان کی نیابت کا حق اداکریں اور جو کام انہوں نے کیاہے وہی کریں اور جس امر میں ان کی نیابت کا حق اداکریں اور جو کام انہوں نے کیاہے وہی کریں اور جس امر

کی طرف دعوت دی ہے اس کی طرف خلق خدا کو دعوت دیں۔

لہذا جو جتناان حضرات کی قیادت کو تسلیم کر کے ان کی اقتداء کرے گا آتنا ہی اس کو اللہ تعالی کے یہاں قرب و قبول ہو گا،اور جس قدر ان حضرات کے کلام کی توضیح و تشر تحاور ان کے مرضی و منشاء کے مطابق اس کی ترجمانی ہوگی اسی قدر وہ بیان پر مغزو پر اثر سمجھا جائے گا۔

چنانچہ حضور اقدس علیہ کے ارشادات جو وحی اللی ہیں اس کی صحیح تبیین معمولی بات نہیں بلکہ نہایت اہم خدمت ہے اس لئے کہ بیان تو ہوتے ہی رہتے ہیں مگر جس بیان میں کتاب و سنت کے راز ہائے سر بستہ کھولے جائیں ، توحید ورسالت ، قیامت و آخرت کی تصدیق کی طرف وعوت دی جائے ، جنت و دوزخ کا ذکر کیا جائے ، اعمال صالحہ ، اخلاق حسنہ کی تعلیم دی جائے اور اعمال سیرے ، اخلاق قبیحہ سے نفرت دلائی جائے تو ظاہر ہے کہ یہ بیان جائے اور اعمال سیرے ، اخلاق قبیحہ سے نفرت دلائی جائے تو ظاہر ہے کہ یہ بیان بیان ہے بلکہ اس کوروح البیان کہا جائے تو ہے جانہ ہوگا۔

چنانچہ ہمارے مرشد حضرت مولانا محد احمد صاحب دامت برکاتہم کے مواعظ میں یہ باتیں بدرجہ اتم آپ کو ملیں گی، کہیں آیات اللہ کی تلاوت کا فیض رواں ہے تو کہیں تعلیم کتاب و حکمت کا چشمہ جاری ہے، تو کہیں تزکیه نفس کی نغمہ سرائی ہے تو کہیں ﴿قَدْ اَفْلَحَ مَنْ زَکُھا﴾ کے درس و تدریس کی ماہمی ہے، کہیں اللہ تعالی کے ارشاد ﴿فَمَا مَنَا عُ الْحَیٰو قِ اللَّنْیَا فِی اللاَحِرَةِ اللَّهُ اللهُ قَلِیْلٌ ﴾ سے دنیا کی خفارت و بے ثباتی عیاں کی جارہی ہے تو کہیں الله قلیدل ہے دنیا کی خفارت و بے ثباتی عیاں کی جارہی ہے تو کہیں

﴿ وَالْا خِوَةُ خَيْرٌ وَ اَبْقَى ﴾ كى تفسير كرتے ہوئے آخرت كى بقا و ثبات كا اعلان كياجارہاہے۔

غرض جب بیہ مقاصد حسنہ حضرت اقد س کے ان مواعظ میں پائے جاتے ہیں تو پھر ہم کیوں نہ ان کوروح البیان کہیں،اور لکھیں،واقعی بیہ مواعظ اسم بامسٹی کہے جانے کے لا کق ہیں۔

سے تو یہ ہے کہ آج کل اس قشم کےمواعظ کی ضرورت ہے اس لئے کہ طلب بھی کم ہے اور استعداد و صلاحیت بھی ضعیف ترہے ، بہت سے لوگ خاص طور سے نوجوان طبقہ توارد و جانتا ہی نہیں لہذااس لحاظ سے بھی حضرت والا کے مواعظ پیندیده و اثرانداز ہیں کہ ان مواعظ کی عبارت نہایت سلیس و رواں ہے جس کی و جہ ہے باتیں بآسانی سمجھ میں آتی ہیںاور ذہن میں ساتی چلی جاتی ہیں اور چونکہ حضرت والا اُن مواعظ حسنہ میں آیات و احادیث کی بکثرت تلاوت فرماتے ہیں جن پر ہم سبھی مسلمانوں کاایمان ہے اس لئے ان سے یک گونه مناسبت و تعلق قلبی کی بناء پرول میں اتر تی چلی جاتی ہیں نیز حضرت والا کی ایک خصوصیت به بھی ہے کہ آپ کوامز جہاور نفسیات کی معرفت میں کمال شعور حاصل ہے ،اس کئے آپ ہمیشہ مناسب حال اور مطابق مقام کلام فرماتے ہیں جس کی وجہ سے عموماً لوگ متاثر ہوتے ہیں اور اسی مقتضائے حال کے مطابق کلام کرنے ہی کو توبلاغت کہتے ہیں،حالا نکہ حضرت والا پہلے سے بیان کی کوئی تیاری نہیں فرماتے مگر مخاطبین کی رعایت اور ان کی ضرورت کا

لحاظ فرماتے ہوئے نہایت موزوں وبر محل کلام فرماتے ہیں ،حضرت والا کی معیت میں کہیں جانے کا اتفاق ہوااور بیان کی نوبت آئی تو سمجھ میں نہیں آتا تھا کہ کیا بیان کیا جائے مگر حضرت والا نے برجستہ ایسا بیان فرمایا کہ طبیعت عش عش کرنے گی دل نے شہادت دی کہ واقعی اس سے زیادہ مناسب بیان ہو ہی نہیں سکتا تھا۔حضرت والا کے بیان کو علماء و مشائخ سبھی بے حدیبند فر ماتے ہیں بلکہ خواہش و فرمائش کر کے وعظ کراتے ہیں چنانچہ حضرت مولانا حبيب الرحمٰن صاحب اعظمي ، مولاناا برار الحق صاحب ، مولانا سيد ابوالحسن علی صاحب ندوی جیسے علمائے اعلام بھی جب حضرت والاان کے قیام گاہوں تک پہونچتے ہیں تو حضرت کے وعظ کااہتمام کرتے ہیں اوراس کے نفع واثر کا اظہار فرماتے ہیں بلکہ خود بنفس نفیس حضرت کی خدمت میں آکر ان کے کلمات طیبات کو بصد مسرت سنتے ہیں ، مثال کے طور پر دیکھ لیجئے کہ حضرت مولاناابرار الحق صاحب کے صاحب زادے اشر ف میاں کی وفات کے بعد ان کی تعزیت کے سلسلہ میں جب حضرت والا کی تشریف آوری ہر دوئی ہو گی تو حضرت مولاناابرار الحق صاحب نے آپ کے بیان کا خاص اہتمام فرمایا اس موقع پر حضرت والا نے نہایت بر محل اور مؤثر مضمون بیان فرمایا جس سے سبھی لوگ متاثر ہوئے جو اس وقت ٹیپ کر لیا گیا تھا بعد میں اس کو صفحات قرطاس سر منتقل کر کے اس حصہ کو روح البیان کا جزء بنا دیا گیاہے،جو یقیناً قابل مطالعہ ہے اس لئے کہ آج بھی وہ کار آمد کار گراور مصیبت کے

وفت تسلی بخش ہے اسی طرح آپ کاہر ہی مضمون ایسا ہے جھے اور اق بیاض پر کھے جانے سے زیاد ہ صفحات قلوب پر لکھے جانے کی ضرور ت ہے۔ ہبر حال آج کل ایسے ہی بیانات کی ضرورت ہے ، جس میں آخرت کی تذكير ہو، كتاب و سنت كى تعليم ہو،امرانن قلب كاعلاج ہو، جنت و درزخ كا بیان ہو،اکٹر انھیں مقاصد عالیہ پر حضرت کاوعظ مشتمل ہو تاہے اور اس میں بکثرت آیات واحادیث کی تلاوت ہوتی ہے،جس کی وجہ سے ان مواعظ میں نورانیت بڑھتی ہی جاتی ہے ، نیز عضرت کے قلب صافی سے نکلے ہوئے کلمات طیبات میں صدق و اخلاص کی آمیز ش بیان کے اثر و تاثیر کو اضعافا مضاعفہ کردیتی ہے، بات سید ھی سادی مگرچو نکہ وہ خلق خدا کی خیر خواہی کے جذبہ اور آخرت کے عذاب اور ذلت ورسوائی سے رستگاری کے داعیہ سے ناشی ہوتی ہے اس لئے سامعین کے قلوب میں بغیر اثر کئے نہیں رہتی، یہی تو اخلاص کا کر شمہ ہے کہ اس کی شمولیت سے حچھوٹاکام بڑا ہو جاتا ہے اور قلیل کثیر ہوجاتا ہے بلکہ تن مردہ میں حیات آجاتی ہے۔

اور عجیب بات ہے کہ اخلاص خواہ کسی کام میں ہویا کلام میں ،وہ چو نکہ حال قلب ہے اس کئے مخفی رہتا ہے مگر اس کا اثر بالکل عیاں ونمایاں ہوتا ہے ،اللہ تعالی اس کے اثر کو اس میں خود ظاہر فرمادیتے ہیں ،اسی کو مولا ناروم مِّ فرماتے ہیں ۔

کعبہ را ہر دم عجل می فزود ایں زاخلاصات ابر اہیم بود اسی اخلاص کی برکت سے کتنے مشکر و معاند ہمارے اکا بر کے بیانات کو سن

کراس قدر متأثر ہوئے کہ اپنے غلط عقا ئدسے تائب ہی ہوگئے۔ چنانچہ ہمارے متأخرین اکا بر کے اثرو تا ثیر کے بہت سے واقعات معروف و مشہور ہیں۔

مناحرین اکابر نے ابرو تا بیر نے بہت سے واقعات معروف و سہور ہیں۔
چنانچہ ایک مولوی صاحب نے حضرت مصلح الامت مولانا وصی اللہ صاحب ہے ایک بڑے عالم کا یہ مقولہ نقل کیا کہ "اس زمانہ کی ایجاد مکبر الصوت (لاوڈ البیکر) کے ذریعہ ہم اپنی باتوں کو لا کھوں آدمیوں کے کانوں تک پہونچا سکتے ہیں مگر اب تک کوئی ایسا آلہ ایجاد نہ ہواجس سے لوگوں کے دلوں تک آواز پہونچائی جاسکے "تو حضرت مصلح الامت نے معاً فرمایا کہ یہ

آلہ تو بہت زمانہ ہوا کہ ایجاد ہو چکاہے وہ ہے "اخلاص" اسی کے ذریعہ انبیاء علیہم السلام، صحابہ کرام اور مصلحین عظام نے اپنی باتوں کولو گوں کے قلوب

تک پہونچایا جن ہے لوگ متأثر ہوئے اور راہیاب ہوئے۔

آج بھیاس کے اختیار کرنے کی ضرورت ہے تاکہ اللہ کے بندوں کو نفع پہونچے، مثل 'شہور ہے۔ع''از دل خیز د بر دل ریزد''

اسی طرح ایک بڑے عالم وواعظ نے حضرت مصلح الامت سے کہا کہ اب دین کاکام پہلے سے زیادہ ہورہاہے مگر اس کا اثر پچھ زیادہ دکھلائی نہیں دے رہا ہے تو فوراً ہی فرمایا کہ اخلاص نہیں ہے ، اس سے وہ عالم خوش ہوئے اور حضرت کے جواب کی تصویب فرمائی۔

ہاں یہ بات ضرور ہے کہ جس طرح واعظ اور داعی کے اندر اخلاص کی تشرط ہے ویسے ہی سامعین و مخاطبین کے اندر بھی صدق طلب اور سمع قبول

کا ہونا لاز می و ضروری ہے ، اس کئے کہ اللہ تعالی کا ارشاد ہے ﴿ وَ ذَكِّرْ فَإِنَّ الذِّحُواى تَنْفَعُ الْمُؤْمِنِيْنَ ﴾ آب تذكير فرمات ربين اس لح كه ذكرى مومنین کوسود مند ہو گا تودیکھئے یہاں نفع کے لئے ایمان کی قید لگی ہوئی ہے۔ اسی طرح الله جل شانہ ارشاد فرمارہے ہیں ﴿إِنَّ فِی ذَالِكَ لَذِ كُریٰ لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ الْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيْدٌ ﴾ ب شك اس مين ان لوگوں کے لئے بڑی یاد دہانی ہے جن کے یاس دل ہویا وہ بات سننے کے لئے کان لگائیں متوجہ ہو کر، یعنی اگر دل پوری طرح بیدار نہ ہو تو کم از کم اتنی بات انسان کے اندر ہو کہ کوئی معقول آ دمی اس کو کوئی بات سنائے تو وہ اس کو توجہ سے سنے یہ توجہ بھی انسان کے لئے بڑی خیر وبرکت کاباعث ہے،اس لئے اثر و تَاثر کے لئے دونوں ہی چیزوں کی ضرورت ہے، یعنی واعظ کے اندراخلاص ہو اور اللہ کے بندوں کو اللہ کی ناراضی اور آخرت کے عذاب و رسوائی سے بحانے کا داعیہ ہواور مخاطبین کے اندر صدق وخلوص اور سمع قبول ہو تو پھر نور " علی النورہے، کام بنتا ہی جائے گابلکہ بڑھتا ہی جائے گا۔

الحمد لله حضرت مولانادامت برکاتهم کے اندریمی داعیہ وجذبہ تھا کہ چند مخلص رفقاء کے ساتھ پیدل چل چل کر دیہات دیہات جاتے اور لوگوں کو دین کی دعوت دیتے تھے، طاعات کی طرف رغبت دلاتے تھے اور معاصی سے بیخے کی تاکید فرماتے تھے جس کی وجہ سے دیہات کے دیہات صحیح العقیدہ ہوگئے، ظاھری شکل صورت انہوں نے سنت کے مطابق کرلی، نمازروزے کے

پابند ہو گئے۔

اور بیایک حقیقت ہے کہ بھوائے آیات واحادیث جب آدمی اخلاص سے اللہ تعالی کی طاعت اختیار کرتا ہے تو اللہ تعالی اس کے سینہ سے حکمت کے چشمے جاری فرما دیتے ہیں ،اس کو علوم و معارف سے نوازتے ہیں جیسا کہ ہمارے اکابر کو نوازا۔

ال کی جھلک الحمد لللہ حضرت مولانا دامت برکاتہم کے مواعظ و بیانات میں محسوس ہوتی ہے چنانچہ خود اس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے ارشاد فرماتے ہیں۔

کسی نے اپنے بے پایاں کرم سے جھے خود کردیا روح المعانی

تو بھلاالیہ مو کدوموفق من اللہ کی کوئی کیا برابری کر سکتا ہے۔

خم کہ از دریادر وراہے بود پیش او جیحو نہا زانو نہد

(جس مکے کا تعلق دریا سے ہوتا ہے تو اس کے سامنے نہریں بھی گھٹنہ
علی دیتی ہیں) اس جذبہ وداعیہ کے تحت جہاں بھی آپ تشریف لے جاتے

ہیں کتاب و سنت کے علوم و معارف اور دین کی باتوں کو بے جھجک بیان
فرمانے گئتے ہیں، اور بھی اس حال کی تائید میں یہ شعر بھی پڑھتے ہیں

جہاں جاتے ہیں ہم تیر افسانہ چھٹر دیتے ہیں

کوئی محفل ہو تیر ارنگ محفل دیچے لیتے ہیں

اگرچہ شاعر نے دوسر امصرع یوں کہا تھا۔

اگرچہ شاعر نے دوسر امصرع یوں کہا تھا۔

''کوئی محفل ہو تیرارنگ محفل یاد کرتے ہیں'' گر حضرت نے اپنے ذوق کے مطابق بدل کریوں کردیا۔ ''کوئی محفل ہو تیرارنگ محفل دیکھ لیتے ہیں'' اور اییا محسوس ہو تاہے کہ حضرت والا کا بیہ حال ہے۔ ماہر چہ خواندہ ایم فراموش کردہ ایم الاحدیث یار کہ تکرار می کئیم

َ (ہم نے جو کچھ پڑھاہے اس کو فراموش کر چکے ہیں اور اب تو بس حدیث یار کا تکرار کرتے ہیں)

اور یہ اسی وقت ہوگاجب کہ اللہ تعالی سے صحیح نسبت و تعلق ہو، کتاب و سنت سے مناسبت ہو، اس کے علوم و معارف سے شغل بلکہ شغف ہواس کی نقل و حرکت شریعت اور سنت محمد می علیہ اللہ وابستہ کرنگ سے رنگین ہواور خلق خداکواسی کی طرف متوجہ کرنے بلکہ وابستہ کرنے کاداعیہ و جذبہ ہو، تب کہیں جاکر عالم حقیقی واعظ بنتا ہے اور اسی کاوعظ صحیح معنوں میں وعظ کہلانے کا مستحق ہوتا ہے ، اور چونکہ حضرت مولانا دامت برکاتہم کے اندر یہ خصوصیات بدرجہ اتم موجود ہیں اور یقیناً آپ نطق و تکلم کے ذریعہ وعظ فرماتے ہی رہتے ہیں آپ کا سکوت بھی طالبین کے لئے نفع بخش ثابت ہوتا ہے ، اور حال سے نو نصیحت فرماتے ہی ہیں خود اپنے عمل اور حال سے زیردست ناسح ہیں اس لئے بلااختیاریہ دلی نقاضہ ہے کہ ہیں وہ عبارت یہاں در بردست ناسح ہیں اس لئے بلااختیاریہ دلی نقاضہ ہے کہ ہیں وہ عبارت یہاں

نقل کر دوں جے ایک مصری عالم سید علی محفوظ متوفی السلاھ کی تعریف میں ان کے کسی معتقد نے تحریر فرمائی ہے،و ھو ھذا:

و لقد كان واعظا بسمته و هيئته و وقاره و وقفَتِه و مشيته قبل ان يكون واعظا بقوله و منطقه .

فكان فى ذلك مصداقا لقول رسول الله عَلَاكِلُهُ " خِيَارُكُمْ مَنْ تَعْلَاكُمْ " خِيَارُكُمْ مَنْ تُذَكِّرُكُمْ بِاللهِ رُؤينَهُ وَ يَزِيْدُ فِى عِلْمِكُمْ مَنْطِقُهُ وَ يُرَغِّبُكُمْ فِى الآخِرَةِ

عَمَلُهُ " . (رواه الترمذي عن ابن عمر رضى الله تعالى عنهما)

لینی آپ قبل اس کے کہ اپنے نطق و تکلم سے وعظ فرمائیں ،اپنی شکل مورت، ہیئت وو قاراور نقل وحرکت سے داعظ معلوم ہوتے تھے۔

یقیناً آپ رسول اللہ علیہ کے اس ار شاد کے عین مطابق اور پورے مصداق تھے۔

تم میں بہترین وہ لوگ ہیں جن کی زیارت اللہ کویاد دلائے اور اس کا کلام تہمارے علم میں زیادتی کا سبب ہو اور اس کا عمل آخرت کی طرف رغبت دلائے۔ (اس حدیث کوتر مذی نے حضرت ابن عمرؓ سے روایت کیاہے)

سبحان الله اس حدیث میں رسول الله عظیمی نے خیار امت کی کیسی شناخت بیان فرمادی، اولیاء الله کی بہی بہجیان ہے جن کی عام طور پر اس زمانہ میں بھی تلاش جاری ہے، ظاہر ہے کہ کتاب و سنت ہی اس امر میں بھی معیار و میزان ہے، اسی کی روشنی میں ہر شئے کی حقیقت معلوم کرنی جا ہئے۔ (وبالله التوفیق)

اب اخیر میں جی جاہتاہے کہ حضرت سیدنا عبدالقادر جیلانی آئے معاصر حضرت سیدنا عبدالقادر جیلانی آئے معاصر حضرت سیدنا احمد کبیر رفاعی آجو بہت بڑے عالم، مصلح اور ولی تھے، ان سے وعظ کی تعریف نقل کروں، وہ یہ ہے" وعظ نام ہے غفلت والوں کو راستہ بتلانے کا"

سبحان الله كتنی مختصر اور جامع تعریف فرمائی جو آب زرسے لکھے جانے کے قابل ہے اور واعظین كواسے لائحہ وعظ بنانے كی ضرورت ہے۔

اب مناسب معلوم ہوتا ہے کہ روح البیان سے پچھ اقتباسات ہدیہ ناظرین کروں جس سے آیات واحادیث سے مقاصد پراستدلال اور اس پیرانہ سالی میں ان کے استحضار کا اندازہ ہو۔

چنانچہ توحید پر کلام کرتے ہوئے فرمارہے ہیں کہ:

دوستوں!کوئی بھی حال ہو توحید کو ہڑی دولت سمجھناچاہئے۔انبیاء علیہم
السلام توحید کی دعوت دینے کے لئے آئے تھے،سب سے زیادہ کامل توحید ان
ہی حضرات کی تھی ابتداء میں بھی توحید ہے اور انہاء میں بھی، جس درجہ کی
توحید انبیاء علیہم السلام کے اندر ہوتی ہے دوسرے کے اندر بھلا کیا ہوسکتی ہے
وہ اپنے سارے معاملات کو اللہ کے سپر دکر دیتے ہیں اور اپنے کو اللہ کے
حوالے کر دیتے ہیں، اس کے علاوہ کسی کو کار ساز نہیں سمجھتے ہیں،سب سے
بہلی چیز یہی توحید ہے پھر اعمال کا درجہ تو بعد میں ہے، جب تک توحید خالص
نہ ہوکوئی عمل عند اللہ مقبول اور معتر نہیں ہوتا، یوں تو مشر کین مکہ بھی اللہ

کے خالق ومالک ہونے کے قائل سے مگر ساتھ ساتھ شرک بھی کرتے ہے،
حق تعالی ارشاد فرماتے ہیں ﴿وَ لَئِنْ سَالْتَهُمْ مَّنْ خَلَقَ السَّمُوٰتِ وَالْاَرْضَ
لَيَقُوْلُنَّ اللّٰهُ ﴾ اور اگر آپ ان سے بوچیں کہ آسانوں اور زمینوں کو کس
نے پیداکیا؟ توکہیں گے اللہ نے پیداکیا۔

مراس کے ساتھ ساتھ غیر اللہ کو بھی معبود بنائے ہوئے تھاور یہ کہتے تھے کہ ﴿ هَلَوُ لَآءِ شُفَعَآوُنَا عِنْدَاللّٰه ﴾ یعنی یہ لوگ اللہ تعالیٰ کے یہاں ہماری سفارش کریں گے، مگر جب کوئی وقت پڑتا تو مدد کے لئے وہ بھی اللہ کو پکارت تھے۔ ﴿ وَ اِذَاغَشِیهُمْ مَّوْجُ کَالظُّلُلِ دَعَوُ اللّٰهَ مُحْلِصِیْنَ لَهُ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ مُحْلِصِیْنَ لَهُ اللّٰهِ عَلَيْ مَعْلِ اللّٰهِ عَلَيْ اللّٰهِ کو پکارت تھے اللّٰہ کو پکارت تھے اللّٰہ کو پکارت تھے اللّٰہ کو پکارت تھے اللّٰہ کو پکارت تھے کہ اے اللہ کو بکارت تھے کہ اللّٰہ کا بکارت کے بھو کہ اللّٰہ کو بکارت کے بھو کہ کہ اے اللّٰہ کو بکارت کے بھو کہ کہ کہ کہ اللّٰہ کا کہ کہ کہ کہ اللّٰہ کا کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ کو کو بی کے بعد جب اللّٰہ کو بکارت کے بھو کہ کو بھو کہ کو بھو کہ کو بنے کہ کو بلا کو بھو کہ کو بھو کے کا لِنْ کُلُو کو بھو کہ کو بھو کے کو بھو کہ کو بھو کہ کو بھو کہ کو بھو کہ کو بھو کو بھو کو بھو کہ کو بھو کہ کو بھو کو بھو کے کہ کو بھو کو بھو کو بھو کہ کو بھو کو بھو کو بھو کو بھو کے کہ کو بھو کو بھو

دین کے جملہ شعبوں پر عمل کرنے کی طرف تر غیب دینے کے لئے ارشاد فرمارہے ہیں کہ:

﴿ الله ہمارے اندریہ صفت ہونی چاہئے کہ عبادت بھی درست ہو، معاملات بھی درست ہو، معاملات بھی ہو، معاملات بھی ہو، امانت بھی ہو، امانت بھی ہو، امانت بھی ہو، اخلاق بھی ہو۔

حدیث شریف میں آتا ہے کہ اللہ کے محبوب علی نے فرمایا کہ جانے ہو پہلوان کون ہے؟ صحابہ نے عرض کیا حضور! ہم پہلوان اس کو سمجھتے ہیں جو کشتی میں اپنے مقابل کو پچھاڑ دے، حضور علیہ نے فرمایا نہیں، سب سے بڑا

بہلوان وہ ہے جواپ غصہ پر قابور کھتا ہو، جب غصہ آئے تواس کو پی جائے۔

آج جس قدر فتنہ و فساد برپاہے سب اسی غصہ کی وجہ سے ہا ایک بات

اگر کوئی کہہ دے تو دیکی لیجئے اس سے کتنا غصہ پیدا ہو تا ہے ،اور اس کے نتیجہ
میں کس قدر فساد پھیلتا ہے ، کتنی دشمنی پیدا ہوتی ہے اور کتنے دل ٹوٹے ہیں ،
اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿وَالْكَاظِمِیْنَ الْغَیْظُ وَ الْعَافِیْنَ عَنِ النَّاسِ وَاللّٰهِ

اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿وَالْكَاظِمِیْنَ الْغَیْظُ وَ الْعَافِیْنَ عَنِ النَّاسِ وَاللّٰهِ

مسلمان ہیں وہ لوگ جو کہ غصہ کے مسلمان ہیں وہ لوگ جو کہ غصہ کے ضبط کرنے اور لوگوں کی تقصیرات سے در گذر کرنے والے ہیں اور اللہ تعالی ایسے نیکوکاروں کو محبوب رکھتا ہے۔

ہائے اللہ! ہم کس سے کہیں اور کیسے کہیں پورا قرآن تعلیمات سے بھرا پڑا ہے، ذراہم دیکھیں اللہ تعالیٰ کیا فرمار ہے ہیں کہ جولوگ غصہ کو پی جاتے ہیں اور لوگوں کو معاف کر دیتے ہیں (یہ محسن ہیں) اللہ تعالیٰ محسنین کو پبند فرماتے ہیں، بھائی سمجھ لیجئے کہ یہ غصہ بھی ایک طریقہ سے جہم کی آگ ہے، گر آج غصہ کا یہ عالم ہے کہ ذراسی بات کسی کو برداشت نہیں حتیٰ کہ اگر کسی کر آج غصہ کا یہ عالم ہے کہ ذراسی بات کسی کو برداشت نہیں حتیٰ کہ اگر کسی کے فائدے کے لئے بھی اس سے حق بات کہی جائے تو غصہ ہو جاتے ہیں، بالکل اپنے نفس کے غلام ہو گئے ہیں اور اسی غصہ اور بداخلاتی کی آگ میں سارا عالم جل رہا ہے، ہم کو تو مسلمانوں کے اس حال پر رونا آتا ہے کہ بین سارا عالم جل رہا ہے بہم کو تو مسلمانوں کے اس حال پر رونا آتا ہے کہ بین سارا عالم جل رہا ہے بہم کو تو مسلمانوں کے اس حال پر رونا آتا ہے کہ بین سارا عالم جل رہا ہے بہم کو تو مسلمانوں کے اس حال پر رونا آتا ہے کہ بین سارا عالم جل رہا ہے بہم کو تو مسلمانوں کے اس حال پر ونا آتا ہے کہ بین سارا عالم جل رہا ہے بہم کو تو مسلمانوں کے اس حال پر ونا آتا ہے کہ بین سارا عالم جل رہا ہے بہم کو تو مسلمانوں کے اس حال پر ونا آتا ہے کہ بین علم میں جینے اختلا فات ہوتے اور برطیع ہیں وہ سب اسی غیظ وغضب کے نتائے ہیں، مگر لوگ اس کو چھوڑنا ہی برطیع ہیں وہ سب اسی غیظ وغضب کے نتائے ہیں، مگر لوگ اس کو چھوڑنا ہی

نہیں چاہتے، اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿ اَفَتُوْ مِنُوْ نَ بِبَعْضِ الْکِتَابِ وَ تَکْفُرُوْ نَ بِبَعْضِ ﴾ کیااللہ کی بعض آیوں پرایمان لاتے ہواور بعض کا انکار کرتے ہو؟

ایبانہ ہونا چاہئے بلکہ بسم اللہ کے باء سے والناس کے سین تک جو پچھ ہے
سب کو جاننا ضروری ہے، اگر اس کے اندر کسی ایک آیت کا انکار کروگے تو
مومن نہیں رہ جاؤگے کیونکہ ایک آیت کا بھی انکار کفر ہے، خدا کی کتاب باء
سے شروع ہوتی ہے اور سین پرختم ہوتی ہے، دونوں کا مجموعہ "بس" ہے جس
کے معنی ہے ہیں کہ بس خدا کی کتاب کا فی ہے۔

حسنبنا کِتابُ اللّهِ اصل یہی ہے کہ آدمی کتاب و سنت کی پابندی
کرے اور اس کے مطابق اپنے کو بنائے، مسلمان کے معنی یہی ہیں، پورا
مسلمان آدی اس وقت ہوگا جب سب آیات پر عمل کرے، آج ہم دیکھتے ہیں
کہ نہ آیات کی پروا، نہ سنت کا کحاظ، نہ حدیث کی رعایت، نہ تعلیمات نبوی پر
عمل، آپ خود دیکھ لیجئے کہ بعض مسلمان شخف سے نیچ پائجامہ اور تہ بند لڑکائے
مل، آپ خود دیکھ لیجئے کہ بعض مسلمان شخف سے نیچ پائجامہ اور تہ بند لڑکائے
اسفل مِن الْگھیئنِ إِذَارُهُ فَهُو فِی النّارِ " یعنی جس کا از ارشخ سے نیچ لاکا
ہوگا وہ جہنم میں جائے گا۔ "مَنْ جَرَّ إِذَارَ هُ خُیلاءَ فَهُو فِی النّارِ " (او کما
قال) جو اپنا پائجامہ اور تہ بند زمین پر گھیٹا ہوا چاتا ہے وہ دوز خ میں جائے
گا۔ اور بعض روایات میں آیا ہے کہ ایسے شخص کی طرف اللہ تعالی نظر رحمت
میں فرمائیں گے۔ ای بناء پر شخف سے نیچ پائجامہ لڑکانے کو علاء نے حرام لکھا

ہے، لہذااس میں بہت احتیاط کی ضرورت ہے، جب ہم لوگ یہ مسائل بیان کرتے ہیں تو بعض لوگ کہتے ہیں کیااسی میں اسلام ہے؟ ان سے میں کہتا ہوں ہاں بھائی ہر چیز میں اسلام ہے، اخلاق میں، عادات میں، معاملات میں، عادات میں، غرضیکہ ہر شعبۂ حیات میں اسلام کی تعلیمات موجود ہیں اور ان پر عمل کرنے کا مسلمان مکلف ہے، اگر کسی شعبہ میں کو تاہی کرے گا تواس کا اسلام نا قص رہ جائے گا۔

نی کریم علی کے عظمت و جلالت شان کوان الفاظ میں بیان فرمارہے ہیں:

اللہ تعالی نے محض اپنے فضل و کرم سے اپنی طرف بلانے کے لئے حضرات انبیاء علیم السلام کو مبعوث فرمایا اور اپنے اپنے زمانہ میں تمام پیغیبروں نے اللہ کا پیغام بندوں تک پہنچایا اور دین کی تبلیغ فرمائی اور اس میں انہوں نے طرح طرح کے مصائب برداشت کئے، تکیفیں جھیلیں، اخیر زمانہ میں ہمارے فی کریم علی کو بھیجا اور نبوت کا سلسلہ آپ پر ختم ہو گیا، آپ خاتم النبیان ہیں، آپ کے بعد قیامت تک کوئی نبیس آئے گا، اس لئے تا قیامت آپ ہیں، آپ کے بعد قیامت تک کوئی نبیس آئے گا، اس لئے تا قیامت آپ ہی کی تعلیمات پر عمل کرنا ہوگا۔

آگے قرآن پاک کی حرمت اور اس کے مجد و شرف کو بیان کرتے ہوئے یوں فرمارہے ہیں:

قر آن پاک خدا تعالی کی آخری کتاب ہے توراق ، انجیل، صحف ابراہیم و صحف موسیٰ اور زبورِ داؤد سب کو اللہ تعالیٰ نے منسوخ کر دیا ہے ،اس لئے اب

اگر نجات و فلاح ہو گی تواسی کتاب پر عمل کرنے اوراس کااتباع کرنے سے ہو گی، کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ علیہ کے خلاف جو بھی طریقہ اختیار کیا جائے گاوہ ضلالت اور گمراہی کاطریقہ ہو گاہدایت توبس اسی میں منحصر ہے۔ قر آن کی عظمت کاہم کواندازہ ہی نہیںاور ہم کو بیہ معلوم ہی نہیں کہ اس میں کتناوزن ہے اس کاانداز ہاسی سے کیجئے کہ جب حضور اقد س عظیمیہ پروحی نازل ہوتی تھی تو آپ کے چہرے سے اس کے آثار نمایاں ہوتے تھے، بیشانی مبارک سخت سر دی کے باوجود پسینہ سے تر بتر ہوجاتی تھی ،بسا او قات آپ علیقیہ آپ علیقیہ اونٹ پر سوار ہوتے اور اس وقت و حی نازل ہونے لگتی تواونٹ اس وقت بیٹھ جاتا تھا۔ حضور علیہ کے تأثر کا تو یو چھناہی کیا، صحابہ کرام ؓ پر آیات قرآنی کاابیاا ٹر ہو تا تھا کہ بعض وقت اس کی وجہ سے گئی گئیروز بیار رہتے تھے، چنانچہا یک مرینبہ حضرت عمر گشت کو نکلے ،اتفا قاایک مسلمان کے گھر کے پاس ہے آپ کا گذر ہوا تووہ قر آن یاک پڑھ رہے تھے آپ کھڑے ہو کران کی تلاوت سننے لگے ،انہوں نے سور ہ طور پڑھی جب اس آیت پر پہنچے ﴿إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَاقِعٌ مَّا لَهُ مِنْ دَافِعٍ يَّوْمَ تَمُوْرُ السَّمَآءُ مَوْرًا ۖ وَّ تَسِيْرُ الْحِبَالَ سَیْرًا ﴾ جس کا ترجمہ بیہ ہے کہ '' قسم ہے طور کی اور اس کتاب کی جو کھلے ہوئے کاغذ میں لکھی ہے اور بیت المنعمور کی اور اونچی حیوت کی اور دریائے شور کی جو پُر ہے، کہ بے شک آپ کے رب کاعذاب ضرور ہو کررہے گا کوئی اس کوٹال نہیں سکتااور پیراس روز واقع ہو گاجس روز آسان تھر تھر انے لگے گا

اور پہاڑا پنی جگہ سے ہٹ جائیں گے"

حضرت عمر فی ان آیات کوس کر فرمایا که قتم ہے پروردگار کعبہ کی میہ فتم مق ہے، پھراپنی سواری سے اتر ہے اور دیوار کے ساتھ تکیہ لگایا اور دیر تک کھر سے پھر اپنی جگہ کولوٹ آئے اور گھر پہنچ کرایک ماہ تک بیمار رہے، لوگ دور دور سے ان کی مزاج پرسی کو آئے اور بینہ سمجھتے تھے کہ ان کی بیمار کی کیا ہے ۔ کسی کو بیہ پتہ بھی نہ تھا کہ حضرت فاروق اعظم کا کیا حال ہے اور ان کے دل پر کیا گذر رہی ہے۔

یعنی اللہ تعالیٰ تو یہ فرمار ہے ہیں کہ پہاڑ ٹکڑے ٹکڑے ہو جا تا کیکن ہم پر

جواللہ کے کلام کااثر نہیں ہو تااس کی وجہ یہ ہے کہ ہمارے دل سخت ہوگئے ہیں اور ان پرالیازنگ لگ گیاہے کہ بڑی سے بڑی اثر کرنے والی چیز بھی اس میں کچھ اثر نہیں کرتی۔(روح ا۔ ص٠١ تا١٢)

ابروح البیان حصہ دوم سے دنیا کی حیثیت و حقیقت ملاحظہ ہو۔
بھائی دنیا کی بیدزندگی چندروزہ ہے اور یہاں کی بہار بھی چندروزہ ہے، یہ اسب فنا ہوجانے والی اور مٹ جانے والی ہے، اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿قُلْ مَتَاعُ اللّٰهُ نِيَا قَلِيْلٌ وَّالْا نِحِرَةُ خَيْرٌ لّمَنِ اتَّقَیٰ ﴾ یعنی آپ کہد یجئے کہ دنیا کا سامان تھوڑا ہے اور آخرت متقبوں کے لئے بہتر ہے۔

یہ مضامین اللہ تعالی نے اس لئے بیان فرمائے ہیں کہ دنیا سے بے رغبتی ہواور آخرت کی طرف توجہ ہو،اللہ کاخوف دل میں پیدا ہو، صحبت اہل اللہ کی صحبت سے ضرورت پر کلام کرتے ہوئے فرمار ہے ہیں کہ سنئے، اہل اللہ کی صحبت سے انسان کے دل بدل جاتے ہیں خوف و خشیت پیدا ہوتی ہے اور ان کی پاک صحبت کی برکت سے اللہ کی محبت بھی پیدا ہوتی ہے اور تقوی کی زندگی نصیب ہوجاتی ہے،اس لئے اہل اللہ کی صحبت بھی بہت ضرور کی چیز ہے اور کیمیا کا اثر محت کے لئے سنی رکھتی ہے لہذا جیسے ہم اپنے کار وبار کے لئے، تجارت و ملاز مت کے لئے سفر کرتے ہیں اسی طرح سال میں دو ہی چار روز کے لئے سہی وقت نکال کر کسی اللہ والے کی خدمت میں جائیں،ان کی پاک صحبت میں بیٹھیں،ان کی باتوں کو سنیں اور اس پر عمل کریں، علم کی بھی اصل غرض وغایت خوف و خشیت ہی

ہے اور یہ ایک کیفیت ہے جس سے اہل اللہ متصف ہوتے ہیں اس لئے جو شخص ان حضرات کی صحبت میں ہیٹھے گاوہ ان کی کیفیات سے متکیف ہو جائے گا اور راستہ بہت جلد طے ہو جائے گا۔

ہاں تو میں یہ کہ رہاتھا کہ مبلغ کی شان یہ ہے کہ وہ اپنے دھن کا پکا ہوتا ہے جہاں جاتا ہے اللہ اور اللہ کے رسول علیہ کی باتیں بیان کر ناشر وع کر دیتا ہے ،اس کا کوئی مقصد نہیں ،اس کی ذاتی کوئی غرض نہیں وہ محض اللہ کوراضی کرنے کے لئے بولتا ہے امت کو دین کی طرف بلاتا ہے امت کو اللہ ورسول علیہ کی فرمانبر داری کی طرف بلاتا ہے ،اور امت کو اللہ ورسول علیہ کی فرمانبر داری کی طرف بلاتا ہے ،اور امت کو اللہ ورسول علیہ کی فرمانبر داری کی طرف بلاتا ہے ،اور امت کو اللہ ورسول علیہ کی فرمانبر داری کی طرف بلاتا ہے ،اس کا مرنا جینا سب اللہ ہی کے لئے ہوتا ہے۔

﴿ قُلْ إِنَّ صَلُوتِیْ وَ نُسُکِیْ وَ مَحْیایَ وَ مَمَاتِیْ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَلَمِیْنَ ﴾ مُن فرماد یکئے کہ (اس دین کا حاصل ہے ہے) بالیقین میری نماز اور ساری عبادات اور میر امرنا جینا یہ سب خالص اللہ ہی کے لئے ہے جو مالک ہے عبادات اور میر امرنا جینا یہ سب خالص اللہ ہی کے لئے ہے جو مالک ہے سارے جہاں کا۔

پس ہمار البھی یہی حال ہونا جائے کہ ہماری صورت، ہماری سیرت، ہمارا لباس، ہمارا کردار، رفتار وگفتار اور معاملات، شادی بیاہ لینادینا، چلنا پھرنا، اٹھنا بیٹھنا، سونا جاگنا، ساری چیزیں شریعت اور سنت کے مطابق ہونا چاہئے بقیناً اس سے بڑی دولت کوئی نہیں اللہ جسے نصیب فرماوے وہی کامیاب ہے، پذلیک ھُوَ الْفَوْزُ الْعَظِیْمُ

سب سے بڑی کامیابی یہی ہے ورنہ قیامت میں پچھتانہ پڑے گا، پھر پچھ بات بنائے نہ بنے گا۔

آپ حضرات کو ان اقتباسات سے بخو بی اندازہ ہوا ہوگا کہ یہ مضامین کس قدر مفید ومؤثر ہیں گریہ "مشتے نمونہ از خروارے" ہیں، مناسب ہے کہ پورے مواعظ کا بشوق و ذوق مطالعہ کریں، انشاء اللہ ضروران کلمات طیبات کا قلب پراثر ہوگا اور اللہ تعالیٰ کی طلب دل میں موجزن ہوگی، بلکہ یہ اللہ تعالیٰ کی راہ میں سلوک کے لئے مستعد و کمر بستہ کردے گی۔

عزیزی مولانا عمار احمہ صاحب سلمہ نے ان مضامین نافعہ کو باحسن وجوہ نہایت سلیقہ سے مرتب کر کے امت کے سامنے پیش کیا ہے اور اس کی تصبیح و شخصین میں غایت در جہ اہتمام کیا اس کی وجہ سے وہ یقیناً قابل تہنیت ہیں اللہ تعالیٰ ہم سب کی طرف سے ان کو جزائے خیر عطا فرمائے اور مزید صلاح و صلاحیت سے نوازے، آمین۔

اس حقیر نے بھی ان مواعظ عالیہ کا بالاستیعاب مطالعہ کیا، اپنی فہم کے مطابق جابجا ترمیمات بھی کیں اور عزیز موصوف نے اس کو قبول بھی کیا، اس طرح اس حقیر ناکارہ کی بھی شرکت اس کار عظیم میں ہو گئی جے محض اللہ تعالیٰ کا فضل و کرم سمجھتا ہوں ، اللہ تعالیٰ اس کے برکات سے ہم کو مالا مال فرمائے، آمین۔

اب بصداد ب خاص طور سے حضرت والا کے متعلقین سے گذارش ہے

که حضرت والا کے ان مواعظ نیز دیگر تصنیفات کی طرف خاص توجه واعتناء کریں، اپنے گھروں میں بال بچوں کو پڑھ کرسنائیں نیز مساجد اور محلول میں سانے کا اہتمام کریں، انشاء اللہ تعالی اس سے حضرت والا کے فیض و برکت کا سلسلہ عام و تام ہوگا، و ما ذلك علی الله بعزیز اللہ تعالی ہم سب کواس کی توفیق دے، آمین یارب العالمین بحرمة سیدنا النبی الکریم صلی الله علیه و اله و اصحابه اجمعین.

#### 703

از: عارف بالله حضرت مولا ناشاه محمد احمد صاحب نور الله مرقده

نام تیرا میرے دل کی ہے دوا

حر تیری اے خدائے کم یزل ہے یہ اپنی زندگی کا ماحصل

توہی خالق ہے توہی خلاق ہے توہی رب انفس و آفاق ہے

> تیری قدرت کی نہیں کچھانہا شکر تیرا کیا کسی سے ہو ادا

یا علیم یاسمیع یا بصیر توہی قادر اور توہی ہے خبیر

> نام تیرا میرے دل کی ہے دوا ذکر تیرا روح کی میری شفا

یه زمین و آسان، سنس و قمر دیتے ہیں سب ذات کی تیری خبر تو ہی مالک تو ہی رب العالمین تیرے در پر جھکتی ہے سب کی جیس

شان تیری کون سمجھے گا بھلا ابتدا تو ہی ہے تو ہی انتہا

> تو ہی ہے مقصود تو ہی مدعا جان و دل کرتا ہوں میں تجھ پر فدا

کید سے شیطان کے یا رب چھڑا اور شرورنفس سے مجھ کو بیا

یا الهی! مجھ کو اپنا بنا کر لے مقبول، احمد کی دعا

خسس ف : غور فرمایئے تو معلوم ہوگا کہ اس کاہر شعر باری تعالیٰ کی معرفت کاد فتر اور ہر ہر بیت، اللہ رب العزت کے علم و حکمت کا خزینہ ہے اور آخر میں جو دعا فرمائی تو بالیقین کہا جاسکتا ہے کہ وہ دعاؤں کا مغز و خلاصہ ہے، اور اس حمد کی خصوصیت یہ ہے کہ اس میں اساء حسنی کثرت سے مذکور ہیں جو اس کے شرف و فضل کے لئے کافی ہے، فللہ الحمد و المنة

فيضان محبت

مؤلفه

حضرت مولانا محمر قمرالزمان صاحب دامت بركاتهم

#### حمد باری تعالیٰ

حمد تیری اے خدائے کم بزل ہے بیہ اینی زندگی کا ماحصل تو ہی رب انفس و آفاق ہے شکر تیرا کیا کسی سے ہو ادا تو ہی قادر اور تو ہی ہے خبیر ذکر تیرا روح کی میری شفا به زمین و آسان، شمس و قمر دیتے ہیں سب ذات کی تیری خبر تو ہی مالک تو ہی رب العالمیں تیرے دریر حصکتی ہے جس کی جبیں شان تیری کون سمجھے گا بھلا ابتدا تو ہی ہے تو ہی انتہا تو ہی ہے مقصود تو ہی مدعا جان ودل کر تا ہوں میں تجھ پر فدا کید سے شیطان کے یا رب چھٹرا اور شرور نفس سے مجھ کو بحا

تو ہی خالق ہے تو ہی خلاق ہے تیری نعمت کی نہیں' کچھ انتہا يا عليم، يا سميع، يا بصير نام تیرا میرے دل کی ہے دوا

#### نعت

از: عارف بالله حضرت مولاناشاه محمد احمد صاحب نور الله مرقده د وستنو! زندگی کا پیام آگیا

> جب زباں پر محمدٌ کا نام آگیا دوستو! زندگی کا پیام آگیا

آگیا، انبیاء کا امام آگیا کے نیضانِ دار السلام آگیا

> تیرے در پر جو خیر الانام آگیا اس کے ہاتھوں میں عرفاں کا جام آگیا

ساز و سامانِ عیش دوام آگیا بعنی حکم سجود و قیام آگیا

الله الله موئی دل کی دنیا حسین

جب مقدر سے کسنِ تمام آگیا

پاگیا پاگیا حاصلِ زندگی دریه آقاکے جس دَم غلام آگیا

> دور ظلمت هوئی، دل منور هوا جب مدینه میں ماہ تمام آگیا

ان کی مرضی نظر آئی رشک جناں عشق میں آگیا عشق میں آگیا

لائے تشریف جب سیدالمرسکین خُلد دنیا بن وہ نظام آگیا

ظلم رخصت ہوا عدل قائم ہوا عشق کے ہاتھ میں انتظام آگیا

> تیرے ابر کرم سے شہہ انبیاء ہو کے سیراب ہر تشنہ کام آگیا

فیض ساقئ کونین صل علیٰ جو بھی جاہے پیئے اذنِ عام آگیا

> تیری برکت سے اے سیدانس و جان صبح روشن ہوئی کیف شام آگیا

آپ کی مدح انسان کیا کرسکے عرش سے جَب درودوسلام آگیا

قلب شادان ہوا روح رقصان ہوئی -لب پہ احمد کا شیریں کلام آگیا

## نعتِ شريف

محدث دورال حضرت مولاناا عظمی دامت بر کاتهم

وہ جہاں کا رمز وجود ہے، وہ مدار کارنظام ہے وہ خدا کی شان جمال کا، بخدا کہ مظہر تام ہے کرو یاد معرکہ بدر کا، پڑھو فتح مکہ کا واقعہ وہ خدا کا قبر و جلال تھا یہ نبی کی رحمت عام ہے سبحی انبیاء کرام کا ،ہے مقام سب سے بلند تر وہ ہلال چرخ کمال تھے،مرا شاہ بدر تمام ہے جو غذائے روح وسکون دل ہے انہیں کی پاک حدیث ہے جو مریض دل کے لئے شفاہے انہیں کا کلام پاک ہے جو مریض دل کے لئے شفاہے انہیں کا کلام پاک ہے جو محجے ملا وہ ملا انہیں کی نگاہ لطف و کرم سے ہے قلم و زبان حبیب کیا ہے انہیں کا فیض دوام ہے قلم و زبان حبیب کیا ہے انہیں کا فیض دوام ہے

# روح البيان

از مخترم كالل صاحب الله آبادي واقعی اللہ کا انعام ہے روح البال حق تعالیٰ کا یہ یغام ہے روح البیال اور مریض معصیت کی ہے دوا روح البال دوستو ہے حق تعالیٰ کی رضا روح البیاں آخرت کا گلشنِ شاداب ہے روح البیاں در حقیقت تحفہ نایاب ہے روح البیال منبع سوز و یقیں دل ساز ہے روح البیال سے اگر یو جھو تو اک اعجاز ہے روح البیاں اور خدا کے نور سے معمور ہے روح البیال قلب مومن کے لئے اک نور ہے روح البیال دوستو قرآن کی تفیر ہے روح البال دوستو ایمان کی تنویر ہے روح البیال اور دل مغموم کی تسکین ہے روح البیال روستو اسلام کا آئین ہے روح البیاں ، سیج تو یہ ہے اک متاع دین ہے روح البیال شرک ویدعت کے لئے شمشیر ہے روح البیاں

كتنا اجها كتنا بارا نام ہے روح البيال دوستو توحید کا اک جام ہے روح البیال روح مضطر کی غذا، دل کی ضایبے روح البیاں نور وحدت ، مشعل راه مدى روح البيال علم و حكمت كا كھلا باب ہے روح البيال اور دل مومن کی آب و تاب ہے روح البیاں اک شکتہ قلب کی آواز ہے روح البال عاشقی کا دوستو اک راز ہے روح البیاں کیف و مستی وجد سے مجر بور ہے روح البیال آئکھ والوں کے لئے اک طور ہے روح البیاں دوستو اک خواب کی تعبیر ہے روح البیاں دوستو اسلام کی توقیر ہے روح البیاں روح کا اک نغمہ تحسین ہے روح البیاں مومنوں کے واسطے انسیر ہے روح البیاں

مرشد کائل کی یہ تقریر ہے روح البیان دلکش و برکیف و برتاثیر ہے روح البیال

# أخرت كى تنجارت

### أقتباس

یادر کھو اللہ تعالی کے راستہ میں جانی و مالی قربانی پیش کرو گے تو اللہ تعالی فلاح عطافر مائیں گے ، کھاؤ ہیو ، تجارت کرو ، کار و بار کرو ، مگرسب میں اس بات کا لحاظ رکھو کہ شریعت کے مطابق چلو ، کوئی قدم ہمارا خلاف شرع نہ اٹھے اسی کے اندر فلاح ہے ، ورنہ گناہ اور نافر مانی کا انجام خمارہ ہی خمارہ ہے ﴿ خَسِرَ اللّٰهُ نِیّا وَ الْا بِحَرَة ذَلِكَ هُوَ الْدُحْسُرَانُ الْمُبِیْنُ ﴾

حضرت رحمة الله عليه كاميه بيان الله آباد مين محترم جناب حبيب احمد صاحب كي مكان پر ہوا، جس ميں دنيا كى بے ثباتى اور آخرت كى پائيدارى كى طرف توجه دلاتے ہوئے اس كى تيارى كى ترغيب دلاكى ہے۔

الْحَمْدُ لِلهِ! نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنُوْمِنُ بِهِ وَ نَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ، وَنَعُوْدُ بِاللهِ مِنْ شُرُورِ انْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ اعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلاَ مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُضْلِلُهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لَآالِلهُ اللهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لآالِلهُ اللهُ فَلاَ مَوْدُهُ لَا اللهُ فَلاَ مَحْمَدًا عَبْدُهُ وَ وَحْدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ، صَلّى الله عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلّمَ تَسْلِيْمًا كَثِيْرًا كَثِيْرًا كَثِيْرًا كَثِيْرًا

أمًّا بَعْدُ! فَأَعُوْ ذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْم، بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمانِ الرَّجِيْم، بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمانِ الرَّجِيْم، يَايُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوْا هَلْ اَدُلُكُمْ عَلَىٰ تِجَارَةٍ تُنْجِيْكُمْ مِّنْ عَذَابِ اللَّهِ مِا اللَّهِ وَرَسُوْلِهِ وَتُجَاهِدُوْنَ فِيْ سَبِيْلِ اللَّهِ بِاَمْوَ الِكُمْ وَ اللَّهِ مِا اللَّهِ بِاَمْوَ اللَّهِ بِاَمْوَ اللَّهِ مِا اللَّهِ بِاَمْوَ اللَّهُ مُ وَاللَّهِ مِنْ تَخْتِهِ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَمَسَاكِنَ طَيّبَةً فِيْ جَنْتِ وَيُدْخِلُكُمْ جَنْتٍ تَحْتِهَا الْاَنْهُلُ وَمَسَاكِنَ طَيّبَةً فِيْ جَنْتِ عَدْنِ طَ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ ٥ عَنْ تَحْتِهَا الْاَنْهُلُ وَمَسَاكِنَ طَيّبَةً فِيْ جَنْتِ عَدْنِ طَ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ ٥

الله تعالی فرماتے ہیں کہ اے ایمان والو! کیا میں تم کو ایسی سوداگری نہ بتلاؤں جو تم کو ایک در دناک عذاب سے بچالے ؟ وہ یہ ہے کہ تم الله پر اور اس کے رسول پر ایمان لاؤاور الله کی راہ میں اپنے مال اور جان سے جہاد کرو، یہ

تمہارے لئے بہت ہی بہتر ہے اگر تم یکھ سمجھ رکھتے ہو، اللہ تعالی تمہارے گناہ معاف کرے گا اور تم کوایسے باغوں میں داخل کرے گا جن کے ینچے نہریں جاری ہوں گی اور عمدہ مکانوں میں داخل کرے گاجو ہمیشہ رہنے کے باغوں میں ہوں گے ،یہ بڑی کامیابی ہے۔

# ہماری غفلت کی انتہا ہے کل ہم او گوں کی عجیب حالت

ہوگئ ہے ہم نے اپناسلاف کی اور صحابۂ کرام گئی سیرت کو بالکل بھلادیا ہے اور ہم اس قدر غافل ہو گئے ہیں کہ ہم میں ان کی کوئی چیز باتی نہیں رہ گئی ہے، نہ ہمارے ایمان میں وہ قوت ہے ، نہ اللہ و رسول کی وہ محبت و عظمت ہے جو صحابۂ کرام میں تھی ، ہم دیکھ رہے ہیں کہ مارے قلوب اللہ تعالی کی عظمت اور سر کار دو عالم علیا ہیں محبت سے خالی ہیں، مارے قلوب اللہ تعالی کی عظمت اور سر کار دو عالم علیا ہیں محبت سے خالی ہیں، اس طرح ہمارے اندر نہ آخرت کا یقین ہے نہ اللہ کے کلام کی عظمت ہے نہ رسول اللہ علیا ہیں کی اور نہ آپ کے ارشادات کی اہمیت ہے ، پھر اس کاجو نتیجہ ہوگاوہ ظاہر ہے۔

دل زنده اور دل مرده کی مثال ابھی آپ نے بیان شروع ہونے اسے پہلے جو نعت نی ده ای حقیر کی ہ، اگر آپ کے سامنے ای کی شرح بیان کروں تو بھے حقیقت معلوم ہو اور بیہ بات واضح ہو جائے کہ می کریم علیہ ہونیا

میں کس لئے تشریف لائے تھے اور آپ علیقہ کی بعثت کا کیا مقصد تھا؟ ابھی آپ نے سناہے کیے

جبزبال پرمحر کا نام آگیا دوستو! زندگی کاپیام آگیا اینی لوگوں کے قلوب مردہ ہو چکے تھے، حضور علیہ کی تشریف آوری سے اور آپ علیہ کی پاک صحبت سے ،اللہ تعالیٰ کی کتاب مقدس سے مُر دہ دل زندہ ہوگئے، آپ کو معلوم ہے کہ دل کی موت اور اس کی حیات کیا چیز ہے؟ اللہ کی یاد سے جو غالی ہے وہ دل مُر دہ ہے، مشکوۃ اللہ کیا دسے جو غالی ہے وہ دل مُر دہ ہے، مشکوۃ شریف میں صدیث آئی ہے "عن ابی موسیٰ قال قال دسول الله عَلَیْ اللہ عَلَیْ مثل الذی یذکر دبه والذی لایذکر مثل الحی والمیت "مفق علیہ مثل الذی یذکر دبه والذی لایذکر مثل الحی والمیت "مفق علیہ (مشکوۃ، باب ذکر اللہ ح) (مشکوۃ اللہ عالیہ کار سول اللہ عالیہ کار سول اللہ عالیہ کار سول اللہ عالیہ کر مثل الذی یا کہ در سول اللہ عالیہ کی در سول اللہ عالیہ کو مثل الذی یا کہ در سول اللہ عالیہ کی در سول اللہ عالیہ کر مثل الذی یا کو در سول اللہ عالیہ کو مثل الذی یا کہ در سول اللہ عالیہ کو مثل الذی یا کہ در سول اللہ عالیہ کو مثل الذی یا کہ در سول اللہ عالیہ کو مثل الذی یا کہ در سول اللہ عالیہ کو مثل الذی یا کہ در سول اللہ عالیہ کی در سول اللہ عالیہ کو مثل الذی یا کہ در سول اللہ کار سول اللہ کار سول اللہ کار سول اللہ کار سول اللہ کی در سول اللہ کی در سول اللہ کار سول کار سول اللہ کار سول کار سول اللہ کار سول کار

ابو موسی اشعری رضی الله عنه سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ ارشاد فرمایا رسول الله علیہ نے کہ "مثال اس آدمی کی جوابیخ رب کاذکر کر تاہے اور اس کویاد کر تاہیں کر تابلکہ بھولا ہوا ہے کویاد کر تاہے اور اس آدمی کی جو اپنے رب کویاد نہیں کر تابلکہ بھولا ہوا ہے زندہ اور مردہ کی سی ہے "۔

اس سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ کا ذکر کرنے والا ، اللہ تعالیٰ کی بندگی کرنے والا ، اللہ تعالیٰ کی بندگی کرنے والا ، اللہ تعالیٰ کانام رٹے والا زندہ ہے اور اللہ تعالیٰ کو بھول جانے والا ، اس کی بندگی سے جی اور اللہ تعالیٰ کو بھول جانے والا ، اس کی بندگی سے جی چرانے والا ، اس کی یاد سے غافل رہنے والا مُردہ ہے ، اس کادل بھی مُردہ ہے۔

حقیقت میں دنیا کی زندگی فانی اور من جانے والی ہے اور دنیا کی بہار چند روزہ ہے جس پر ہم قربان ہورہے ہیں،اللہ کے بندو!اس دنیاسے دل مت لگاؤ اور آخرت کی طرف قدم بڑھاؤ، آخرت باقی رہنے والی ہے وہاں کی راحت حاودانی ہے۔

الله تعالی نے حض اپنے فضل وکرم سے اپنی طرف بلانے کے لئے حضرات انبیاء علیہم السلام کومبعوث فرمایااور اپنے اپنے ذمانہ میں تمام پینمبروں نے اللہ کا پیغام بندوں تک پہنچایااور دین کی تبلیغ فرمائی اور اس میں انہوں نے طرح طرح کے مصائب برداشت کئے ، تکلیفیں جھیلیں، اخیر زمانہ میں ہمارے می کریم علیقی کو بھیجااور نبوت کا سلسلہ آپ پرختم ہوگیا، آپ خاتم النبیین ہیں آپ کے بعد قیامت تک کوئی نبی نہیں آئے گا، اس لئے تا قیامت اب آپ ہی کی تعلیمات پرعمل کرنا ہوگا۔

قرآن پاک خداتعالیٰ کی آخری کتاب ہے، توراۃ وانجیل، صحف ابراہیم وصحف موسیٰ اور زبور داود سب کواللہ تعالیٰ نے منسوخ فرمادیا ہے ،اس لئے اب اگر نجات و فلاح ہوگی تواسی کتاب پر عمل کرنے اور اسی کا ابتاع کرنے سے ہوگی، کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کے خلاف جو بھی طریقہ اختیار کیا جائے گاوہ ضلالت اور گر ابی کا طریقہ ہوگا، ہدایت توبس اسی میں منحصر ہے۔ قرآن کی عظمت کا ہم کو اندازہ ہی نہیں اور ہم کو یہ علوم ہی نہیں کہ اس میں قرآن کی عظمت کا ہم کو اندازہ اس سے بیجئے کہ جب حضور اقد س علی ہے۔ کہ تا وزن ہے، اس کا اندازہ اس سے بیجئے کہ جب حضور اقد س علی ہے۔ پر وحی

نازل ہوتی تھی تو آپ کے چہرے سے اس کے آثار نمایاں ہوتے تھے، پیثانی مبارک سخت سر دی کے باوجو دیسینہ سے تربتر ہو جاتی تھی، بسااو قات آپ اونٹ پر سوار ہوتے تھے اور اس وقت وحی نازل ہونے لگتی تو اونٹ اس کے بوجھ سے بیٹھ جاتا تھا۔

حضور علی کے تاثر کا تو یو چھناہی کیا، صحابہ کرام پر آیات قر آنی کا ایسااژ ہو تا تھا کہ بعض ونت اس کی وجہ ہے گئی کئی روز بیار رہتے تھے، چنانچہ ایک مریتبه حضرت عمر رضی اللہ عنہ گشت کو نکلے ،اتفا قاً ایک مسلمان کے گھر کے پاس سے آپ کا گذر ہوا تووہ قرآن یاک پڑھ رہے تھے، آپ کھڑے ہو کران کی تلاوت سننے لگے ، انہوں نے سور ہ طور پڑھی ، جب اس آیت پر پہنچے ﴿إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَاقِعْ ٥ مَالَهُ مِنْ دَافِع ٥ يَوْمَ تَمُوْرُالسَّمَاءُ مَوْراً ٥ وَتَسِيْرُ الْجِبَالُ سَيْراً ﴾ يعنى بينك آپ كرب كاعذاب ضرور موكررہ گا کوئی اس کو ٹال نہیں سکتا،اور بیراس روز واقع ہو گاجس روز آسان تھر تھر انے لگے گااور پہاڑا پنی جگہ ہے ہٹ جائیں گے ، حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے ان آیات کوسن کر فرمایا کہ قتم ہے پرور د گار کعبہ کی بیہ قتم حق ہے پھراپنی سوار ی سے اترے اور دیوار کے ساتھ تکیہ لگایا اور دیر تک تھہرے رہے ، پھر اپنی جگہ لوٹ آئے اور گھر پہنچ کرایک ماہ تک بیار رہے ، لوگ دور دور سے ان کی مزاج پرسی کو آتے اور بیرنہ سمجھتے تھے کہ ان کی بیاری کیا ہے کسی کو یہ بیتہ بھی نہ تھاکہ حضرت فاروق اعظم کا کیاحال ہے اور ان کے دل پر کیا گذر رہی ہے۔ حفرت عمر رضی اللہ عنہ کے اس واقعہ سے معلوم ہوا کہ ان کے نزدیک قر آن پاک کی کیسی عظمت تھی، ہم بھی تلاوت کرتے ہیں اور تلاوت سنتے ہیں گر ہماری وہ کیفیت نہیں، آج ہم لوگ اپنے حالات میں غور کریں تو معلوم ہوگا کہ اللہ تعالیٰ کی کتاب کی عظمت ہمارے دلوں میں باتی نہیں اس لئے ہم محروم ہیں اور جولوگ تھوڑی بہت تلاوت کرتے بھی ہیں تواس پر عمل کرنے والے کہاں ہیں، اللہ کی ہے وہی مقد س اور مبارک کتاب ہے جس کواللہ تعالیٰ نے بڑی شان سے اپنے محبوب علیہ پین نزل فرمایا ہے، اس کتاب کی عظمت کا کیا پوچھنا! ہم تواس کا تصور بھی نہیں کرسکتے، اللہ تعالیٰ خود فرمات میں ﴿ لَوْ اَنْوَلْنَا هَلَمُ اللّٰهُ کَا لَا اللّٰهُ ﴿ اِنْوَلْنَا هَلَمُ اللّٰهُ کَا اللّٰهِ کَا اللّٰہ کے خوف سے مکارے موجاتا۔

اللہ تعالیٰ تو یہ فرمارہ ہیں کہ پہاڑ گئڑے گئڑے ہو جاتالیکن ہم پرجو
اللہ کے کلام کااثر نہیں ہو تااس کی وجہ یہ ہے کہ ہمارے قلوب سخت ہوگئے
ہیں اور ان پرالیازنگ لگ گیاہے کہ بڑی سے بڑی اثر کرنے والی چیز بھی اس
میں کچھ اثر نہیں کرتی، حدیث شریف میں آتا ہے کہ بندہ جب کوئی گناہ کرتا
ہے تو اس کے دل پرایک سیاہ نقطہ لگ جاتا ہے پھر اگر وہ تو بہ کرلیتا ہے تو وہ
نقطہ مٹ جاتا ہے اور اگر تو بہ نہیں کرتا اور گناہ کرتا ہی رہتا ہے تو وہی سیاہی بڑھی رہتی ہے حتیٰ کہ پورا قلب سیاہ ہو جاتا ہے۔

اس سے معلوم ہواکہ گناہ سے دل میں تاریکی پیداہوتی ہے اور یہی تاریکی دل کا زنگ ہے ، نیز معلوم ہوا کہ توبہ نہ کرنے کی وجہ سے قلب کی سیاہی برطقی ہی جاتی ہے یہاں تک کہ سارا قلب سیاہ ہو جاتا ہے اور ایسے ہی دل کو مر دہ دل کہتے ہیں، ہمارے قلوب تاریک ہو چکے ہیں لیکن ہم لوگوں کواس کا احساس نہیں ہو تا مگر اللہ والوں کو قلب کی تاریکی کا بھی احساس ہو تاہے،اسی طرح حق تعالیٰ کی اطاعت اور فرمانبر داری سے جو نور پیدا ہو تاہے اس کو بھی الله والے محسوس فرماتے ہیں ،اگر ہم ان کے پاس جاتے اور ہمارے دلوں کا زنگ دور ہو جاتا تو ہم کو بھی قلب کی تاریکی اور اس کانور محسوس ہونے لگتا، تو الله تعالیٰ کی بیر مقدس کتاب ہمارے ماس موجودہے، بیروہی کتاب ہے جس کی تبلیغ و دعوت کے لئے حضور علیہ دنیا میں تشریف لائے اور اس کی دعوت دیتے رہے اور اسی دین کو پہنچانے کی وجہ سے حضور اقدس علیہ اور صحابہ کرام اُ کو طرح طرح کی تکلیفیں دی گئیں ، مصیبتیں پہنچائی گئیں اور اس کو انہوں نے برداشت کیا، ہم تو اس کو سمجھ بھی نہیں سکتے ہمارے اندر وہ استقامت نہیں جو صحابہؓ کے اندر تھی،انہوں نے جب اللہ کانام لیااور اللہ پر ایمان لائے توان کی کیفیت کچھ اور ہو گئی تھی، وہ جبلِ استقامت ہو گئے تھے، الله تعالى ارشاد فرمات مي ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوْ ا تَتَنَوَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلْئِكَةُ أَنْ لَا تَخَافُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَٱبْشِرُوا بِالْجَنَّةَ الَّتِي كُنْتُمْ تُوْعَدُوْنَ ﴾ يعنى جن لوگوں نے اقرار كرليا كەجمار ارب حقیقی صرف اللہ ہے پھر

اس ب<sup>م</sup>تنقیم رہے ان لو گوں پر فرشتے اتریں گے اور کہیں گے کہ تم نہ اندیشہ کرو اور نہ رنج کر واور تم جنت کے ملنے پر خوش رہو جس کا تم سے وعدہ کیا جاتا تھا۔ یہ ان لوگوں کے لئے ہے جنہوں نے اللہ کے برور د گار ہونے کا اقرار کر لیا اور اسی پر استقامتِ اختیار کرلی اور مرتے دم تک اس ا قرار سے ہٹے نہیں ، بلائیں آئیں تو، بیاریاں آئیں تو، فقر و فاقہ ہوا تو، خوشحالی ہوئی تو، ہر حال میں وہ اللہ کے دریر ڈٹے رہے ، اللہ تعالیٰ کا نام لینے والے اللہ کے در کو سی حال میں حیصوڑنے والے نہیں اور اس کی بندگی و فرمانبر داری سے بٹنے والے نہیں ہوتے،اسی کواستقامت کہتے ہیں جس کاذ کر اللہ تعالیٰ فرمار ہے ہیں کہ ایسے لوگوں کے لئے مرتے وقت فرشتے پیہ خوشخبری سناتے ہیں کہ ﴿ أَنْ لَا تَخَافُوْا وَلَا تَحْزَنُوْا وَاَبْشِرُوْا بِالْجَنَّةَ الَّتِيْ كُنْتُمْ تُوْعَدُوْنَ ﴾ لِيمَى تم نہ اندیشہ کر واور نہ رنج ،اور تم جنت کے ملنے پر خوش رہو جس کاتم ہے وعدہ کیا جاتا تھا، پیر خوشخبری موت کے وقت بھی سنائی جاتی ہے، قبر میں بھی سنائی جاتی ہے اور قیامت کے دن بھی سنائی جائے گی ،اس مقام پر ایک نکتہ ہیہ بھی سمجھ کیجئے کہ مؤمن دنیا میں ہروقت اللہ تعالیٰ سے ڈر تارہتا ہے اور ساری زندگی اس پریہی خوف طاری رہتاہے کہ معلوم نہیں مرنے کے بعد کیا معاملہ پیش آنے والا ہے اس لئے اللہ تعالیٰ کی طرف سے موت کے وقت ہی گوہااس لرح مطمئن کردیا جاتا ہے کہ تم دنیا میں بہت ڈریجے اور زندگی بھر ڈرتے ہی رے اب تمہارے خوف کا وقت گذر چکا ، للٖذااب تم نہ ڈرونہ رنج کرو بلکہ

اس سے معلوم ہوا کہ گناہ سے دل میں تاریکی پیدا ہوتی ہے اور یہی تاریکی دل کا زنگ ہے ، نیز معلوم ہوا کہ توبہ نہ کرنے کی وجہ سے قلب کی ساہی برطق ہی جاتی ہے بہاں تک کہ سارا قلب سیاہ ہو جاتا ہے اور ایسے ہی دل کو مر دہ دل کہتے ہیں، ہمارے قلوب تاریک ہو چکے ہیں لیکن ہم لو گوں کواس کا احساس نہیں ہو تا مگر الله والوں کو قلب کی تاریکی کا بھی احساس ہو تاہے،اسی طرح حق تعالیٰ کی اطاعت اور فرمانبر داری سے جو نور پیدا ہو تاہے اس کو بھی الله والے محسوس فرماتے ہیں ،اگر ہم ان کے پاس جاتے اور ہمارے دلوں کا زنگ دور ہو جاتا تو ہم کو بھی قلب کی تاریکی اور اس کانور محسوس ہونے لگتا، تو الله تعالیٰ کی بیر مقدس کتاب ہمارے پاس موجودہے، بیروہی کتاب ہے جس کی تبلیغ و دعوت کے لئے حضور علیہ دنیا میں تشریف لائے اور اس کی دعوت دیتے رہے اور اسی دین کو پہنچانے کی وجہ سے حضور اقدس علیہ اور صحابہ کرام کو طرح طرح کی تکیفیں دی گئیں ، مصیبتیں پہنچائی گئیں اور اس کو انہوں نے برداشت کیا، ہم تو اس کو سمجھ بھی نہیں سکتے ہمارے اندر وہ استقامت نہیں جو صحابہؓ کے اندر تھی،انہوں نے جب اللہ کانام لیااور اللہ پر ایمان لائے توان کی کیفیت کچھ اور ہو گئی تھی، وہ جبلِ استقامت ہو گئے تھے، الله تعالى ارشاد فرمات يس ﴿إِنَّ الَّذِيْنَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوْ ا تَتَنَزَّ لُ عَلَيْهِمُ الْمَلْئِكَةُ أَنْ لَا تَخَافُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَأَيْشِرُوا بِالْجَنَّةَ الَّتِي كُنْتُمْ تُوْعَدُوْنَ ﴾ يعنی جن لوگول نے اقرار کرلیا کہ ہمار ارب حقیقی صرف اللہ ہے پھر ۔ اس مِستقیم رہےان لوگوں پر فرشتے اتریں گے اور کہیں گے کہتم نہ اندیشہ کرو اور نه رنج کرواورتم جنت کے ملنے پر خوش رہوجس کاتم سے وعدہ کیاجاتا تھا۔ یہ ان لو گوں کے لئے ہے جنہوں نے اللہ کے بیرورد گار ہونے کا اقرار ر لیا اور اسی پر استقامتِ اختیار کرلی اور مرتے دم تک اس اقرار سے بٹے نہیں ، بلائیں آئیں تو، بہاریاں آئیں تو، فقر و فاقہ ہوا تو، خوشحالی ہوئی تو، ہر حال میں وہ اللہ کے دریر ڈٹے رہے ،اللہ تعالیٰ کا نام لینے والے اللہ کے در کو سی حال میں حیصوڑنے والے نہیں اور اس کی بندگی و فرمانبر داری سے بٹنے والے نہیں ہوتے،اسی کواستقامت کہتے ہیں جس کاذ کر اللّٰہ تعالیٰ فرمار ہے ہیں کہ ایسے لوگوں کے لئے مرتے وقت فرشتے بیہ خوشخبری سناتے ہیں کہ ﴿ أَنْ لَا تَحَافُوْا وَلَا تَحْزَنُوْا وَٱبْشِرُوْا بِالْجَنَّةَ الَّتِيْ كُنْتُمْ تُوْعَدُوْنَ ﴾ لِيمَى تم نہ اندیشہ کر واور نہ رنج ،اورتم جنت کے ملنے پر خوش رہو جس کاتم ہے وعدہ کیا جاتا تھا، پیہ خوشخبری موت کے وقت بھی سنائی جاتی ہے، قبر میں بھی سنائی جاتی ہے اور قیامت کے دن بھی سنائی جائے گی ،اس مقام پر ایک تکتہ ہیہ بھی سمجھ کیجئے کہ مؤمن دنیا میں ہروقت اللہ تعالی سے ڈرتارہتا ہے اور ساری زندگی اس پریہی خوف طاری رہتاہے کہ معلوم نہیں مرنے کے بعد کیا معاملہ پیش آنے والا ہے اس لئے اللہ تعالیٰ کی طرف سے موت کے وقت ہی گویااس طرح مطمئن کر دیاجا تاہے کہ تم دنیامیں بہت ڈر چکے اور زندگی بھر ڈرتے ہی رہے اب تمہارے خوف کا وقت گذر چِکا ، لہٰذااب تم نہ ڈرونہ ر خج کرو ہلکہ

اس سے معلوم ہوا کہ گناہ سے دل میں تاریکی پیدا ہوتی ہے اور یہی تاریکی دل کا زنگ ہے ، نیز معلوم ہوا کہ توبہ نہ کرنے کی وجہ سے قلب کی ساہی بڑھتی ہی جاتی ہے یہاں تک کہ سارا قلب سیاہ ہو جاتا ہے اور ایسے ہی دل کو مر دہ دل کہتے ہیں ، ہمارے قلوب تاریک ہو چکے ہیں لیکن ہم لو گوں کواس کا احساس نہیں ہو تا مگر اللہ والوں کو قلب کی تاریکی کا بھی احساس ہو تاہے،اسی طرح حق تعالیٰ کی اطاعت اور فرمانبر داری سے جو نور پیدا ہو تاہے اس کو بھی الله والے محسوس فرماتے ہیں ، اگر ہم ان کے یاس جاتے اور ہمارے دلوں کا زنگ دور ہو جاتا تو ہم کو بھی قلب کی تاریکی اور اس کانور محسوس ہونے لگتا، تو الله تعالی کی بیر مقدس کتاب ہمارے یاس موجودہے، بیروہی کتاب ہے جس کی تبلیغ و دعوت کے لئے حضور علیہ و نیامیں تشریف لائے اور اس کی دعوت دیتے رہے اور اسی دین کو پہنچانے کی وجہ سے حضور اقد س علیہ اور صحابہ کرام کو طرح طرح کی تکلیفیں دی گئیں ، مصیبتیں پہنچائی گئیں اور اس کو انہوں نے برداشت کیا، ہم تو اس کو سمجھ بھی نہیں سکتے ہمارے اندر وہ استقامت نہیں جو صحابہؓ کے اندر تھی،انہوں نے جب اللہ کانام لیااور اللّٰہ پر ایمان لائے توان کی کیفیت کچھ اور ہو گئی تھی، وہ جبلِ استقامت ہو گئے تھے، الله تعالى ارشاد فرمات على ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوْ ا تَتَنَوَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلْئِكَةُ أَنْ لَا تَخَافُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَٱبْشِرُوا بِالْجَنَّةُ الَّتِي كُنْتُمْ تُوْعَدُوْنَ ﴾ یعنی جن لوگوں نے اقرار کرلیا کہ ہمار ارب حقیقی صرف اللہ ہے پھر اس مستقیم رہے ان لو گوں پر فرشتے اتریں گے اور کہیں گے کہ تم نہ اندیشہ کرو اورندر بخ کرواورتم جنت کے ملنے پر خوش رہو جس کاتم سے وعدہ کیاجا تا تھا۔ یہ ان لو گوں کے لئے ہے جنہوں نے اللہ کے پرورد گار ہونے کا اقرار ر لیا اور اسی پر استفامت اختیار کرلی اور مرتے دم تک اس اقرار سے ہٹے نہیں ، بلائیں آئیں تو، بیاریاں آئیں تو، فقر و فاقہ ہوا تو، خوشحالی ہوئی تو، ہر حال میں وہ اللہ کے دریر ڈیے رہے ،اللہ تعالیٰ کا نام لینے والے اللہ کے در کو سی حال میں جھوڑنے والے نہیں اور اس کی بندگی و فرمانبر داری ہے بٹنے والے نہیں ہوتے،اس کواستقامت کہتے ہیں جس کاذ کراللہ تعالیٰ فرمارہے ہیں کہ ایسے لو گوں کے لئے مرتے وفت فرشتے ریہ خوشخبری سناتے ہیں کہ ﴿ أَنْ لًا تَخَافُوْا وَلَا تَحْزَنُوْا وَٱبْشِرُوْا بِالْجَنَّةُ الَّتِيْ كُنْتُمْ تُوْعَدُوْنَ ﴾ لِيمَى تم نہ آندیشہ کرواور نہ رنج ،اورتم جنت کے ملنے پر خوش رہو جس کاتم سے وعدہ کیا جاتا تھا، یہ خوشخبری موت کے وقت بھی سنائی جاتی ہے، قبر میں بھی سنائی جاتی ہے اور قیامت کے دن بھی سنائی جائے گی ،اس مقام پرایک نکتہ ہیہ بھی سمجھ لیجئے کہ مؤمن دنیا میں ہروقت اللہ تعالیٰ سے ڈر تارہتا ہے اور ساری زندگی اس پریہی خوف طاری رہتاہے کہ معلوم نہیں مرنے کے بعد کیامعاملہ پیش آنے والا ہے اس لئے اللہ تعالیٰ کی طرف سے موت کے وقت ہی گویااس لرح مطمئن کر دیاجا تاہے کہ تم دنیا میں بہت ڈریکے اور زندگی بھر ڈرتے ہی رہے اب تمہارے خوف کا وقت گذر چکا ، للہٰ ذااب تم نہ ڈرونہ رنج کرو بلکہ

جنت کی بشارت حاصل کرو، پس معلوم ہواکہ بیہ بشارت انہیں کے لئے ہے جو
دنیا میں اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہتے ہیں، مگر ہمارا بیہ حال ہے کہ آج ہمارے اندر
نہ جنت کا یقین ہے نہ جہنم کا یقین، ہمارے قلوب میں اللہ کاخوف باقی نہیں رہا،
صحابۂ کرام گا بیہ حال تھا کہ اللہ تعالیٰ کی آیات کو سن کر وہ لز زجاتے تھے اور
تلاوت کے وقت ان کی آ نکھوں سے آ نسو جاری ہو جاتے تھے، فاروق اعظم اور صدیق اکبر گا بیہ حال تھا کہ جب تلاوت کرتے تو آنسوؤں کا تارلگ جا تا تھا
اور صدیق اکبر گا بیہ حال تھا کہ جب تلاوت کرتے تو آنسوؤں کا تارلگ جا تا تھا
اور خود حضور اقد س علی ہے خوف کا بیہ عالم تھا کہ آپ آتی عبادت کرتے
تھے جس سے پائے مبارک ورم کر آتے تھے، جب آپ سے کہا جا تا کہ آپ تو
اللہ کے محبوب ہیں، آپ گنا ہوں سے معصوم ہیں پھر آپ آتی عبادت کیوں
کرتے ہیں تو فرماتے " افکلا آکون عُبداً شکوراً " کیا میں اللہ تعالیٰ کا شکر
گذار بندہ نہ بنوں۔

صحابہ کرام گابہ حال تھا کہ وہ اللہ تعالیٰ کی تعمقوں کااس قدر شکر اداکرتے ہیں پھر سے ،اور ہم لوگ اللہ کی بے شار تعمین کھاتے پینے اور استعال کرتے ہیں پھر بھی شکر نہیں اداکرتے بلکہ کفران تعمت کرتے ہیں، حق تعالیٰ کی طرف سے ایخ بندوں پر بڑی عنایت اور محبت ہے، چنانچہ حدیث شریف میں آیا ہے کہ ماں باپ کو جتنی محبت اپنے اکلوتے بیٹے سے ہوتی ہے اللہ تعالیٰ کو اپنے بندوں سے اس سے نانوے گنازیادہ محبت ہے ان کی صفت دَءُ وْفّ بِالْعِبَادِ ہے، اللہ تعالیٰ کو اپنے بندوں اپنے بندوں کے بندوں کے

شار كرناجا بين توكر نهيس سكتے، خود الله تعالى فرماتے بين ﴿ وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللَّهِ لاَ تُحْصُوْهَا ﴾ يعني اگرتم الله كي تعمتون كاشار كرو تواس كا حصاء نهيس کر سکتے، اللہ تعالیٰ کی بے شار نعمتوں کوہم استعال کرتے ہیں اور اللہ کی نعمتوں سے فائدہاٹھاتے ہیںاور پھربھی نافرمانی کرتے ہیں کس قدر تعجب کی بات ہے۔ یادر کھئے!اللہ تعالیٰ نے امم سابقہ کوجو تناہ کیااور ان پر عذاب آیاوہ اسی وجہ ہے کہ انہوں نے اللہ تعالیٰ کی نافرمانی کی، حق تعالیٰ کی نعتوں کی ناقدری اور ناشکری کی ، اللہ تعالیٰ نے قرآن یاک میں ان کے واقعات کا بار بار ذکر فرمایا ہے مگر ہم لوگ توجہ سے نہیں سنتے اور ایسے غا فل ہیں کہ ان واقعات سے عبرت نہیں حاصل کرتے ، سنئے اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿ فَكَأَيِّنْ مِّنْ قَوْيَةٍ ٱهْلَكْنَاهَا وَهِيَ ظَالِمَةٌ فَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَىٰ عُرُوْشِهَا وَبِئْرِ مُّعَطَّلَةٍ وَّ قَصْرِ مَّشِيْدٍ ﴾ غرض كتني بستيال ہيں كہ جن كو ہم نے ہلاك كيا جن كى حالت ہیے تھی کہ وہ نا فرمانی کرتی تھیں سواب میر کیفیت ہے کہ وہ اپنی چھتوں پر گری پڑی ہیں اور بہت سے بیکار کنویں اور بہت قلعی چونے کے محل جو اب شکتہ ہوگئے ہیں بیر سب ان بستیوں کے ساتھ تناہ ہوئے۔

کسی پرپانی کاعذاب آیا، کسی کوز مین میں دصنسایا گیا، کسی پر چنگھاڑ آئی، کسی کو مسخ کردیا گیا، آدمی سے بندر اور سور بنادیا گیا، الله تعالی فرماتے ہیں ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ اللَّذِیْنَ اعْتَدَوْ المِنْکُمْ فِی السَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ کُونُوْ ا قِرَدَةً عَلِمْتُمُ اللَّذِیْنَ اعْتَدَوْ المِنْکُمْ فِی السَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ کُونُوْ ا قِرَدَةً خَاسِئِیْنَ ﴾ اور تم جانتے ہی ہوان لوگوں کا حال جنہوں نے تم میں سے شرع خاسئین کے اور تم جانتے ہی ہوان لوگوں کا حال جنہوں نے تم میں سے شرع

سے تجاوز کیا تھادر بارہ اس تھم کے جو یوم ہفتہ کے متعلق تھا کہ اس روز مجھلی کا شکارنہ کریں سوہم نے ان کو (اپنے حکم قہری تکوینی سے مسخ کرنے کے لئے) کہہ دیا کہ تم بندر ذلیل بن جاو (چنانچہ وہ بندروں کے قالب میں مسنح ہوگئے)۔ حضور اقدس علي ير قربان جايئ كه آپ نے دعا فرمائى كه اے الله! میری امت میں مسنح نہ ہواور ایباعام عذاب نہ آئے جس سے امت کا استیصال ہوجائے اور بوری امت ہی ہلاک ہوجائے ، اور آپ علیہ کی یہ دعا دربار خداوندی میں مقبول ہو گئ ورنہ آج ہم جن حالات سے گذر رہے ہیں اور الله تعالیٰ کی جس طرح نافر مانی کرر ہے ہیں اس کی وجہ سے ہم لوگ بھی بندر بناديي جاتے، زمين ميں وصنسادي جاتے، كون ساگناه ہے جو آج ہم لوگ نہیں کررہے ، مگریپہ محض اللہ تعالیٰ کا فضل و کرم ہے کہ ہم کو حضور اقدس علیت کا متی بناکر آپ علیت کے طفیل میں لطف و کرم سے نواز رہے ہیں،اس نعمت کاہم جتنا بھی شکراداکریں کم ہے۔

انبیاء علیہم السلام جواحکام اللہ تعالیٰ کے پاس سے لے کر آئے وہ دوطرح کے ہیں، ایک منکر سے متعلق ہے اور ایک معروف سے، ہر نبی نے نیک کام کا تھم دیااور ہری باتوں سے منع فرمایا، اگر مسلمان اپنی زندگی کو درست کرے اور معروف پرعمل کرے، منکرات سے بیخ لگ جائے تو آج امت میں بہار آسکتی ہے، اس کواس آیت میں بیان فرمار ہے ہیں ﴿ یا یُنْهَ اللَّذِیْنَ امَنُوْ ا هَلْ اَدُلُّكُمْ عَلَیٰ تِحَارَةٍ تُنْجِیْكُمْ مِّنْ عَذَابِ اَلِیْمِ ٥ ﴾ لیمی اے ایمان والوا کیا میں تم کو علیٰ تِحَارَةٍ تُنْجِیْكُمْ مِّنْ عَذَابِ اَلِیْمِ ٥ ﴾ لیمی اے ایمان والوا کیا میں تم کو

ایسی سوداگری نه بتلادوں جوایک عذاب در دناک سے تم کو بچالے ؟ (یعنی جہنم کے عذاب سے اور اس کے بھڑ کتے ہوئے شعلوں سے تم کو نجات دے)۔ بھائی سنو! دنیا کی سوداگری اور تجارت کولوگ تھوڑے سے نفع کے لئے کرتے ہیں ، یہ نفع بھی فانی اور دنیا بھی فانی ہے ، یہاں کا نفع بھی محدوداور نقصان بھی محدود، دنیا کا فائدہ بھی چندر وزہ ہے اور نقصان بھی چندروزہ ہے، الله تعالیٰ تو وہ تجارت سکھلارہے ہیں جس کا نفع بھی غیر محدود اور ہاقی رہنے والا ہے اور نقصان بھی، وہ سوداگری در د ناک عذاب سے بچانے والی ، جہنم کے شعلوں سے حفاظت کرنے والی کیا ہے؟ وہ بیر ہے کہ ﴿ تُؤْمِنُوْنَ بِاللَّهِ وَرَسُوْلِهٖ وَتُجَاهِدُوْنَ فِيْ سَبِيْلِ اللَّهِ بِاَمْوَالِكُمْ وَ ٱنْفُسِكُمْ طَ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌلَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُوْن ٥ يَغْفِرْلَكُمْ ذُنُوْبَكُمْ وَيُدْخِلْكُمْ جَنَّتٍ تَجْرِىْ مِنْ تَحْتِهَا الْاَنْهُرُ وَمَسَاكِنَ طَيّبَةً فِيْ جَنّْتِ عَدْنِ ط ذَلِكَ الْفَوْذُ الْعَظِيْمُ ٥﴾ یعنی تم لوگ الله پراور اس کے رسول پر ایمان لاوَاور الله کی راہ میں اپنے مال و جان سے جہاد کرو، بیہ تمہارے لئے بہت ہی بہتر ہے اگر تم کچھ سمجھ رکھتے ہو،اللہ تعالیٰ تمہارے گناہ معاف کرے گااور تم کوایسے باغوں میں داخل کرے گا جن کے نیچے نہریں جاری ہوں گی اور عمدہ مکانوں میں داخل کرے گاجو ہمیشہ رہنے کے باغوں میں ہوں گے ،اور یہ بڑی کامیابی ہے۔ الحاصل وہ سوداگری اللہ اور اس کے رسول پر ایمان لانااور اینے جان ومال کواللہ کے راستے میں قربان کرناہے ،ایمان ہی کی دعوت دینے کے لئے انبیاء

كودنيامين بهيجاً كيا، حضور اقدس عَلَيْ مَلَهُ كَا كُلُونَ مِين يهى وعوت وية رب " ينايُّها النَّاسُ قُوْلُو الأ إله إلاَّ اللهُ تَفْلِحُوا" يعنى الله ولاَ إله إلاَّ اللهُ كا اقرار كرواور توحيدير ثابت قدم ربوتو كامياب بوجاؤك\_

الله پرایمان لانے کامطلب یہ ہے کہ جن چیزوں پرایمان لانے کالله تعالی نے تکم فرمایا ہے ان سب چیزوں پرایمان لاؤ،اس میں الله کی کتابوں پرایمان لانا،الله کے رسولوں پرایمان لانا،الله کے فرشتوں پرایمان لانا، قیامت کے ون پرایمان لانا،حساب و کتاب پرایمان لانا، جنت ودوز خ پرایمان لانا غرضیکه آخرت سے متعلق سب چیزوں پرایمان لانااس میں شامل ہے۔

صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کے حالات سے ہمیں سیمنا ہے کہ ایمان لانے سے پہلے ان کا کیا حال تھا اور ایمان لانے کے بعد ان کی کیا کیفیت ہوئی، ان پر کیسی کسی مصبتیں آئیں، انگار وں پر لٹائے جاتے تھے، بدن میں کانٹے چھوئے جاتے تھے، آگ میں جلائے کانٹے چھوئے جاتے تھے، آگ میں جلائے جاتے تھے، سولی پر لٹکائے جاتے تھے، نیزوں سے زخمی کئے جاتے تھے، خار دار کر یوں سے زخمی کئے جاتے تھے، خار دار کر یوں سے رخمی کئے جاتے تھے، خار دار کر یوں سے زخمی کئے جاتے تھے، خار دار کر یوں سے رخمی کئے جاتے تھے، کر یوں سے رخمی کئے جاتے تھے، کر یو تکہ انہوں نے دل سے اللہ کا قرار کیا تھا اور دل سے رسول اللہ عقیق کی تھی ہان کے دل میں قیامت کا اور عذاب و تواب کا یقین آگیا تھا، اس لئے انہوں نے سب کچھ بر داشت کر لیا، عذاب و تواب کا یقین آگیا تھا، اس لئے انہوں نے سب پچھ بر داشت کر لیا، یقین ہی ایسی چیز ہے جس کی وجہ سے سب تکلیفوں اور مصبتوں کو بر داشت کر نامؤمن کے لئے سہل ہو جاتا ہے، اس کو اللہ اور رسول کے وعدوں پر ایسا

یقین ہو تا ہے کہ گویاسب چیزیں اس کے سامنے ہوتی ہیں،اللہ اور رسول پر ایمان لانے والوں کے لئے آزمائش کا ہوناضر وری ہے، کیا آپ نے نہیں سنا ابھی عشاکی نماز میں مولوی صاحب نے اس آیت کی تلاوت کی تھی جس میں اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿ الْمَ اَحَسِبَ النَّاسُ اَنْ یُتُو کُوْا اَنْ یَقُولُوْا اَمَنَّا وَهُمْ لاَیُفْتَنُوْنَ ﴾ یعنی کیالوگوں نے یہ خیال کرر کھا ہے کہ وہ اتنا کہنے پر چھوٹ جائیں گے کہ ہم ایمان لے آئے اور ان کی آزمائش نہ ہوگی اور ان کو یرکھا نہ جائے گا۔

 پروردگار کی طرف سے ہول گی ادر عام رحمت بھی ہوگی،اور یہی لوگ ہیں جن کی رسائی ہوگئی۔

ایمان ختم ہوجاتا ہے،شرک تک کرنے لگتے ہیں اور اللہ کے در کو چھوڑ دیتے ہیں، ہم کو جائے کہ صحابہؓ کو دیکھیں اور ان کے حالات سے سبق لیں۔ حضرت بلال حبثي رضى الله تعالى عنه نے جب اقرار كيا لاَ إلهُ إلاَّ اللهُ مُحَمَّدٌ رَّسُوْلُ اللهِ كااوراس كي شهادت دي كه بجو الله كے كوئي معبود نهين، وہی ہمار اخالق اور مالک ہے اور وہ ایک اور واحد ہے ، سمیع اور بصیر ہے ، اس کی ب صفات قدیم اور غیر متناہی ہیں اور محمہ علیہ اللہ کے خاص بندے اور اس کے رسول ہیں، گویااس کلمہ کی حقیقت کوانہوں نے پالیا تھا، پھر کیا ہوا؟ انگاروں پر لٹائے جاتے تھے، سینے پر پتھر رکھے جاتے تھے، بدن میں کانٹے چھوئے جاتے تھے، شدت کی دھوپ میں کا نٹوں پُر گھیٹے جاتے، حتیٰ کہ زبان باہر نکل یر تی اورایک دودن نہیں مدتوں مید معاملہ ان کے ساتھ ہو تارہا، گرشدید سے شدید تکلیف کی حالت میں بھی جب ان سے کہا جاتا کہ اے بلال!اب بھی تم کلمہ پڑھو گے ؟ تو جواب دیتے کہ بیٹنگ میں تصدیق کرتا ہوں اللہ کے رب ہونے کی اور محمد علیقیا ہے رسول ہونے کی ،اور اس حال میں بھی راضی ہوں۔ یہ نتھے کلمہ پڑھنے والے اور اللہ کی محبت میں مرشنے والے ، ہم لوگ بھی محبت کاد عویٰ کرتے ہیں مگر محبت کااصلی رنگ اورعشق کی حقیقی کیفیت اور رضا وتشليم كاوا قعي حال ديكهنا ہو تو صحابةٌ كوريكھو، جب انہوں نے عشق و محت كاابيا نمونہ پیش کیا تب اللہ کی رحمت نازل ہوئی، حضرت بلال رضی اللہ عنہ کے واقعہ کواور ان کی آز مائش اور استقامت کواور ان کے عشق و محبت کی کیفیت کو مولانا روم رحمۃ الله علیہ نے اپنی مثنوی میں عجیب وغریب انداز سے نہایت شرح وبسط کے ساتھ بیان فرمایاہے،اس کا کچھ حصہ پیش کر تاہوں، فرماتے ہیں ہے تن فدائے خارمی کرد آں بلال خواجہ اش می زوبرائے گوشال که چرا یاد محمد میکنی بندهٔ بد، منکر دین منی می زد اندر آفیابش او بخار او احد می گفت بهر افتخار یعنی حضرت بلال رضی الله عنه اینے تن کو فیدائے خار کرتے تھے اور ان کامالک ان کوسز ادینے کے لئے مار تا تھااور کہتا تھا کہ تو کس سبب سے محمد عظیمی کا ذکر كرتاہے، تو براغلام اور ميرے دين كامنكر ہے، (ان كامالك اميه ابن خلف راس الا شقیا تھا)وہ د ھوپ میں کھڑا کر کے ان کو خار دار ککڑی ہے مارتا تھااور وہ افتخار دینی حاصل کرنے کے لئے احداحد کہتے تھے ۔ تاكه صديق آن طرف بگذشت تفت آن احد گفتن بگوش او برفت چشم او پُر آب شد دل پُر عنا ازال احد می یافت بوئے آشا بعدازال خلوت بدیدش پند داد کرجهودال خفیه می دار اعتقاد عالم السّر است ينبال دار كام "گفت كردم توب پيشت أے بمام یہاں تک کہ ایک روز حضرت صدیق اس طرف کو اتفا قاً گذرے اور احد احد کہنے کی وہ صداان کے کان میں پینچی جس سے ان کی آئکھ پُرنم ہو گئی اور دل پُرغم ہو گیا، اس لئے کہ اس احداحد کہنے سے آشنا کی خو شبو آتی تھی العنی محبوب حقیقی کی طرف شش ہوتی تھی) پھران کو خلوت میں کہیں دیکھا،

تو نصیحت کی کہ ان کا فروں سے اپنے اعتقاد کو مخفی رکھو کیونکہ خدائے تعالیٰ تو یوشیدہ بات کے بھی جاننے والے ہیں، لہذاا پنا مقصود ان موذی دشمنوں سے یوشید ہ رکھو کہ جس سے معاملہ ہے اس کو تو خبر ہے ، حضرت بلال رضی اللّٰد عنہ نے جواب میں کہا کہ بہت احیمااے بزر گوار ، میں نے آپ کے سامنے توبہ کر لیا، لعنی اظہار اعتقاد کوترک کر دیا، آگے فرماتے ہیں ہے روزِد یگرازیگه صدیق تفت آل طرف از بهر کارے می رفت بر فروزید از دلش شوروشرار باز احدبشنيدوضربِإخم خار عشق آمد توبئه اورا بخورد بازیندش داد باز او توبه کرد سنسی اور دن صبح کے وقت حضرت صدیق سرعت کے ساتھ اس طرف نسی کام کے لئے جارہے تھے تو پھر انہوں نے احد احد کی آواز کو سنااور خار دار کٹریوں سے مارنے کی آواز کو بھی، تو حضرت صدیق کے دل میں اس سے بہت غصہ پیدا ہوا مگر پھر ان کو وہی نصیحت کی اور انہوں نے پھر اظہار ایمان سے تو یہ کرلی مگر عشق ایساغالب آیا کہ ان کی تو یہ کو کھا گیا، غرض اسی طرح بہت د فعہ واقع ہوا، ہلآ خرانہوں نےاییان کواور زیادہ ظاہر کر دیااور اینے تن کوبلاومشقت میں اور زیادہ حوالہ کر دیااور برنبان حال یہ کہتے تھے۔ اے تن من اے رگ من پُرز تو توبہ را گنجا کجا باشد درو توبه رازین پس زول بیرون کنم از حیات خلد توبه چون کنم

عشق فهاراست ومن مقهور عشق چون قمرروشن شدم از نور عشق

اس میں حضور علیہ کی طرف خطاب کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ اے محمہ علیہ اس میں حضور علیہ کی طرف خطاب کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ اے محمہ علیہ اس میں اور میری رگ رگ آپ کے عشق و محبت سے پُر ہے پھر اظہار سے تو بہ کی گنجائش اس میں کہال ہے اس لئے میں الیی تو بہ کودل سے باہر کرتا ہوں اور حیات جاود انی سے تو بہ کیسے کرلوں ؟عشق بہت غالب باہر کرتا ہوں اور حیات جاود انی سے تو بہ کیسے کرلوں ؟عشق بہت غالب آئے والا ہے اور میں اس عشق کا مغلوب ہوں اور مہتاب کی طرح نور عشق سے روشن ہو گیا ہوں، آگے فرماتے ہیں۔

برگ کاہم پیش تواے تندباد من چه دانم تا کجاخواہم فاد گر بلالم ور ہلالم میدوم مقدی بر آ فابت می شوم ماہ را باز فتی وزاری چه کار در پیخ خور شید پوید سایہ دار

یعن اے عشق جو کہ مشابہ تند ہوا کے ہے تیرے سامنے میں مثل تکے ہوں مجھ کو بچھ خبر نہیں کہ میں کہاں جاکر گروں گا،اگر میں بلال ہوں تب اور اگر ہلال ہوں تب اے عشق میں تیرے ساتھ ساتھ دوڑ رہا ہوں اور تیرے آفتاب کا مقتدی بن رہا ہوں ، آگے اس کی توضیح ہے کہ عشق مثل تیرے آفتاب کا مقتدی بن رہا ہوں ، آگے اس کی توضیح ہے کہ عشق مثل آفتاب کے ہوں ،اور چاند کو فر بہی اور لاغری سے کیاکام وہ تو آفتاب کے بیچے سایہ کی طرح دوڑاکر تاہے، فربہی اور لاغری سے کیاکام وہ تو آفتاب کے بیچے سایہ کی طرح دوڑاکر تاہے، اس کے بعدا پنی بیقراری کا نقشہ کھینچتے ہوئے اس کی مثال بیان فرماتے ہیں۔

گربه درانبانم اندروست عشق یکدے بالاویکدم پست عشق او ہمی گرداندم برگرد سر نے بہزیر آرام دارم نے زبر

بھی بلال کے ساتھ شریک ہو گیااور خار دار لکڑیوں کازخم بلال کے لئے گل و گزار ہو گیا، اور اب توبہ حال ہے کہ اگر کانٹوں کے زخم سے میر ابدن چھانی ہو گیا تو مجھے اس کی کچھ پرواہ نہیں اس لئے کہ میری روح اور میری جان شاداں و فرحاں ہے،اس کے بعد فرماتے ہیں۔

تن بہ پیش زخم خار آل جہود جانِ من مست و خراب آل ودود

بوئے جانے سوئے جانم می رسد بوئے یارے مہر بانم می رسد

یعنی میرابدن تو اس منکر کی خار دار لکڑیوں کے سامنے ہے مگر میری روح
محبوب حقیقی کی عاشق اور اس کے عشق میں مست و سر شار ہے ، ایک روح حقیقی کی
خوشبومیر کی طرف آر ہی ہے ، یعنی اس مہر بان محبوب کی خوشبو مجھ کو پہنچ رہی ہے۔

سجان اللہ احق تعالی کے عشق و محبت میں حضرت بلال رسنی اللہ عنہ کی کیا

سجان اللہ احق تعالی کے عشق و محبت میں حضرت بلال رسنی اللہ عنہ کی کیا

کیفیت ہے کہ کانٹوں کے زخم سے سارابدن چھلنی ہو چکا پھر بھی توحید پراٹل بیں بلکہ ان تکالیف پرراضی اور خوش بیں اور اس کو گل گلزار سمجھ رہے ہیں، واقعی توحید کی حقیقت ان ہی حضرات پر منکشف اور عشق و محبت کی حلاوت ولذت ان ہی کوحاصل تھی، ہم کوان سے سبق لیناچاہئے۔

مولاناروم رحمة الله عليه نے اس واقعہ کو مفصلاً بيان فرمايا ہے، مجملاً اس کا حاصل بيہ ہے کہ حضرت صديق اکبر في جاکر حضور اقدس عليہ ہے اس کا ذکر کيا اور ان کو خريد نے کا مشورہ کيا، آپ عليہ نے فرمايا کہ جس قيمت پر ممکن ہوان کو ضرور خريد لواور مجھ کو بھی اس کار خير ميں شريک کرلو، الغرض حضرت صديق نے منہ مانگی قيمت دے کران کواس کافر شقی سے خريد ليا اور حضور اقدس عليہ کی خدمت ميں لاکران کولوجہ الله آزاد کر دیا۔

حضرت بلال رضی اللہ عنہ کے اس واقعہ کوسی نے ار دومیں بھی نظم کیا ہے،
اس کے بعض حصہ کو بھی پڑھتا ہوں جس سے آپ سمجھ لیس کہ حضرت بلال رضی
اللہ عنہ اتنی سز اوک اور تکلیفوں کے باوجود کس قدر راضی تھے اور اس حالت
میں بھی ان کی کیا کیفیت تھی، ذرا توجہ سے سنئے، حضرت بلال رضی اللہ عنہ کیا
فرماتے ہیں ۔



پھروں سے مورہاہوں پائمال خون اب دینے لگاہے بال بال مررگ وریشہ میں کانٹے چمھے کئے اور جلاجا تا ہوں اب میں آگ سے

ان عذابوں کی مجھے پروا نہیں ان تکالیفوں سے دل دکھتا نہیں آگ میں مجھے کو جلاڈ الیس تو کیا خاک بھی میری اڑا ڈالیس تو کیا دفتر عشاق میں لکھ لے مجھے جائے پھر جتنی توایذا دے مجھے دیتا ہوں میں دکھے پھر کس شوق سے دیتا ہوں میں ۔

ذراد یکھے!اگر تمناہے تو بس بیہ ہے کہ اپنے عشاق میں میرانام کھ لے،
اللہ کے چاہنے والوں میں محمہ علیہ کے چاہنے والوں میں شامل کر لیا جائے،
پھر چاہے جتنی بھی ایذائیں دی جائیں جان ودل سے منظور ہے،اس لئے کہ
اللہ تعالیٰ کے لئے مرنا میری معراج ہے،اللہ کی راہ میں جان دے دینا میرا
مطلوب ہے، حضور اقدس علیہ کی محبت میں سب کچھ قربان کر دینا میرا
مقصہ، سہ

اے محبت کادعویٰ کرنے والو!کان کھول کر سنو!اور اگراپند وعوی میں سپچ ہو تواس معیار پر آواور تم بھی دکھاؤکہ تم کواللہ ورسول سے کتنی محبت ہے، صحابۂ کرامؓ نے اپنے حالات سے جو حضورا قدس علیہ کے محبت کا ثبوت دیا ہے قیامت تک کے لئے معیار قائم فرمادیا،اب اسی معیار سے سپچ جھوٹے کا فرق معلوم کیا جائے گا، محض زبان سے محبت رسول کا دعویٰ کرنا آسان ہے لیکن اس معیار براترنابہت مشکل ہے۔

ا یک صحابیة کاواقعہ سنے اجب ووایمان لائیں اور کلمہ پڑھاتو تھوڑے دنوں

کے بعد ان کی ایک آنکھ پھوٹ گئی، مشرکین مکہ نے ان کو پیطعنہ دیا کہ لات وعزیٰ نے تم کو پیر سزادی ہے جو تمہاری آنکھ پھوٹ گئی، اس عورت نے جواب دیا کہ اگر میری دوسری آنکھ بھی پھوٹ جائے تب بھی یہی سمجھوں گی کہ اللہ کے حکم سے میری آنکھ پھوٹی، لات وعزیٰ میر آبکھ نہیں بگاڑ سکتے۔

ایمان لانے کے بعد تو یہ کیفیت ہوتی ہے کہ مؤمن اس حال میں راضی رہتا ہے جس میں اس کا مولی رکھے، جان جائے تو کیا، عزت جائے تو کیا، مال جائے تو کیا سب کچھ ہوجائے تو کیا، اس کلمہ پروہ سب کچھ قربان کر دیتا ہے اور ایسا کیوں نہ ہو، یہ کلمہ لا الله الله جنت کی کنجی ہے بڑا وزنی اور بڑا ہی قیمتی ہے، گر جب دل سے ایمان لاوے اور جو کچھ زبان سے کہتا ہے اس پریفین ہمی حاصل ہو۔

حضرت خبیب انصاری رضی الله عنه حضور اقد س علی کے جال نار صحابہ میں سے تھے، ان کا بھی ایک واقعہ بہت عبر تناک ہے، ایک مر تبہ مشرکین مکہ کی ایک جماعت نے آگر حضور اقد س علی کے سامنے خود کومؤمن ظاہر کیااور آپ جماعت نے آگر حضور اقد س علی کے سامنے خود کومؤمن ظاہر کیااور آپ سے درخواست کی کہ اے اللہ کے نبی! ہمارے ساتھ پچھ قاریوں کو گردیا، جن کی قداد کے بارے میں روایات مختلف ہیں، دس کی بھی قاریوں کو روایت ہے۔ اور بیس کی بھی، ان قاریوں میں حضرت خبیب بھی تھے، جب ان روایت ہے۔ اور بیس کی بھی، ان قاریوں میں حضرت خبیب بھی تھے، جب ان کولے کولے توراستہ میں بدعہدی کی اور ان میں سے اٹھارہ کو شہید کر دیااور دو

کومکہ تک لے گئے، وہاں پہنچ کران میں سے بھی ایک کو شہید کر ڈالااب صرف حضرت خبیب باقی رہ گئے ان کو مکہ معظمہ میں قید کر دیا تھا کچھ دنوں کے بعدان کوسولی دینے کا فیصلہ کیا، چنانچہ جب سب لوگ جمع ہوئے توان سے کہا گیا کہ اے خبیہ ! تم کواب سولی دی جائے گی ، کیاتم اب بھی اسلام پر ثابت قدم ر ہو گے ؟ انہوں نے فرمایا کہ ہاں مجھے سولی گوارا ہے مگر اسلام کو ہر گزنہیں چپوڑ سکتا، پھران سے یو چھا گیا کہ اچھا بتاؤاس ونت تم کو کوئی خواہش ہے؟ انہوں نے جواب دیا کہ مجھے اور تو کوئی خواہش نہیں، صرف بیہ خواہش ہے کہ مجھے یانی دے دوتاکہ وضو کرکے دور کعت نماز پڑھ لوں، ڈراغور کیجئے! ہم لوگ ذرا ذراس بات میں نماز ترک کردیتے ہیں اور خدا کے راستہ سے ہٹ جاتے ہیں ،ان کو دیکھئے کہ جان کی بازی ہے ،سولی دی جانے والی ہے مگر فرما رہے ہیں کہ وضو کے لئے پانی دے دو، چنانچہ وضو کر کے دور کعت نماز پڑھی، پھر آپ نے فرمایا کہ میراجی جا ہتاہے کہ ابھی اور دیر تک نماز پڑھوں مگر تم لوگ کہو گے کہ میں جان کے ڈرسے نماز طویل پڑھ رہا ہوں تاکہ کچھ دیر اور زندگی باقی رہے اس لئے اب بخوشی سولی پر جارہا ہوں ، جانتے ہیں پھراس کے بعد کیا ہوا؟مشر کین مکہ کے ستر جوان آئے اور بیک وقت ہر طرف سے ان کے جسم میں نیزے چھونے لگے، ہم کواگرایک کا ٹٹا چھے جائے تو ہمارا آپ کا کیا حال ہو جاتا ہے اور ان کو دیکھئے کہ ستر نیزے بیک وقت چھوئے گئے اور اس وقت ان سے پوچھا گیا کہ اے خبیب!اب تو تم پسند کرتے ہو گے اور دل

میں سوچتے ہوگے کہ تم اپنے گھر پر آرام سے ہوتے اور تمہاری جگہ اس وقت تمہارے نبی ہوتے ، تو وہ جواب دیتے ہیں ہر گزنہیں ، اللہ تعالیٰ حضور اقد س عظیمی کوسلامت رکھے ، میرے ماں باپ بھی آپ پر قربان! میں اس حال میں بھی ہر گزیہ نہیں چاہتا کہ حضور اقد س علیمی کے ایک کانٹا بھی چھے ، یہ تھا عشق رسول!!! اور اس وقت سولی پر بیٹھ کر انہوں نے فی البدیہ عربی کے بیاضعار پڑھے ۔

وَلَسْتُ أَبَالِيْ حِيْنَ أَقْتَلُ مُسْلِماً عَلَىٰ آيِّ شِقَ كَانَ فِي اللَّهِ مَصْرَعِي وَذَالِكَ فِي ذَاتِ الْإِلَهِ وَإِنْ يَشَأ يُبَارِكْ عَلَىٰ أَوْصَالَ شُلُوٍّ مُمَزَّع اسی مضمون کوایک ار دوشاعر نے ار دومیں نظم کیا ہے اس کو بھی پڑھتا ہوں ہے جب مسلمان رہ کے دنیا سے چلوں مجھے کیاڈر ہے کسی کروٹ گروں میرا مرنا ہے خدا کی راہ میں وہ اگر چاہے نہ ہوں گامیں زبول تن جو ٹکڑے ٹکڑے اب ہو جائے گا اسکے ہر جوڑوں یہ برکت دے فزوں وہ میں سمجھ رہے تھے کہ میرامرنا خدا کیلئے ہے اور اب میرااللہ سے ملا قات كا وقت قريب ہے ، اور اس وقت الله تعالى سے درخواست كى كه اے الله! مير اسلام مير محبوب عليه كوجومدينه طيبه مين تشريف فرما ہيں پہنجاد يجئے، اسی وقت حضرت جبریل علیہ السلام حضرت خبیب رضی اللّٰدعنہ کا سلام لے کر حضور اقدس عليه كي خدمت مينيج اور خبيب رضي الله عنه كا سلام يهنجايا، آپ علی اللہ معجد نبوی میں تشریف فرماتھ، سحابہ کرام بیٹھے ہوئے تھے، آپ ً نے ارشاد فرمایا کہ تمہارے بھائی خبیب کوسولی دے دی گئی، بیہ سن کر صحابہؓ کی آئی۔ میں سے آنسو جاری ہوگئے،

استقامت اس کو کہتے ہیں کہ سولی دی جار ہی ہے اور اس پر محبت رسول میں اشعار پڑھتے ہوئے جان قربان کر دی، اس وقت اپناہی ایک شعریاد آیا۔

یہ معراج محبت ہے ٹیہ اعجازِ محبت ہے ہزاروں زخم کھا کرمسکرانا، شاد مال رہنا

بدن مکرے مکرے ہوجائے، طرح طرح کی مصیبت آئے فقر وفاقہ ہو، کانٹے چبھوئے جائیں، حتیٰ کہ سولی دے دی جائے مگر اللہ کے سیج بندے ہر حالت من يبي كمت بي كم لا إله إلا الله مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللهِ وواس كلمه كو الیی مضبوطی سے پکڑتے ہیں کہ کوئی چیزان کو جنبش نہیں دے سکتی،اور کوئی طاقت ان کواس سے ہٹا نہیں سکتی، یہی وہ قوم تھی جن کے تین سوتیرہ آدمی بدر کے میدان میں ایک ہزار کے ایسے لشکر کفار کے مقابلہ کے لئے آئے تھے جن کے پاس ساراسلاح و ہتھیار بھی تھااور ہر طرح منظم اور متحکم ہو کر آئے تھے، اد ھر صحابہؓ کے پاس صرف آٹھ تلواریں اور تین گھوڑے تھے، یہ بے سر وسامان خدائی لشکر محض اللہ کی نصرت ومدد کے بھروسے میدان جنگ میں آ کھڑا ہوا،جب بدر کے میدان میں پہنچے ہیں تو مسلمانوں نے ایک بلند مقام پر حضور اقدس علیہ کے لئے ایک خیمہ نصب کر دیا تھا جہاں سے پورا معرکہ بدر نظر آتا تقا،اس خيمه مين حضور اقدس علي اور صديق اكبرٌ تشريف ركھتے

تھے،اور حضرت سعدابن معاذ ہ ننگی تلوار لے کراس کے سامنے پہر ہ دیتے تھے اور حضور اقدس علیت کی حفاظت کرتے تھے، جب گھسان کی لڑائی ہونے گئی اور چند صحابہ شہبید بھی ہوگئے تو جناب رسول اللہ علیہ سجدہ میں گریڑے اور بکمال زاری الله جل جلاله کی جناب میں عرض و معروض کرنے کیے ،اس وفت حضور اقدس عليه وعامين اس طرح مشغول تھے كه استغراق كاعالم طارى تھا، چنانچہ آپ علیہ کی جادر مبارک شانے سے گر گئی گر آپ علیہ کو خبر نہ ہوئی اور اسی طرح گربہ و زاری میں مشغول رہے ، حضرت صدیق اکبڑنے جادر کو شانه مبارک پر در ست کردیاء آپ علیه و عامیں بیرالفاظ فرمار ہے تھے ''اَللّٰهُمَّ إِنْ تُهْلِكْ هَاذِهِ الْعِصَابَةَ مِنْ أَهْلِ الْإِسْلَامِ فَلاَ تُعْبَدْ فِي الْأَرْضِ آبَداً " اے اللہ! اگریہ چھوٹی سی جماعت ہلاک ہوگئی تو پھر روئے زمین پر آپ کی عبادت کبھی نہ ہو گی ' یعنی روئے زمین پریہی مٹھی بھر جماعت ایسی ہے جواللہ کے حکموں پر فداہونے والی، رسول کے حکموں پر مرمٹنے والی ہے، اگر بیہ ہلاک ہوجائیں گے تو پھرروئے زمین پر کوئی آپ کانام لینے والانہ رہ جائے گا،اوراگر یہ لوگ فنا ہو جائیں گے تو آج سے آپ کی پرستش موقوف ہو جائے گی ، حضرت ابو بكر صديق أب كے بيچيے كھرے ہوئے تھے، انہوں نے عرض كيا، ا اللہ کے محبوب اب بس سیجئے ، اللہ تعالیٰ نے آپ کی دعا قبول فرمالی ، میں دیکھ ر ہاہوں کہ آسان سے فرشتے مدد کے لئے آرہے ہیں، یقیناً اللہ تعالیٰ آپ کو فتح دے گا،ال وقت آپ کھڑے ہوئے اور فرمایا کہ ﴿سَیُهْزَمُ الْجَمْعُ وَيُوَلُونَ

الدُّبُرَ ﴾ یعنی عنقریب بیہ جماعت شکست کھائے گی اور پشت پھیر کر بھاگے گی، چنانچہ اسی پیشین گوئی کے مطابق ہوا، کفار مغلوب ہوئے اور مسلمان غالب ہوئے اس مقام پر شاہ ولی اللہ صاحب محدث دہلوی گھتے ہیں کہ ذراصدیق کی فراست تو دیکھو کہ نبی علیہ کے قدم کے نیچے کھڑے ہیں، اُدھر آسان پر فراست تو دیکھو کہ نبی علیہ کے قدم کے نیچے کھڑے ہیں، اُدھر آسان پر فراست تو دیکھو کہ نبی علیہ کے معلوم ہوگیا، واقعی حضرت ابو بکر کی شان ہی جداگانہ اور زالی تھی اور یقیناً آپ قدم نبوت پر تھے۔

مولانا اصغر حسین صاحب دیوبندی جو ہمارے اکا ہر میں سے تھے ہڑے محدث تھے، انہوں نے ایک چہل حدیث لکھی ہے اس کے اندر کچھ اشعار بھی کھے ہیں جس میں صحابہ کرام کی حضور اقدس علیہ کے ساتھ محبت والفت کا خوب ہی نقشہ کھینچاہے اور خصوصاً حضرت ابو بکر صدیق کی شان فدائیت کی طرف اشارہ فرمایا ہے، چنانچہ فرماتے ہیں۔

ن کیمیں شمع تھی اور چاروں طرف پروانے ہر کوئی اس کے لئے جان جلانے والا دعوی الفت احمد تو سبھی کرتے ہیں کوئی نکلے تو ذرا رہنج اٹھانے والا کام الفت کے تھے وہ جن کو صحابہ نے کیا کیا نہیں یاد شہمیں غارمیں جانے والا

جس وفت حضور عَلِيْقَةً كو ہجرت كا حكم ہوا تھا تو آپ نے حضرت علیٰ كو

ا نی جگه بستریر لٹادیااور بقصد ہجرت روانہ ہوئے، جب مکان سے باہر نکلنے لگے تومشر کین مکہ باہر اس انتظار میں کھڑے تھے کہ جب آپ باہر نکلیں تو آپ كوشهيد كرواليس، مرآب انهيس كے سامنے سے "شَاهَتِ الْوُجُوْهُ" يرص ہوئے نکل گئے اور وہ آپ کو دیکھے نہ سکے ، پھر جا کر ابو بکر صدیق کو ساتھ لیااور تشریف لے چلے اور غار ثور میں پہنچے، جب آپ غار کے اندر اخل ہوئے تو اس کے منہ پر کرئری نے جالاتن دیا، کبوتری نے انڈے دے دیئے ،مشر کین تعاقب میں لکلے اور نشانات قدم دیکھ کر غار تک پہنچ گئے اور ان کے قیافہ شناس نے بتایا کہ اس ہے آگے نہیں بوھے ہیں، حضرت صدیق اکبڑنے غار کے اندر سے دیکھا تو وہ لوگ سامنے دکھائی دے رہے تھے اور حضور علیہ سے عرض کیا کہ یار سول اللہ!اگر ہیہ لوگ نیچے اپنے قد موں کی طرف دیکھیں توہم كود كي ليس كے آب نے فرمايا ﴿ لاَ تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا ﴾ تم مت گھبراؤ الله ہارے ساتھ ہے۔

اس جگہ صدیق اکبڑی جاں نثاری کابیہ واقعہ بھی قابل ذکرہے کہ اس غار کے اندر بہت سے سوراخ تھے جن کو بند کرنے کا سامان اس طرح کیا کہ اپنی چاور کے مکرے سب سوراخوں میں ٹھونس دیئے، ایک سوراخ باتی رہ گیا تھا اس کے لئے کوئی چیز نہ ملی تو اس کو اپنے پیر کے انگوٹھے سے بند کر کے حضور اقد س عیالیہ کے سر کو اپنے زانو پر رکھ کر استر احت کے لئے لٹا دیا اور آپ کو تکان کی وجہ سے نیند آگئ، اتفا قا سوراخ سے ایک سانب نکل کر آپ کو تکان کی وجہ سے نیند آگئ، اتفا قا سوراخ سے ایک سانب نکل کر

حضرت صدیق اکبڑے انگوشے میں ڈسنے لگا مگر ابو بکر صدیق نے اپنے پاؤں کو ذرا بھی جنبش نہیں دی کہ ایسانہ ہو کہ حضور علیق کی آنکھ کل جائے اور آپ کے آرام میں خلل پڑے لیکن شدت تکلیف کی بناء پر بے اختیار آنکھوں سے آنسو جاری ہوگئے اور اس کے قطرات چر و انور پر گر پڑے آپ علیق کی آنکھ کل گئ، جاری ہوگئے اور اس کے قطرات چر و انور پر گر پڑے آپ علیق کی آنکھ کل گئ، ابو بکر صدیق کود یکھا تو چرے کارنگ متغیر تھا اور آنکھوں سے آنسوجاری تھے آپ علیق نے دریافت فرمایا تو واقعہ ذکر کیا آپ علیق نے ناگوٹھ میں اپنالعاب د بہن لگادیا جس سے سب تکلیف کا فور ہوگئی۔

دیکھا آپ نے! یہ ہیں ابو بکر صدیق غار میں جانے والے اور یہ ہاں کی جاں ناری کاعالم، آج ہے کوئی جواس کی نظیر پیش کرسکے، دعویٰ کرنا بہت آسان ہے مگر امتحان میں سچااتر نا بہت مشکل ہے، ہمارے اسلاف واکا برنے البتہ سچی محبت کا نمونہ پیش کیا ہے اور امتحان کے موقع پر سچاترے ہیں۔ حضرت امام مالک جوائمہ کر بعد میں بڑے مشہور امام ہیں مدینہ طیبہ میں ان کا قیام تھا اور اس سر زمین پاک کے ادب کا یہ حال تھا کہ قضائے حاجت کے لئے مدینہ سے باہر بہت دور تشریف لے جاتے اور باوجود یکہ آپ کے پاس اونٹ اور سواریاں تھیں مگر غایت ادب کی وجہ سے سر زمین مدینہ میں پیدل اونٹ اور سواریاں تھیں مگر غایت ادب کی وجہ سے سر زمین مدینہ میں پیدل چیا تھے اور اس کی وجہ خود بیان فرماتے تھے کہ یہ وہ سر زمین مدینہ میں رسول اللہ علی تھے اور اس کی وجہ خود بیان فرماتے تھے کہ یہ وہ سر زمین ہے جہاں رسول اللہ علی تا مہارک پڑنے ہیں، یہاں سوار ہو کر چلنا ہے ادبی ہے۔ اللہ علی قدم مبارک پڑنے ہیں، یہاں سوار ہو کر چلنا ہے ادبی ہے۔ ایک دفعہ کہیں سے تشریف لارہے تھے، ایک دفعہ کہیں سے تشریف لارہے تھے، ایک دفعہ کہیں سے تشریف لارہے تھے،

راستہ میں ایک آدمی ان سے ملااور ان سے درخواست کی کہ مجھ کوایک حدیث سناد ہجتے توامام صاحب نے تنبیہاً اس کو دس کوڑے لگائے اور فرمایا کہ اے بے ادب! حدیث رسول کہیں اس طرح سنی جاتی ہے وہ بھی ایسا عاشق تھا اور حدیث سننے کے لئے اس قدر بے تاب تھا کہ اس نے کہا حضرت دس کوڑے اور مار لیجئے مگر مجھ کو حدیث سناد بیجئے ،اس کے جواب کوسن کرامام مالک پرایک کیفیت طاری ہو گئی اور وضو کر کے ادب کے ساتھ بیٹھ کراس کو حدیث سنایا۔ امام مالک ہی کاواقعہ ہے کہ وہ ایک مرتبہ حدیث کادرس دے رہے تھے کہ ایک بچھو آپ کے کرتے کے اندر گھس گیااور ڈنگ مارنے لگا، تکلیف کے اثرے چروزرد ہو گیا، ظاہرے بچھو کے ڈنک مارنے سے کیسی تکلیف ہوئی ہو گی مگر آپ علیٰ حالہ حدیث پڑھانے میں مشغول رہے ، جب درس سے فارغ ہوئے تو حسب معمول دعا فرمائی،جب اس سے بھی فارغ ہوئے تو کرتا ا تار کر خادم کو دیااور فرمایا که دیکھواس میں کیاہے؟ خادم نے دیکھ کربتایا کہ حضرت اس میں تو بچھوہے، آپ نے فرمایا مجھے معلوم ہے اس بچھونے مجھ کو ستر ہمریتبہ ڈنک مارا مگر مجھے شرم معلوم ہوئی کہ حضور اکرم علیں کی حدیث کو چیوڑ کراین تکلیف بیان کروں کہ بیہ خلاف ادب ہے۔

دیکھا آپ نے! یہ ہے پچی محبت اور کمال ادب کا نمونہ، ہمارے اسلاف ایسے ہی تھے، جب اس درجہ کا ادب تھا تب مسلمان دنیا میں چکے، صحابہ کرام اور محد ثین عظام کا یہ حال تھا کہ جب وہ سنتے تھے"قَالَ دَسُوْلُ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ" تو

ان کے چہرے کارنگ بدل جاتا تھا، قلوب لرز جاتے سے ،ایمان کی علامت یہ ہے کہ جب قرآن پڑھا جائے یا حدیث پڑھی جائے ، اللہ ور سول کا ذکر کیا جائے تو قلوب لرز جائیں، بڑے بڑے خلفاء اور سلاطین کے حالات میں لکھا ہے تاریخ کی کتابوں میں آپ دیکھ سکتے ہیں کہ جب بھی ان پر کسی وجہ سے غصہ و جلال طاری ہو تا تھا اور کسی کو سز ادینا چاہتے تھے پھر اسی حالت میں اگر در بار میں سے کوئی شخص در ودشر ہف پڑھ دیتا تو فور اً غصہ ٹھنڈ اہو جاتا کہ اب حضور عیالت کانام آگیا اس کے بعد غصہ مناسب نہیں۔

آپ کو کیا معلوم کہ اسلام کس کس طرح سے پھیلا اور صحابہ کرام اور ہمارے اسلاف نے کیسی کیسی جال ناری کی ، انہوں نے سب پچھ دین محمدی پر قربان کردیا تب دنیا میں اسلام پھیلا ، آج دعوی محبت بہت ہے مگر نہ تو تعلیمات نبوی کا ادب ہے اور نہ احکام رسول کی رعایت ، ہم دیکھتے ہیں کہ مسلمان ناجائز کاموں میں اپنامال خرچ کرنے کے لئے تیار بیٹھے رہتے ہیں ، ناجائز کاموں میں اپنامال خرچ کرنے کے لئے تیار بیٹھے رہتے ہیں ، ناجائز کسب کرتے ہیں سودی کاروبار کرتے ہیں اور محض لہو و لعب میں صرف ناجائز کسب کرتے ہیں سودی کاروبار کرتے ہیں اور محض لہو و لعب میں صرف کرنے کے لئے سودی قرض بھی لیتے ہیں حالانکہ حضور اقدیں عرف نے فرمایا ہے کہ سود لینے والے اور سود دینے والے بیں ﴿ لاَ بِینَ عالاً نَدْ مَا اللّٰہ وَدُسُولِه ﴾ یعنی پھر آگر تم میں اللّٰہ تعالی فرماتے ہیں ﴿ لاَ بِحَدْ بِ مِّنَ اللّٰهِ وَدُسُولِه ﴾ یعنی پھر آگر تم اس پر عمل نہ کروگے تو اشتہار بِحَدْ بِ مِّنَ اللّٰهِ وَدُسُولِه ﴾ یعنی پھر آگر تم اس پر عمل نہ کروگے تو اشتہار بِحَدْ بِ مِّنَ اللّٰهِ وَدُسُولِه ﴾ یعنی پھر آگر تم اس پر عمل نہ کروگے تو اشتہار بِحَدْ بِ مِّنَ اللّٰهِ وَدُسُولِه ﴾ یعنی پھر آگر تم اس پر عمل نہ کروگے تو اشتہار بِحَدْ بِ مِّنَ اللّٰهِ وَدُسُولِه ﴾ یعنی پھر آگر تم اس پر عمل نہ کروگے تو اشتہار بِحَدْ بِ مِّنَ اللّٰهِ وَدُسُولِه ﴾ یعنی پھر آگر تم اس پر عمل نہ کروگے تو اشتہار

س لوجنگ کااللہ اور اس کے رسول کی طرف سے، نیز فرماتے ہیں ﴿أَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبوا ﴾ يعنى الله في كوحلال فرمايا اورسود كوحرام قرار ديا-اسی بناء پر حضرت عرا دُرّہ لے کر بازار وں میں گھومتے تھے اوریہ اعلان فرماتے تھے کہ اے لو گو! مسائل سکھے لو ورنہ سود میں مبتلا ہو جاؤ گے اور بیہ تھم جاری فرمادیا تھا کہ بغیر مسائل سکھے ہوئے کوئی شخص بازار میں نہ بیٹھے۔ بھائی!خرید و فروخت سے متعلق بھی بہت سے مسائل ہیں جن کا سیکھنا ضروری ہے ورنہ ہمارے بہت سے معاملات ناجائز ہوں گے اور ہم کو خبر بھی نہ ہوگی، بہر حال میں ہے کہہ رہاتھا کہ سودی قرض لے کر آج مسلمان اینے کو تباہ کر تاہے، شادیوں میں معلوم نہیں کتنی مراسم ہوتی ہیں جو خلاف شرع ہیں ، آج ہم نے حضرت فاطمہ کا نکاح بھلادیا، بھائی!اگروہ نہیں کر سکتے تو کم از کم اتنا تو ضروری ہے کہ حدودِ شرع میں رہیں اپنے کو اسر اف سے بیجاویں ،اللہ تعالى فرمات بي ﴿إِنَّ الْمُبَدِّرِيْنَ كَانُوْا إِخْوَانَ الشَّيْطِيْنَّ وَكَانَ الشَّيْطِنُ لِرَبِّهِ كَفُوْراً ﴾ لِعنى بے شك بے موقع اڑانے والے شيطانوں كے بھائى بند ہیں اور شیطان اینے پر ور د گار کا بڑانا شکر اہے۔

قیامت میں پوچھاجائے گاکہ مال کیسے کمایااور کہاں خرچ کیا، یہ ہر گزنہ سمجھو کہ ہمارامال ہے ہم جہاں چاہیں خرچ کریں، بلکہ اس جگہ خرچ کرناچاہئے جہاں خرچ کرنے کی اللہ ورسول نے اجازت دی ہے،اور اگراللہ کی راہ میں مال خرچ کیا تو کیا کہنا، مگر ہمار احال اس کے برعکس ہے،اللہ کی راہ میں تو بخیل ہے خرچ کیا تو کیا کہنا، مگر ہمار احال اس کے برعکس ہے،اللہ کی راہ میں تو بخیل ہے

ہوئے ہیں اور د نیاو مراسم میں بڑے تخی ہو جاتے ہیں اور اس کی ذرا بھی پر واہ نہیں ہوت کی ہو جاتے ہیں اور اس کی ذرا بھی پر واہ نہیں ہوتی کہ اس مال کے متعلق ہم سے سوال کیا جاوے گا اللہ تعالی اپنے سامنے کھڑا کر کے بوچیس گے تو ہم کیا جواب دیں گے ، حضرات صحابہ اس سے بہت ڈرتے تھے۔

ایک مرتبہ کاذکرہے کہ مغرب کے بعد کاوفت تھا، حضرت فاروق اعظم الیے جمرہ کے اندر تشریف فرما تھے اور چراغ جلاکر پچھ لکھ رہے تھے استے میں حضرت علی تشریف لائے اور داخلہ کی اجازت چاہی، آپ نے ان سے پوچھا کہ اس وقت آپ کو مجھ سے کوئی ذاتی کام ہے یا امور خلافت سے متعلق کوئی کام ہے ؟ حضرت علی نے جواب دیا کہ اس وقت تو مجھ کو اپنے ذاتی امور سے متعلق گفتگو کرنی ہے تو آپ نے جو اب دیا کہ اس وقت تو مجھ کو اپنے ذاتی امور سے متعلق گفتگو کرنی ہے تو آپ نے دروازہ کھول دیا اور نور آئی چراغ بھی گل کردیا، حضرت علی نے پوچھا کہ آپ نے میرے آتے ہی ہے چراغ کیوں گل کردیا؟ تو خطرت علی نے پوچھا کہ آپ نے میرے آتے ہی ہے چراغ کیوں گل کردیا؟ تو فرمایا کہ بھائی ہے چراغ بیت المال کا ہے اس کو امور خلافت میں تو صرف کیا جاسکتا ہے لیکن اس وقت ہماری گفتگو ذاتی امور میں ہوگی اس لئے اس میں بیت المال کی روشنی استعال کرناخیانت ہے۔

مسلمان ذراکان کھول کر سنیں اور اس واقعہ سے عبرت حاصل کریں آج مسلمان معلوم نہیں کتنی خرافات میں مال کو بے دریغ صرف کرتے ہیں جیسے معلوم ہو تا ہے کہ اس کے متعلق ان سے سوال بی نہ ہوگا اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿وَالْعَصْرِ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِیْ خُسْرٍ إِلاَّ اللّٰذِیْنَ امَنُوْا وَعَمِلُوا

الصَّلِحْتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَواصَوْا بِالصَّبْرِ ﴿ ( ب ٣٠) قَتَم ہے زمانہ کی انسان بڑے خسارہ میں ہے مگر جولوگ ایمان لائے اور انہوں نے اچھے کام کئے اور ایک دوسرے کو حق کی فہمائش کرتے رہے اور ایک دوسرے کویابندی کی فہمائش کرتے رہے۔

حضرت امام شافعیؓ فرماتے ہیں کہ قرآن کریم میں اگریہی ایک سورت نازل ہوئی ہوتی توہدایت کے لئے کافی تھی اس لئے کہ اس چھوٹی سی سورت میں اللہ تعالیٰ نے سب کچھ بیان فرمادیا ہے، فرماتے ہیں کوشم ہے زمانہ کی،اس میں اللہ تعالیٰ نے زمانے کیشم اس لئے کھائی ہے تاکہ وقت کی اہمیت معلوم ہومگر ہم ایسے غافل ہیں کہم کو بچھ پیتہیں، زندگی برف کی طرح گھلتی اور کم ہوتی جارہی ہے، ہمارے گناہ بڑھتے جارہے ہیں، طاعات کابیۃ ہی نہیں، ہم کواللہ کے سامنے جانے کا کھٹا ہی نہیں، قیامت کا یقین نہیں، گناہ کر کے ،اللہ تعالیٰ کی نافر مانی اور سرشی کر کے ، نماز ،روزہ اور زکوۃ کو ترک کر کے ہم مطمئن ہیں اور فاروق اعظم کو دیکھئے جن کے بارے میں حضور علیہ فرماتے ہیں کہ میرے بعد اگر کوئی نبی ہو تا تو عمر ہوتے،ان کی رائے کے مطابق وحی آتی تھی گران کے خوف ورجاء کا به حال تقاکیه فرماتے تھے کہ اگر قیامت میں بیہ ندا ہو کہ دوزخ میں صرف ایک آدمی جانے والا ہے تو مجھ کو خیال ہو گا کہ وہ میں ہی ہوں اور اگریہ ندا ہو کہ جنت میں جانے والا صرف ایک ہی شخص ہے تو میں مجھوں گا کہ وہ میں ہی ہوں۔ خواجہ حسن بھری کا نام آپ نے سنا ہو گا کتنے بڑے محدث تھے ، اللہ

تعالی سے ڈرنے والے تھے عاش رسول تھے ،ان کاحال سنئے ....

ایک مرتبہ حدیث پڑھارہے تھے حدیث میں ذکر آیا کہ جہنم سے جوشخص سب سے اخیر میں نکالا جائے گا وہ ، وہ خض ہو گاجو بچاس ہزار سال کے بعد جہنم سے نکال کر جنت میں داخل کیا جائے گا، تو فرمایا کاش وہ شخص میں ہی ہوتا، کیونکہ اس کے لئے وعدہ توہے کہ وہ جہنم سے نکالا جائے گا۔

یہ دیکھئے!اللہ کی اطاعت کر کے ،اس کی بندگی اور فرماں بر داری کر کے ،
تقویٰ کی زندگی اختیار کر کے بیہ حضرات رورو کر اللہ تعالیٰ کو راضی کرنے کی
کوشش کرتے تھے اور پھر بھی مطمئن نہیں تھے ، اور ہم ہیں کہ ہزار نا فرمانی
کر کے بھی مطمئن اور بے فکر ہیں ،ہم کو چاہئے کہ اس تجارت کو اختیار کریں
جس پر اللہ تعالیٰ یہ وعدہ فرماہے ہیں کہ ﴿ قُنْجِیْکُمْ مِّنْ عَذَابِ اَلِیْمِ ﴾ یعنی یہ
سوداگری تم کو ایک در دناک عذاب سے نجات دینے والی ہے۔

حضرت طاؤی جوایک بڑے درجہ کے تابعی ہیں ان کے خوف کا یہ حال تھا کہ جب رات میں اپنے بستر پر جاتے تو نیند نہیں آتی تھی اور تڑپ تڑپ کر اٹھ جاتے تھے کہ عابد کی نیندیاد جہنم میں اڑگئ، جب اللہ کاخوف دل میں ہو تا ہے تو یہی حال ہو تا ہے اور بندہ قدم پھونک جب اللہ کاخوف دل میں ہو تا ہے تو یہی حال ہو تا ہے اور بندہ قدم پھونک بھونک کرر کھتا ہے اور اگر از راہ بشریت اس سے نادانی ہو جاتی ہے تو نادم ہو تا ہے ، اللہ تعالیٰ کے سامنے رو تا گڑ گڑ اتا ہے تو اللہ تعالیٰ معاف کر دیتے ہیں یہ بھی اللہ تعالیٰ کی کتنی بڑی رحمت ہے کہ بندہ کتنا ہی گناہ کر تا ہے گر جب نادم

ہو کراللہ تعالیٰ سے توبہ کرتاہے تو معاف فرمادیۃ ہیں واقعی ایسے مولیٰ پر تو قربان ہو جانا چاہے اور یہی نہیں کہ گناہوں کو معاف فرمادیۃ ہیں بلکہ جب بندہ صدق دل سے توبہ کرتاہے تواللہ تعالیٰ فرشتوں سے فرماۃ ہیں کہ اس کی جتنی برائیاں ہیں ان کونامہ اعمال سے مٹاد واور ان کی جگہ حسنات درج کردو فرات ہیں ان کونامہ اعمال سے مٹاد واور ان کی جگہ حسنات درج کردو فرات ہیں فاول فیک یُبدّ فی بینگ نیکیاں برائیوں کوختم کردیت ہیں اور فرماۃ ہیں فول فیک یُبدّ فی الله سیّناتھ محسنات کی ہو توبہ کرنے والے وہ لوگ ہیں کہ اللہ تعالیٰ ان کی برائیوں کو نیکیوں سے بدل دیتے ہیں، سیان اللہ! حق تعالیٰ کی ان عنایات پر قربان ہو جانا چاہئے۔

آواب قیامت کے دن کو سمجھوا جس دن کہ اللہ تعالیٰ کے سامنے پیشی ہوگ اس دن کیا چیز کام آوے گی ؟ نہ مال کام آوے گا، نہ اولاد کام آوے گی ، نہ جا کداد کام آوے گی ، نہ جا کداد کام آوے گی ، بیسب کچھ کام نہیں آئے گا، اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں ﴿ يَوْهُمُ لاَ يَنْفَعُ مالٌ وَ لاَ بَنُوْنَ ٥ اِلاَّ مَنْ اَتَى اللّٰهُ بِقَلْبٍ سَلِیْمٍ ﴾ یعنی وہ دن ایسا ہوگا کہ نہ مال نفع دے گانہ اولاد کام آئے گی ہجر ان لوگوں کے جو اللہ کے پاس قلب لیم لے کرآویں گے ، یعنی جن کا قلب پاک ہوگا، قلب لیم ایسے قلب کو کہتے ہیں جس میں شرک نہ ہو، ریانہ ہو، صدر نہ ہو، کبر نہ ہو، کینہ نہ ہو، اللہ تعالیٰ کی محبت ہو۔ رزائل اور بری چیزوں سے وہ پاک ہواور اس قلب میں اللہ تعالیٰ کی محبت ہو۔ حضرت شخ الهند رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ قلب سلیم وہ ہے جس میں روگ نہ ہو، حضرات انبیاء کرام علیہ فرماتے ہیں کہ قلب سلیم وہ ہے جس میں روگ نہ ہو، حضرات انبیاء کرام علیہم السلام کا بیمی کام تھا کہ قلب کو در ست

كرتے اور الله كى محبت قلوب ميں پيدا فرماديتے تھے ، حضور اقدس عليہ كى یاک صحبت سے صحابہ کرام کے اندراللہ تعالی کی کیسی کچھ محبت پیدا ہو گئی تھی کہ اللہ کے لئے انہوں نے اپناسب کچھ قربان کر دیا، آپ نے بیپیوں مرتبہ سنا ہوگا مگر خالی سننے سے کیا ہو تاہے اس کو سمجھئے اور سبق حاصل سیجئے ، کیا نہیں معلوم کہ غزوہ تبوک میں حضرت عمر نے اپنا آدھامال پیش کیااور حضرت صدیق اکبر نے اپناکل مال حضور علیہ کی خدمت میں پیش کر دیا، ہمارے علماء اییخ وعظوں میں ان واقعات کو سناتے بھی ہیں اور ہم برابر سنتے بھی ہیں مگر کچھ کرکے بھی تو د کھلائیں، آج تو ہمارا پیر حال ہے کہ اپنے مال کی زکوۃ بھی حساب کر کے پوری پوری نہیں نکالتے ،شریعت میں نماز کی طرح ز کوۃ بھی فرض ہے، کیا نہیں معلوم کہ حضور علیہ کے وصال کے بعد کچھ لو گوں نے یہ کہاکہ ہم نماز توبڑھیں گے مگرزکوۃ نہیں دیں گے توصدیق اکبڑنے فرمایا کہ جو کھخص نماز وز کوۃ میں فرق کرے گا میں اس سے جہاد کروں گا، صحابہ کرام نے آپ کو نرمی کا مشورہ دیا، حتیٰ کہ حضرت عمرؓ نے بھی فرمایا کہ آپ ابھی نرمی سیجئے تو حضرت صدیق اکبڑنے فرمایا کہ اے عمر!تم جاہلیت میں تو سخت تھے اور اسلام میں اپنے نرم ہو گئے ؟ خدا کی قشم جو شخص رسول اللہ علیہ کی حیات میں اونٹ کی ایک رسی بھی دیتا تھااس کے دینے سے بھی اگر وہ گریز کرے گا تو میں اس سے جہاد کروں گا اور اگر کوئی ساتھ نہ دے گا تو میں تنہا جہاد میں چلاجاؤں گا، تو پھر تمام صحابہ کرام متفق ہوگئے اور کہاکہ ہم سب آپ کے ساتھ ہیں یہ تو مشورہ کا درجہ تھااس کئے اتنا کہہ دیا گیا، جب اللہ تعالی نے ﴿ اَقْیْمُوا الصَّلُوا اَ کُی طُرح ﴿ اَتُوا الزَّ کُوا اَ کُی خَرایا ہے تو پھر اب نماز وزکوۃ میں فرق کیما ؟ ایک دوسری جگہ فرماتے ہیں ﴿ إِنَّ الَّذِیْنَ یَتْلُوْنَ کِتَابَ اللّٰهِ وَاقَامُوا الصَّلُوا اَ وَانْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَهُمْ سِرًّا وَ عَلاَنِیَةً یَرْجُونَ تِجَارَةً لَنْ تَبُورَ ﴾ یعنی جو لوگ کتاب اللہ کی تلاوت کرتے ہیں اور نماز کی پابندی رکھتے تین اور جو پچھ ہم نے ان کو عطا فرمایا ہے اس میں سے پوشیدہ اور علانیہ خرج میں اور جو پچھ ہم نے ان کو عطا فرمایا ہے اس میں سے پوشیدہ اور علانیہ خرج کے امیدوار ہیں جو بھی ماندنہ ہوگی۔

صحابہ اور تابعین کا حال تو بوچھائی کیا ہے کہ ان کو قرآن سے کتالگاؤ
اور شغف تھا،ارے ہم اپنے ہی بزرگوں کے حالات کواگر دیجیں تو ہمارے
سبق حاصل کرنے کے لئے کافی ہے ہمارے حضرت مولانا فضل رحمٰن
صاحب گخ مراد آبادی جو اس آخری دور کے بہت بڑے بزرگ ہیں آپ
محدث بھی ہیں، فقیہ بھی اور بہت بڑے درجہ کے ولی اور بہت بڑے صاحب
نسبت ہیں،ان کی کیا کیفیت تھی سنے! مولانا محمد علی مو نگیری جو ان کے خلفاء
میں سے ہیں ان سے حضرت مولانا نے فرمایا کہ جو مزہ ہم کو قرآن میں ملتاہے
اور جو کیف تلاوت میں حاصل ہو تاہے اگر تم کو ملے تو تم برداشت نہ کر سکواور
اپنے کپڑے بھاڑ کر جنگل کو نکل جاؤ، نیز فرماتے تھے کہ جب میں جنت میں
جاؤں گا اور حور ان جنت میر سے پاس آویں گی تو ان سے کہوں گا کہ بیبیو! بیٹھ جاؤں گا اور حور ان جنت میر مین ہو، جو مزہ قرآن میں ہے کہی چیز میں نہیں۔

حضور اقدس علیہ ایک دفعہ کہیں ہے تشریف لارہے تھے شب کے وقت جنگل میں قیام ہو گیا آپ علیہ نے ایک مہاجر اور ایک انصاری دو صحابیوں کو رات میں پہرہ کے لئے مقرر فرمادیا اس لئے کہ دستمن ہر وفت گھات میں رہتے تھے ،ان دونوں نے آپس میں پیہ طے کرلیا کہ آدھی رات تک ایک آدمی جاگے اس کے بعد وہ اینے دوسر سے ساتھی کو جگادے ، چنانچہ ان میں سے ایک توسو گئے اور دوسرے نے سوچا کہ برکار جاگئے سے کیا فائدہ، لاؤنماز ہی پڑھیں ، اس طرح پہرہ بھی ہو جائے گااور اتناوقت بھی نماز میں گذرے گا، آج ہم لوگ إد هر اُد هر بيٹھ كراينے او قات ضائع كرتے ہيں، گالي گلوچ کرتے ہیں اور صحابی رسول کو دیکھئے فرماتے ہیں کہ وقت کو کیوں ضالکع کریں نماز ہی پڑھیں ، جب انہوں نے نماز میں قرآن پڑھناشر وع کیا توجو دستمن گھات میں لگے تھے ان میں ہے کسی نے آواز کااندازہ کر کے تیر مارااور وہ تیر ان کے سینے میں آگر لگا، انہوں نے وہ تیر نکال کر پھینک دیا اور اپنی تلاوت جاری رکھا، پھر دوسر اتیر آکر لگاانہوں نے اس کو بھی نکال کر بھینک دیا،اسی طرح تیسر الگااس کو بھی نکال کر پھینگا، پھرر کوع و ہجو د کر کے اپنی نماز سے فارغ ہوئے تواپنے دوسرے ساتھی کو جگایااور کہا کہ دیکھو خون جاری ہے انہوں نے یو چھاکیابات ہے؟ تو بتایا کہ اس طرح تیر لگا،انہوں نے کہاجب تم کو پہلا تیر لگا تھااسی وقت تم نے مجھ کو کیوں نہیں جگادیا؟ جواب دیا کہ بھائی مجھ کو تو قرآن کی تلاوت میں ایسی لذت آر ہی تھی اور یہ جی حیاہتا تھا کہ تیر پر تیر لگے اور نماز ہی کی حالت میں تلاوت کرتے ہوئے شہید ہو حاؤل مگر مہ سوچ کر کہ حضور علیہ نے پہرہ کے لئے مقرر فرمایا ہے اگر اس وقت شہید ہو جاؤں گا توبدکام کون انجام دے گاس لئے میں نے نماز ختم کرکے تم کوجگایا۔ دیکھا آپ نے! بیہ تھی صحابہ کی نماز اور ان کی تلاوت، نماز میں جولذت و حلاوت ان کو حاصل تھی ہم لوگوں کواس کا کیا پیتہ ، نماز تومؤمن کی معراج ہے گر ہم لوگ اس کی طرف سے بہت غافل ہیں ہماری غفلت کا بیہ عالم ہے کہ مسجدیں توخوب مزین ہیں مگر نمازی غائب ہیں، حدیث شریف میں آیاہے کہ قیامت کی نشانیوں میں ہے ایک نشانی یہ بھی ہے کہ قرب قیامت میں مساجد نو بهت ہوں گی اور ان میں خوب نقش و نگار ہو گا مگر وہ و بران پڑی ہوں گی یعنی نمازی نہ ہوں گے اور جولوگ نماز پڑھتے بھی ہوں گے ان کے اندروہ کیفیت نه ہو گی،ان کی نماز خشوع ہے خالی ہو گی،اس میں لذت وحلاوت کا کہیں پیتہ بھی نہ ہوگا، اب ہم اپنی نمازوں میں ذراغور کرلیں کہ ہماری نماز کیسی ہوتی ہے، اقبال نے کیاخوب کہاہے۔

شور ہے ہوگئے دنیاسے مسلماں نابود ہم میہ کہتے ہیں کہ تھے بھی کہیں سلم موجود وضع میں تم ہو نصار کی تو تدن میں ہنود میسلماں ہیں جنہیں دیکھ کے شرمائیں یہود بیل تو مرزا بھی ہوسید بھی ہوا فغان بھی ہو

تم سبھی کچھ ہو بتاؤ تومسلماں بھی ہو

مسلمان تو گردن جھکادینے والا ،اللہ ورسول کے حکموں پر مرمنے والا ، حان ومال کو قربان کر دینے والا اور تقویٰ کی زندگی اختیار کرنے والا ہو تاہے اور اسی تقویٰ کی زندگی اختیار کرنے سے وہ اللہ کا محبوب اور دوست بن جاتا ہے، یادِر کھئے کہ دنیا میں اس سے بڑھ کر کوئی نعمت نہیں ہوسکتی کہ آدمی اللّٰہ کا دوست اور محبوب بن جائے، آپ جانتے ہیں کہ اللہ کے ولی کون لوگ ہوتے بِي ؟ الله تعالى خود فرمات بين ﴿ الاَ إِنَّ أَوْلِياءَ اللهِ لاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَهُمْ يَحْزَنُوْنَ ٥ اَلَّذِيْنَ امَنُوْا وَكَانُوْا يَتَّقُوْنَ ٥ لَهُمُ الْبُشْراى فِي الْحَيوةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ طِ لاَ تَبْدِيْلَ لِكَلِمْتِ اللَّهِ جِ ذَٰلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ ۞ یادر کھو!اللہ کے دوستوں پرنہ کوئی اندیشہ ہے نہ وہ مغموم ہوتے ہیں،وہ (اللہ کے دوست) وہ ہیں جو ایمان لائے اور معاصی سے پر ہیز رکھتے ہیں ان کے لئے دینوی زند گی میں بھی اور آخرت میں بھی خوش خبری ہے ،اللہ کی باتوں میں بچھ فرق نہیں ہوا کر تابہ بڑی کامیابی ہے۔

اس آیت کریمہ سے معلوم ہوا کہ اللہ کا محبوب بن جانا، ایمان و تقویٰ کی زندگی اختیار کرنا یہ ہے فوزعظیم، لکھ پتی ہو جانا اور دنیا کا بہت مال ومتاع جمع کرلینا یہ فوزعظیم نہیں ہے، اور اللہ کے جو محبوب بندے ہوتے ہیں ان کی سب سے بردی یہ صفحت بیان کی گئے ہے کہ وہ ہر وقت ڈرتے رہتے ہیں۔

امام احدین حنبل جوائمہ اربعہ میں سے مشہور امام ہیں،ان کے خوف کا

یہ حال تھا کہ جب صبی کواٹھتے تھے تو آئینہ لے کر اس میں اپناچہرہ دیکھتے تھے جب لوگ پوچھتے کہ بھائی میں ڈرتا ہوں کہ گنا ہوں کہ گنا ہوں کی وجہ سے کہیں میراچہرہ سیاہ نہ ہوگیا ہو۔

دیکھا آپ نے! باوجود انتہائی تقوئی اختیار کرنے کے امام احمد بن حنبل کا یہ حال تھا، انہیں کا ایک دوسر اواقعہ سنتے، آپ ایک مرتبہ کسی کے یہاں تقریب میں تشریف لے گئے وہاں دیکھا کہ ایک سرمہ دانی رکھی ہوئی ہے، پوچھا یہ کس چیز کی بنی ہوئی ہے ؟ لوگوں نے بتایا کہ چاندی کی ہے تو فرمایا کہ حضور اقد س عرضی ہے نے سونے چاندی کے بر تنوں کو استعمال کرنے سے منع فرمایا ہے اور یہاں چاندی کی سرمہ دانی استعمال ہوتی ہے اس کئے ایسے گھر میں دعوت نہیں کھا تا اور واپس جا تا ہوں یہ کرا شھے اور وہاں سے چل دیئے۔ دعوت نہیں کھا تا اور واپس جا تا ہوں یہ کہ کرا شھے اور دوسر ااس کے ساتھ یو جا تا ہے تو وہ بھی گناہ میں شریک سمجھا جا تا ہے اور ہمار ایہ حال ہے کہ ہم اپنی برادری کو، دوستوں کو تو ناراض نہیں کر سکتے مگر اللہ اور اس کے رسول کو نیاراض کر لیتے ہیں۔

مولانا محد الیاس صاحبؓ جو دلی میں تھے، تبلیغی جماعت انہیں کی طرف منسوب ہے وہ فرماتے تھے کہ لوگوں کا کیاحال ہے کہ شادی بیاہ میں بھائی بند کو راضی کرتے ہیں چنانچہ دیکھا جاتا ہے کہ جن لوگوں سے دشمنی اور بگاڑ ہوتا ہے ایسے موقعوں پران کو سوطرح خوشامد کرکے راضی کرتے اور مناتے ہیں

حتیٰ کہ پرجوں کو بھی راضی کرتے ہیں ایسے وقت میں وہ بھی اکر جاتے ہیں کہ آج تقریب ہے ہم پھھ لے کر رہیں گے اور آپ ان کودے کر خوش کرتے ہیں اسی کو مولاناالیاس صاحبؓ فرماتے تھے کہ یہ قیامت نہیں ہے کہ برادری کو راضی کرتے ہو مگر محمد رسول اللہ علیہ کو راضی کرتے ہو مگر محمد رسول اللہ علیہ کو ناراض کرتے ہو۔

کہاں ہے امت ! کہ خدا ناراض ہو جائے تو برواہ نہیں ، رسول ناراض ہو جائے تو پر واہ نہیں، قرآن کے خلاف کرے تو پر واہ نہیں، حدیث کے خلاف کرے تو پرواہ نہیں، کیااس کا نام ایمان ہے ؟ اور مؤمن کی یہی شان ہے ؟ صحابہ کرام م کو تو ہر وقت اس کی فکر رہتی تھی کہ اللہ تعالیٰ کو کیسے راضی کریں اور حضورا قدس عليه كوكيسے خوش ركھيں، بائے افسوس! مسلمان كہاں بننج حيكے ہيں! غزوهٔ تبوک میں جب کہ شدت کی دھوپ کا زمانہ تھا، تھجور بھی یک رہے تھے،منافقین اس غزوہ میں شریک نہیں ہوئے اور تین مخلص صحابی بھی رہ گئے تھے انہوں نے یہ خیال کیا کہ بعد میں جاکر حضور علیہ کے ساتھ ہو لیں گے مگر نہیں جاسکے اور حضور علیہ منزل بہ منزل وہاں پہنچ گئے ،جب مدینہ منورہ واپس تشریف لائے تو منافقین نے آکر جھوٹی قشمیں کھا کھا کر اینے عذر بیان کئے اور آپ نے اُن کے ظاہر حال پر نظر کرتے ہوئے اولاً قبول فرمالیا پھر بعد میں اللہ تعالیٰ نے ان کی قلعی کھول دی اور سب منافقین رسواہوئے، مگریہ تین صحابی جوسیجاور مخلص تھے انہوں نے آگر حضور علیہ

کے سامنے اپنی غلطی کا صاف صاف اقرار کر لیا کہ اے اللہ کے محبوب! ہمارے پاس سواری بھی تھی اور ہتھیار بھی تھے، سب انتظام تھا کوئی عذر نہ تھا، محض سستی کی بناء پر ہم آپ کے ساتھ نہ جاسکے ،اللہ کے محبوب نے اتنی ہی بات پر حضرت کعب اوران کے دونوں ساتھیوں کے بارے میں جو کہ بدر میں شریک ہونے والے ، اُحد میں شریک رہنے والے ، نماز پڑھنے والے ، ز کوۃ دے والے سب کچھ تھے مگر ایک مرتبہ ستی سے جہاد میں نہیں شریک ہوئے تو آپ علی نے سب کو تھم فرمادیا کہ کوئی ان سے کلام نہ کرے ، چنانچہ وہ مدینه کی گلیوں میں گھومتے پھرتے تھے گرنہ تو کوئی ان کوسلام کر تا تھااور نہ ان کے سلام کاجواب دیتاتھا، حضور علیہ کوسلام کرتے تھے تو آپان کی طرف سے منہ پھیر لیتے تھے، کعب بن مالک خود ہی نقل فرماتے ہیں کہ میں ایک روز نہایت رنج والم میں مدینہ سے باہر نکا ،ابو قارہؓ میرے بچازاد بھائی تھے اور ہم دونوں میں نہایت محبت تھی، میں ان کے یاس چلا گیااور ان کوسلام کیا توانہوں نے جواب تک نہیں دیااور منہ پھیر لیا، میں نے کہاابو قیادہ! تم خوب جانتے ہو کہ میں خدا و رسول سے محبت رکھتا ہوں اور نفاق وشرک کا میرے دل پر کوئی اثر نہیں، پھرتم کیوں مجھ سے بات نہیں کرتے ،ابو قادہؓ نے اب بھی جواب نہ دیا، جب میں نے تین باراس بات کودہرایا توصرف اتناجواب دیا کہ "الله و رَسُولُهُ أَعْلَمُ "لِعِنى الله اور رسول ہى كوخوب معلوم ہے، مجھے بہت ہى رقت مونی اور میں خوب ہی رویا،اس کے بعد شہر کولوٹ کر آیااور مدینہ کے بازار

ہے گذر رہاتھا تودیکھا کہ ایک قبطی جو شام سے غلہ فروخت کرنے کے لئے آیا تھا یہ اعلان کر رہاتھا کہ مجھے کوئی کعب بن مالک کا پہتے بتلادے ،لو گوں نے مجھے د مکھ کر میری طرف اشارہ کر دیا، چنانچہ وہ قبطی میرے یاس آیااور غسان کے عیسائی باد شاہ کا ایک خط دیا جس کا مضمون پیہ تھا کہ مجھے معلوم ہوا ہے کہ تمہارے سر دارنے تم پر انتہائی ظلم کررکھاہے اور سخت بے وفائی کامعاملہ کیا ہے اللہ تعالیٰ تم کواس ذلت اور ناقدری کی جگہ نہ رکھے ، سواگر تم وہاں سے منتقل ہوناچا ہو تو ہمارے پاس آ جاؤہم تمہاری ہر طرح غم خواری اور مدد کریں گے،جب میں نے عیسائی باد شاہ کے اس خط کو پڑھا توا بیے دل میں کہا کہ بیہ بھی میری ایک آزمائش ہے اور اس سے مجھے بہت صدمہ ہوا کہ میرے بارے میں کا فرلو گ طمع کرنے گئے، پھر میں نے اس خط کو تنور میں ڈال کر نذر آتش کر دیا، ابن عابد کی روایت ہے کہ کعب بن مالک نے اس خط کے بعد رسول اللہ علیہ ہے عرض کیا کہ پارسول اللہ! آپ کے اعراض کی وجہ سے میر ابیرحال ہو گیا ہے اور میں اس نوبت کو بہنچ گیا کہ میری طرف مشر کین رغبت کرنے لگے اورا بنی طرف مائل کرنے کے خواہش مند ہونے لگے، بہر حال کعب بن مالک ؓ یراس حالت میں جالیس دن گذر نے کے بعد حضور عظیمہ کے قاصد خزیمہ ابن ثابت یہ حکم لے کر پہنچے کہ اپنی اہلیہ سے علیحدگی اختیار کرلو، انہوں یو جھا کہ طلاق دے دوں؟ تو کہا کہ نہیں بلکہ بیوی سے علیحدہ رہیں اس سے ملا قات نہ کریں، چنانچہ اپنی بیوی کو میں نے میکے بھیج دیا،الغرض اب بیوی سے بھی

جدائی ہو گئی اور پچاس دن تک وہ اسی حال میں تڑ پتے رہے کہ زمین باوجود کشاد گی کے ان پر ننگ نظر آتی بھی کوئی بھی ان کواپنا نظر نہیں آتا تھاد نیا ہی ان کے لئے تاریک تھی اور پیاس دن کے بعد قرآن کی آیات نازل ہوئیں اوران كى توبه قبول موكى جبيهاكه الله تعالى ارشاد فرمات بير، ﴿ وَ عَلَى الثَّلَقَةِ الَّذِيْنَ خُلِّفُوا حَتَّى إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنْفُسُهُمْ وَظُنُّوا أَنْ لاَّ مَلْجَأً مِنَ اللَّهِ اِلاَّ اِلَّهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوْبُوْا إِنَّ اللَّهَ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾ (با) اور ان تين شخصول ك حال یر بھی توجہ فرمائی جن کامعاملہ ملتوی جھوڑ دیا گیاتھا یہاں تک کہ جبز مین باوجود ا بنی فراخی کے ان پر تنگی کرنے لگی اور وہ خو دا بنی جان سے تنگ آگئے اور انہوں نے بچھ لیا کہ خدا کی گرفت سے کہیں بناہ نہیں مل سکتی بجزاس کے کہ اس کی طرف رجوع کیا جائے پھران کے حال پر بھی خاص توجہ فرمائی تاکہ وہ آئندہ بھی رجوع رہا کریں بیٹک اللہ تعالیٰ بہت توجہ فرمانے والے، بڑے رحم کرنے والے ہیں۔ آپ بتلایئے کہ ایک غلطی کی وجہ سے مخلص اور سیے صحابی پر حضور علیہ کی طرف سے کیساعتاب ہوا اور ہم جان بوجھ کر نماز قضا کریں ، ز کو ۃ ترک کریں،روزہ ترک کریں،البداوراس کے رسول کی نافر مانی کریں، جھوٹ بولیس غیبت کریں، بہتان لگائیں، قرآن وحدیث کے احکام سے کوسوں دور ہو جائیں، تب بھی مسلمان ہیں اور حضور اقدس علیہ کی محبت کادعویٰ کرتے ہیں؟ آخر یہ کیسے مسلمان ہیں اور یہ کون سی محبت ہے؟ الله تعالی تو فرماتے

ہیں کہ ﴿فُلْ اِنْ کُنتُمْ تُحِبُّوْنَ اللّهَ فَاتَّبِعُوْنِیْ یُحْبِبُکُمُ اللّهُ ﴾ یعن اے الله کے رسول! آپ ان لوگوں سے کہہ دیجے کہ اگر تم الله کی دوستی کا دعوی کرتے ہو تو میری اتباع کرو،الله تم کومجوب بنائے گا،اور فرماتے ہیں ﴿وَالْعَصْرِ اِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِیْ خُسْرِ اِلاَّ الَّذِیْنَ امَنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحٰتِ ﴾ قتم ہے ان الله کی تمام انسان گھائے میں ہیں مگر وہ لوگ جوالیمان لاے اور نیک عمل کیا، نیک کام وہی ہے جو شریعت سے ثابت ہواور جو چیز شریعت سے ثابت نہیں اس کو کتناہی لوگ کہیں وہ ہر گزنیک کام نہیں ہو سکتا، جو چیز صحابہؓ نے نہیں کیا، تابعینؓ نے نہیں کیا، محد ثینؓ نے نہیں کیا، ائمہ مجہدینؓ تابعینؓ نے نہیں ہے ،اصول شرع تو چار ہی ہیں جن سے احکام غابت ہوتے ہیں، کتاب الله، سنت رسول الله، اجماع امت اور قیاس مجہد، ان خاب ور دی ہیں کیا وہ اور کی چیز سے کوئی تھم ثابت نہیں ہو سکتا۔

تو بھائی! میں آپ سے یہ کہہ رہا ہوں کہ اگر ہم کو عذاب جہنم سے اور دوزخ کے شعلوں سے بچنا اور جنت میں جانا ہے اور اللہ ور سول کوراضی کرنا ہے تو چاہئے کہ ہم شریعت کی پابندی کریں، کوئی راضی ہویانہ ہواس کی پرواہ نہ کریں،اگر ہم لوگ اس کی ہمت کرلیں تو دنیا کی زندگی بھی کامیاب بن جائے اور اللہ کی رحمت ہم پرنازل ہو

آج بھی ہوجو براہیم ساایماں پیدا آگ کر سکتی ہے اندازِ گلستاں پیدا آج اگر ہمار اایمان سچا ہوجائے اور ہم اعمال صالحہ اختیار کرلیں ، شادی

میں، غمی میں، لینے دینے میں، ملنے جلنے میں، کاروبار میں، صورت میں، سیرت میں، غرض ہر چیز میں محمد رسول الله علیہ کا طریقه اختیار کریں تو آج بھی الله تعالیٰ کی رحمت نازل ہو۔

آیئے ہم اور آپ سب مل کر اپنے کو تبدیل کریں، اپنے عقیدے کو در ست کریں، اپنے عقیدے کو در ست کریں، اعمال صالحہ اختیار کریں، رسول اللہ علیہ کی سنت اور آپ کا طریقہ اختیار کریں، اتباعِ سنت ہی اصل ہے اور یہی خداسے قرب کاذر بعہ ہے بزرگان دین نے سب سے زیادہ اس کااہتمام فرمایا ہے۔

حضرت بایزید بسطائ گانام نامی آپ نے سنا ہو گاان کے حالات میں لکھا ہے کہ ساری عمر محض اس وجہ سے خربوزہ نہیں کھایا کہ ان کو کوئی حدیث الیم نہیں ملی جس سے معلوم ہو کہ حضور علیہ نے خربوزہ نوش فرمایا ہے حالا نکہ حدیث سے آپ کا خربوزہ نوش فرمانا ثابت ہے مگر ان کو حدیث نہیں ملی اس لئے نہیں کھایا، یہ تھا عشق رسول، اسی کوعلامہ اقبال نے کہا ہے۔

کامل بسطام در تقلید فرد اجتناب از خوردن خربوزه کرد حضرت جبنید بغدادی گااولیاء الله میں جو مقام ہے آپ جانتے ہیں کتنے

بڑے مرتبے کے شخص ہیں وہ فرماتے ہیں کہ بایزید بسطامی کااولیاء کی جماعت میں وہ درجہ ہے جو فرشتوں کی جماعت میں حضرت جبریل کاہے۔

حضرت بایزید بسطائ سے کسی نے آکر کہا کہ فلاں بزرگ ہوا پر اڑتے ہیں اور ایک مہینہ کاراستہ ایک دن میں طے کر لیتے ہیں تو فرمایا کہ وہ توایک

مہینہ کاراستہ ایک دن میں طے کرتے ہیں اور شیطان مشرق سے مغرب تک ایک لحظہ میں طے کرتا ہے معتقد ہو جاؤ، ہوا پراڑنا کرامت نہیں ہے ملکہ اصل کرامت ہیں ہے کہ محمد رسول اللہ علیہ کی اتباع کرو۔

ہے بلدہ اس رامت یہ ہے کہ مدر عول اللہ عظیہ کا بہاں رو۔
ایک بزرگ دریائے دجلہ میں پانی پر مصلیٰ بچھا کر نماز پڑھ رہے تھا اس اثناء میں ایک دوسر ہے بزرگ وہاں آئے اور ہواپر مصلیٰ بچھا کر نماز پڑھنے گئے، جب نماز سے فارغ ہوئے تو فرمایا کہ تم نے دریا میں نماز پڑھ کی تو کیا ہوا؟ پانی میں مجھلیاں بھی رہتی ہیں اور میں نے ہوا میں نماز پڑھ کی تو کیا ہوا؟ ہوا میں چڑیاں بھی رہتی ہیں، اگریہ کوئی کمال ہو تا تو حضور اقد س عظیم بھی پانی اور ہوا پر نماز پڑھی اور آپ کا دل عرش پر رہتا پر نماز پڑھے اور اس کا دل عرش پر ہو، اور ساری بزرگی اس میں ہے کہ سنت کی ہیروی کرے۔
ساری بزرگی اس میں ہے کہ سنت کی ہیروی کرے۔

شخ می الدین ابن عربی "بہت بڑے قطب زمانہ سے ان کوشٹے اکبر کہاجاتا ہے وہ فرماتے ہیں کہ مسجد میں داخل ہوتے وقت پہلے دایاں پیرر کھنااور نکلتے وقت پہلے بایاں پاؤں نکالناسنت ہے جو اس کو سنت سمجھ کر کر تاہے تو یہ اتنی بڑی کرامت ہے کہ سومر تبہ ہوا پراڑ نااس کے مقابلہ میں پچھ نہیں، وجہ اس کی بیہ ہے کہ اس میں اتباع سنت ہے اور اتباع سنت سے قرب ہو تاہے اور ہوا پر اڑنے سے کچھ بھی قرب نہیں ہو تااگر ہم سنت کا راستہ اختیار کرلیں تو پر اڑ دو ان کے ہم کو چاہئے کہ اپنے کو تبدیل کریں، یاد

ر کھو اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿إِنَّ اللّٰهَ لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوْا مَا بِانْفُسِهِمْ ﴾ واقعی اللہ تعالی کسی قوم کی حالت میں تغیر نہیں کر تاجب تک وہ لوگ اپنی حالت کو نہیں بدل دیتے ،اسی کوعلامہ حاتی فرماتے ہیں ۔ خدانے آج تک اس قوم کی حالت نہیں بدلی نہ ہوجس کو خیال آپ اپنی حالت کے بدلنے کا نہ ہوجس کو خیال آپ اپنی حالت کے بدلنے کا

ہم میں بہت سے لوگ ایسے ہیں جن کے بال پک گئے، ضعیفی آگئ مگر ہمارا وہی حال بدہے، بھائی ہم سوچیں کہ ہم کوحضور علیت کے سانچے میں ڈھلنا ہے، اپ گناہوں سے تجی توبہ کرناہے، ہر مر دکو، ہر عورت کو، ہر بوڑھے کو، ہر جوان کواپنے گناہوں سے توبہ کرناچاہئے، بس ایک دوبات اور بیان کر کے ختم کرتاہوں۔

حضرت فضیل بن عیاض ہہت بڑے بزرگ ہیں، مگر ان کی ابتدائی
زندگی کیسی تھی کہ جنگل میں رہتے تھے ان کے ساتھ اور بھی بہت سے لوگ
تھے اور جو قافلے ادھر سے گذرتے تھے ان کولوٹ لیا کرتے تھے، لیکن جب
اللہ کاخوف طاری ہوا اور توبہ کی توفیق ہوئی توجس جس کا مال لوٹا تھا سب کو
لے جاکر واپس کیا یا معاف کرایا، ایک یہودی کا بھی مال لوٹا تھا مگر اس کی
ادائیگی کے لئے ان کے پاس کچھ نہیں رہ گیا تواس کے پاس پہنچے اور اس سے کہا
کہ اے بھائی! تمہارا مال بھی ہم نے لوٹ لیا تھا لیکن اب اس کی ادائیگی کے
لئے میرے پاس پچھے نہیں رہااس لئے تم اس کو معاف کر دو، اس نے کہا ہیں

ہر گز نہیں معاف کروں گا، کئی دن تک پڑے رہے تواس نے ان کو ذلیل کرنے کے لئے ایک دن بہ حرکت کی ایک تھیلی میں بالو بھر کرکسی طاق برر کھ دیااوران سے کہا کہ جاؤاس طاق پر سے تھیلی اٹھالاؤ،اور اس کا مقصد یہ تھا کہ جب وہ لائیں گے توسب کے سامنے کہوں گا کہ اس تھیلی میں سونا تھااس کو تم نے نکال کر اس میں بالو بھر دیا ہے،ا بھی تمہاری عادت جھوٹی نہیں اور آئے ہو معافی مانگنے ؟اس طرح حضور علیہ کاایک آدمی رسواہو گا، تاریخ میں لکھا ہے کہ حضرت فضیل ؓ نے جب وہ تھیلی یہودی کے سامنے لا کرر کھی اور اس نے تھیلی کوانڈیلا تو دیکھا کہ اس میں بجائے بالو کے سونا بھراہے ،اس کااس یہودی کے اوپر اتنااثر ہوا کہ حضرت فضیل ؓ سے کہا آپ ہاتھ بڑھا پئے میں آپ کے ہاتھ پرایمان لاتا ہوں اور فوراً کلمہ پڑھ لیا" اَشْھَدُ اَنْ لاَّ اِللهَ اِلاَّ الله وَأَشْهَدُ أَنَّا مُحَمَّداً رَّسُولُ اللهِ "اوركهاكه بم في توريت مين يرصاب کہ امت محدید میں جو تیجی توبہ کرے گاوہ اللہ کاولی بن جائے گا، واقعی آپ نے سچی توبہ کی ہے۔

 بدل ڈالے، توبہ نصوح اسی کو کہتے ہیں، اللہ تعالیٰ اسی کا حکم اس آیت میں فرماتے ہیں ﴿ يَا يُنْهَا الَّذِيْنَ امَنُوْا تُوبُوْا اِلَى اللّٰهِ تَوْبَةً نَصُوْحاً ﴾ اے ایمان والواتم الله کے آگے کی توبہ کرو۔

اس آیت میں سب صفات سے مقدم توبہ کو فرمایا ہے، اس کئے بزرگوں نے پہلا دروازہ توبہ کو قرار دیا ہے، جس طرح احکام ظاہری میں سب سے مقدم ہے کہ ناپاک آدمی نماز نہیں پڑھ سکتا اس کے لئے عسل کر تا ہے پاک ہو تا ہے، نماز کے لئے یہ شرط ہے کہ جسم پاک ہو، جگہ پاک ہو، کپڑا پاک ہو، تب نماز ہوتی ہے اس طرح دل کایا کہ ہونا بھی ضروری ہے اور توبہ کے ذریعہ سب نماز ہوتی ہے اس طرح دل کایا کہ ہونا بھی ضروری ہے اور توبہ کے ذریعہ

ول ہی پاک کیاجا تا ہے آگر ہم نے سب کچھ پاک کر لیا مگر ہمارادل ناپاک ہے تو ہماری نماز کسی ہوگی ظاہر ہے ، اسی دل کو پاک کرنے کے لئے اور دل کو دل بنانے کے لئے رسول اللہ علیہ و نیا میں تشریف لائے ، اللہ تعالی فرماتے ہیں شخص الگذی بعَث فیی الاُمِّیِّن رَسُوْلاً مِّنْهُمْ یَتْلُوْ عَلَیْهِمْ ایَاتِهِ وَیُزَکِّیْهِمْ وَیُعَلِّمُهُمُ الْکِتَابَ وَ الْحِکْمَةَ ﴾ (پ۸۲) وہی ہے جس نے ناخواندہ لوگوں میں انہیں میں سے ایک پینیمبر بھیجا جو ان کو اللہ کی آئیتن پڑھ پڑھ کر سناتے ہیں اور ان کو پاک کرتے ہیں اور ان کو کتاب و دانشمندی سکھلاتے ہیں۔

حضور اقدس علی کے کتنے ہی دلوں کو پاک کر دیا اور آپ کی بعث کا مقصد ہی یہ تھا کہ نفوس کا تزکیہ فرمائیں اور اسی طرح یہ سلسلہ قیامت تک جاری رہے گا اور حضور علیہ فرمائیں اور اسی طرح یہ سلسلہ قیامت تک جاری رہے گا اور حضور علیہ کے بعد ان کے سیچ جانشینوں کی صحبت سے لوگوں کے قلوب پاک ہوتے رہیں گے جو کوئی اللہ والوں کا دامن تھام لے گا اس کا دل بھی پاک ہوجائے گا، ہمارے ایک عزیز تھے جن کا انتقال ہو چکا اللہ تعالی ان کی مغفرت فرمائے ، انہوں نے حضور علیہ کی شان میں ایک نعت کہی ہے اور خوب بات کہی ہے کہتے ہیں ہے

وہ بندوں کوحق سے ملادینے والے وہ پیغام خالق سنا دینے والے عرب کی زمین کو ہلادینے والے وہ دوزخ کو جنت بنادینے والے حضور علیقی کے دنیا میں تشریف لانے سے پہلے دنیا دوزخ کا نمونہ بنی ہوئی مختی حضور اقدی علیقی نے دنیا کو جنت بنایا پھر صحابہ کمام کا دور اور اس کے بعد

تابعین اور تبع تابعین کا دور آیا ، ان سب زمانوں کو خیر القرون کہا جاتا ہے، تر ذری شریف میں بہ حدیث ہے حضور علیہ ارشاد فرماتے ہیں کہ جس نے مجھے دیکھا یا مجھے دیکھنے والے کو دیکھااس کوجہنم کی آگنہیں جلائے گی، سجان اللہ!جب ان کے دیکھنے میں بیراثر ہے توان کی صحبت میں کیسا کچھ اثر ہو گااس لئے کہا گیا یہ ک زمانے صحبت بااولیا بہتر از صد سالہ طاعت بے ریا اب ہماراحال بیہ ہے کہ اللہ والوں کی صحبت میں جی نہیں لگتا، ناچ گانوں کی مجلسوں میں بیٹھتے ہیں بری صحبتوں میں وقت گذارتے ہیں اور ہوٹلوں میں بیٹھ کر اخبار دیکھتے ہیں ، قصے کہانیوں کی کتاب کوخوب شوق سے پڑھتے ہیں مگر اللہ کی کتاب کونہیں پڑھتے ،اللہ والوں کی مجلسوں میں نہیں بیٹھتے، ہمارے مردوں کا بھی یمی حال ہے اور عور توں کا بھی، رہے بیچے تووہ بڑوں ہی سے سکھتے ہیں۔ عورتول میں رابعہ بصریہ بھی تھیں وہ رات میں عبادت کرتی رہتی تھیں اور پاس میں اپنا کفن بھی رکھتی تھیں جب نیندآتی تو کفن د کھا کراینے آپ کو مخاطب کر کے فرماتیں کہ اے رابعہ!ایک دن یہاں سے جانا پڑے گااور قبر کے *گڑھے* میں قیامت تک سوناپڑے گااس کے لئے کچھسامان کرلے،اسی کوکسی نے کہا ہے۔ حاگنا ہو حاگ لے افلاک کے سائے تلے حشرتك وناير ع كاخاك كيمائ تلے اسی طرح سے وہ ساری رات عبادت میں شغول زئیں جب صبح ہونے لگتی تو بڑی حسرت سے کہتیں کہ یااللہ!اب آفاب نکلنے والا ہے اب مجھے اپنے آقا کا کام کرنا پڑے گا، کاش کہ رات ہی رہتی ہے نہ ہوتی تا کہ میں آپ کی عبادت کرتی رہتی۔ اللہ اکبر! کسی وقت ہماری عورتوں کا بیہ حال تھا، واقعی جس کواللہ کی عبادت میں مزومل جاتا ہے اس کا یہی حال ہو جاتا ہے۔

د لا کل الخیرات جو درود شریف کا مجموعہ ہے ، محمد بن سلیمان جزولی نے اس کو جمع فرمایاہے آپ اینے مریدوں کولے کرسفر کر رہے تھے،ایک بستی میں پہنچے وہاں ظہر کی نماز کا وفت آخر ہونے لگایانی کی تلاش ہوئی،ایک کنواں ملاکیکن رسی ڈول نہ تھی یہ لوگ بہت پریثان تھے کنویں کے گرد پھرتے تھے کنویں سے کچھ فاصلہ پرایک مکان تھااس میں ایک آٹھ نوسال کی لڑکی شخ کی بیہ حالت دیکھ رہی تھی، لڑکی نے یو چھا آپ کیوں پریشان ہیں ؟ شیخ نے جواب دیا کہ میں محمہ بن سلیمان جزولی ہوں ، ظہر کا وفت تنگ ہے ڈول اور 'رسی نہیں ہے کہ یافی نکال کرہم لوگ وضو کرکے نماز اداکریں اس لڑکی نے کہا آپ اتنے بڑے شیخ ہیں آپ کویانی نکالنے کے لئے رسی ڈول کی کیاضرورت ہے؟ہم کو تواس کی ضرورت نہیں بروتی، شیخ نے کہا کیوں نداق کرتی ہو ہم کو نماز میں دریہ ہورہی ہے جلدی سے رسی ڈول لاؤ،اس نے کہانداق نہیں کررہی ہوں صحیح بات ہے، ذر ادیکھئے اس نو برس کی لڑگی کا کیا حال ہے، آج کل توسو برس کی عورت کا بھی یہ حال نہیں ہے ان کو قربان ہونا چاہئے وہ لڑکی کچھ بڑھ کر دَم کرتی ہے اور کنویں کایانی جوش مار کر اویر آ جاتا ہے ، جب پانی اوپر آگیا تواس نے لوگوں سے کہا کہ آیئے وضو بیجئے ، شیخ کو بڑا تعجب ہوااور فرمایا کہ بیٹی تونے کیا پڑھ کر دَم کیاہے ؟اس نے کہا کچھنہیں بس

در ود شریف پڑھ کر دم کر دیاہے، وہ در ود دلا کل الخیرات میں موجو دہے، آپ کہیں گے کہ ہم بھی تو پڑھتے ہیں ہمارے پڑھنے سے ایسا کیوں نہیں ہو تا تو ہم لہیں گے کہ آپ کی زبان نایاک ہے اس لئے اس کا ثمرہ مرتب نہیں ہو تا۔ درود شریف میں آج بھیوہی برکت ہے، کیوں بھائی! آپ کے پاس ایک چیجہ ہے اور آپ کومعلوم ہو کہ اس میں نجاست لگی ہوئی ہے پھر اسی چمچہ سے اگر شور باوغیرہ نکالاجائے تو کیا آپ اسے کھاسکتے ہیں؟ ہر گزنہیں کھائیں گے کیونکہ وہنایاک ہے پہلے دھو کراہے یاک کریں گے تب استعال کریں گے اس طرح بزرگوں نے فرمایا ہے کہ زبان دل کا چیجہ ہے جب ہماری زبان پاک ہوگی تو اس میں بھی وہی اثر ہو گا جو اللہ والوں کی زبان میں ہو تا ہے ہم نے تو اپنی زبانوں کو نایاک کرلیاہے ، دل کو نایاک کرلیاہے ، پھر ہماری زبانوں میں اثر ہو تو كَسِي ہو؟ اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِيْنَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِيْنَ ﴾ بيتك الله تعالى توبه كرنے والوں كواورياك صاف رہنے والوں کویپند فرماتے ہیں۔

مسلمان کی توبہ شان ہونی چاہئے کہ اس کا دل بھی پاک ہو،اس کی زبان بھی پاک ہو،اس کی زبان بھی پاک ہو،اس کا نام بھی پاک ہو،اس کا باطن بھی پاک ہو،اس کا باطن بھی پاک ہو، آسئے! آج صحیح معنوں میں ہم مسلمان بن جائیں، فرماں بردار بن جائیں اور حضور اقد س علیہ کے صحیح معنوں میں امتی بن جائیں،اس میں جاری فلاج ہے۔

آپ سے کہتا ہوں کہ اللہ والوں کی صحبت اختیار کیجے اور معتر علماء نے جو کتابیں لکھی ہیں ان کو پڑھے، نیز ان کتابوں کو اپنے بچوں کو سنا ہے، گھروں میں اپنی عورتوں کو سنا ہے، حکایا ہے جائے پڑھے، فروع الایمان، جزاء الاعمال، بہتی زیور پڑھے، اس طرح صلحین امت کی جو کتابیں ہیں ان کو پڑھے، جب اس میں دل لگ جائے گا اور اللہ کے ذکر اور اس کی یاد میں آدمی شغول ہوجائے گا تو پھر کسی دوسر می چیز میں جی نہیں گئے گا، کار وبار کو شریعت نے منع نہیں کیا ہے اس کو بھی سے چئے مگر شریعت کے مطابق سے چئے، قربان جائے حضور علی ہے اس کو ہماری ہر چیز کو عبادت بنادیا، ہماری عادت کو بھی عبادت بنادیا، ہمارا کھانا بھی عبادت ہو سکتا ہے بشر طیکہ اس میں سنت کا لحاظ کریں، ہمارا ملنا جانا، اٹھنا بیٹھنا، لینا دینا، اگر یہ سب اللہ کے لئے ہو جائے تو سب عبادت بن جائے۔

میں یہ بیان کر رہاتھا کہ ہم اس تجارت کو اختیار کرلیں جس کی طرف اللہ تعالیٰ نے ہم کو دعوت دی ہے یعنی سپچ دل سے ایمان لائیں اور جانی ومالی قربانی اللہ کے راستے میں پیش کریں، تو اللہ تعالیٰ ہمارے گناہ معاف کر دیں گے اور ہمیں جنت میں داخل کریں گے جس کی آسائش وراحت کا دنیا میں کسی کو اندازہ نہیں ہوسکتا، وہاں تو ایسی الی نعمتیں ہیں جن کونہ کسی آنکھ نے دیکھا، نہیں کان نے سنا، دہاں تو ایسی اس کا خیال ہی گذر ا، اس کا صبح اندازہ تو واقعی وہیں چل کر ہوگا۔ نہیں میں ایک مدت سے اس بستی کو جانتا ہوں اور عرصہ سے میری بھی یہاں میں ایک مدت سے اس بستی کو جانتا ہوں اور عرصہ سے میری بھی یہاں

آنے کی خواہش تھی اور اس بہتی والوں کی بھی خواہش تھی، ان لوگوں نے بار ہااس کا اظہار کیا، لیکن اللہ تعالیٰ کے یہاں ہر چیز کا ایک وقت مقررہے، آج اللہ تعالیٰ کی طرف سے اس کا فیصلہ تھا کہ میں آپ کی بہتی میں آوں چنانچہ آگیا اور آپ حضرات سے مل کرجی خوش ہوااور آپ کے ہر تاؤسے بھی ہڑی خوشی ہوئی، اللہ تعالیٰ آپ کو اس کی جزادے اور ہر طرح سے خوش رکھے، دین پر ممل کرنے کی توفیق عطافر مائے اور عافیت سے رکھے۔

میں پناحال سے عرض کرنا ہوں کہ اس قابل نہیں ہوں کہ نہیں آ جا سکوں اللہ آباد میں ڈاکٹر ابرار صاحب کے یہاں بیار ہو کر آیا ہوں، تین مہینہ سے بیار ہوں میرے اندر دمنہیں تھا کہ اس وقت کچھ بیان کرتا اور بیان سے پہلے میرے ہوش و حواس بھی درست نہیں تھے پھر بھی اللہ تعالیٰ نے جو کچھ کہلوادیا میں نے کہہ دیا، لہٰذا آب نے جو کچھ سناہے اس برعمل کرنے کی کوشش کریں،اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایمان اور عمل برجو وعدے ہیں وہ سب برحق ہیں آدمی ان پریفین رکھے تو فلاح و کامیابی ضرور حاصل ہو گی، بس اب صرف ایک آیت پڑھ کر بیان ختم کر دوں گاباری تعالی ارشاد فرماتے ہیں کہ ﴿مَنْ عَمِلَ صَالِحاً مِّنْ ذَكُر اَوْ أُنْثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيواةً طَيِّبَةً وَّ لَنَجْزِيَنَّهُمْ اَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ مَا كَانُوْا يَعْمَلُوْنَ ﴾ لينى كوئى مرد هوياعورت بشرطيكه وهمؤمن هواور عمل صالح کرے تو ہم اس کو ضرور بالضرور حیات طیبہ عطا کریں گے اور (آخرت میں)ان کے اچھے کا موں کے عوض میں ان کا جردیں گے۔

حیات طیبہ کہتے ہیں خوشگوار زندگی کو،ایک زندگی ہے کیف ہوتی ہےاور ایک زندگی باکیف ہوتی ہے ، بزرگان دین کو دین پرعمل کرنے کی وجہ سے اسی دار د نیامیں با کیف زند گی حاصل ہو جاتی ہے اور ان کو مزہ ملتاہے کہ د نیاہی میں ان کو جنت کا مزہ آنے لگتا ہے ،اس لئے ہمارے مردوں کو،عورتوں کو،جوانوں کواور بوڑھوں کو غرضیکہ سب کو دین برعمل کرنا چاہئے اور شریعت کے مطابق اپنی زندگی بنانا چاہئے اور وہ ایمانی جذبہ پیدا کرنا جاہئے جس سے ہماری زندگی با کیف ہو جائے اور بچوں کو میں کیا کہوں جب ہمارے بوڑھے مرد اور بوڑھی عورتیں دین کی طرف نہیں آتیں تو پھر بیجے تو بڑوں ہی سے سکھتے ہیںان کے اندرعمل کا جذبہ اور داعیہ کیے بیرا ہو گا؟اگر آپ جاہتے ہیں کہ ہمارے بیچے بھی دین کی راہ اختیار کریں، نیک رائے پر لگیں تو پہلے خو دعمل کے لئے مستعد ہوجائے، دیکھئے! حضورا قدس علیہ کے زمانہ مبارک میں دونو عمر بچے جو آپس میں بھائی تھے ایک جہاد میں جانے کے لئے حضور علیہ کی خدمت میں بڑے شوق سے آئے، آپ نے بڑے بھائی کو جہاد میں لے لیا، دوسرے سے فرمایا کہ تم ابھی جھوٹے ہوا بھی جہاد میں نہیں جاسکتے تواس نے عرض کیا کہ حضور ً! آپ نے میرے بھائی کو عمر میں بڑا ہونے کی وجہ سے لے لیااور مجھے جھوڑ دیا حالا نکہ اگر آپس میں ہماری گُشتی ہو تو میں اسے بچھاڑ سکتا ہوں جنانچہ گُشتی کرائی گئی تو جھوٹے بھائی نے بڑے بھائی کو بچھاڑ دیا تب حضور علیہ نے فرمایا کہ اچھا بھائی تُم بھی چلو۔ سحان الله! کیا جذبہ تھا! دیکھا آپ نے ، مٹھائی کھانے کے لئے جارے

تھ؟ جان دینے کے لئے جانا چاہتے تھے اور اس کے لئے یہ جذبہ تھا کہ ہرایک سلے این جان قربان کرنے کے لئے تیار رہتاتھا۔

یادر کھو!اللہ تعالیٰ کے راستہ میں جانی ومالی قربانی پیش کروگے تواللہ تعالیٰ فلاح عطا فرمائیں گے ، کھاؤ ہیو ، شجارت کرو، کاروبار کرو، مگر سب میں اس بات کالحاظ رکھو کہ شریعت کے مطابق چلو، کوئی قدم ہمار اخلاف شرع نہ اٹھے اسی کے اندر فلاح ہے ، ورنہ گناہ اور نافرمانی کا انجام خسارہ ہی خسارہ ہے ﴿ خَسِرَ الدُّنْيَا وَالْا خِرَة ذَلِكَ هُوَ الْخُسْرَانُ الْمُبِيْنُ ﴾

بڑے خوش نصیب ہیں وہ لوگ جو شریعت مقدسہ برعمل کرتے ہیں، جن کو اللّٰد تعالٰی کی محبت حاصل ہے، جن کواللّٰہ تعالٰی کے محبوب عَلِیِّہ کی محبت حاصل ہے، بزرگان دین کی محبت حاصل ہے، سب سے بڑی کامیابی یہی ہے، جس کو یہ حاصل ہے تو بڑی چیز حاصل ہے ، سبحان اللہ! کیا کہنا، مبارک ہو، ﴿ ذٰلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ ﴾

آیئے! ہم د عاکریں کہ اللہ تعالیٰ ہم سب کو ہدایت دے اور صر اطمنتقیم پر چلنے کی توفیق عطا فرمائے۔ (آمین)

## توحيرو رسالت

## أقتبأس

دوستو! خداکی شم رسالت کا مقام بہت اعلیٰ مقام ہے ہم کو چاہئے کہ ہم اس مقام کو بہچا نیں اور اس کو سمجھنے کی کوشش کریں کہ رسول کا کیا منصب ہے دنیا جہان کے سارے لوگ بجھ کہہ دیں لیکن محمد رسول اللہ علیہ جو بات فرمادیں وہی حق ہے اس کے خلاف سب باطل اور ردہے ، اللہ تعالیٰ کے بعدا نہیں کادر جہ ہے۔

لاَ یُمْکِنُ الشَّنَاءُ کَمَا کَانَ حَقَّهُ
بعداز خدا بزرگ توئی قصہ مختصر بعداز خدا بزرگ توئی قصہ مختصر

حضرت رحمة الله عليه كايه بيان الله آباد ميں محرّم جناب ڈاكٹر ابرار احمد صاحب كے مكان پر ہواجس ميں توحيد بارى تعالى پر روشنى ڈالتے ہوئے مقام رسالت كواجاگر فرمایا۔ الْحَمْدُ لِلهِ ا نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنُؤْمِنُ بِهِ وَ نَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ، وَنَعُودُ بِاللهِ مِنْ شُرُورِ انْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ اعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلاَ مُضِلَّلهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لَآالِلهُ اللهُ اللهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لَآالِهُ اللهُ اللهُ وَمُولاً نَا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ وَحُدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ وَحُدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنا وَمَوْلاَنا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ، صَلَّى الله عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْمًا كَثِيْرًا كَوْنَا فَا لَا لَهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَالْمَالِكُهُ وَلَا لَا لَهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهُ وَاللهُ عَلَيْهِ وَالْعَلَيْمِ اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ اللهُ عَلَيْهِ وَالْعَلَامِ اللهُ عَلَيْهِ وَالْعَلَيْمُ اللهُ عَلَيْهِ وَالْمُعَلِيْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَالْمُعُولُولُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الْعَلَاهُ اللهُ اللهُولِيْ اللهُ اللهُ المُعْلِيْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الْ

أمَّا بَعْدُ ! فَأَعُوْ ذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ، بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ، وَيَايُّهُا الَّذِيْنَ امَنُوْ الرَّكَعُوْ اوَاسْجُدُوْ اوَاعْبُدُوْ ارَبَّكُمْ وَافْعَلُوْ الرَّحِيْمِ، وَيَايُّهُا الَّذِيْنَ امَنُوْ الرَّعُوْ اوَاسْجُدُوْ اوَاعْبُدُوْ اوَاعْبُدُوْ اوَاعْبُدُوْ اللّهِ حَقَّ جِهَادِهِ هُوَ اجْتَبَاكُمْ وَ الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُوْنَ ٥ وَجَاهِدُوْ افِي اللهِ حَقَّ جِهَادِهِ هُوَ اجْتَبَاكُمْ وَ مَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّيْنِ مِنْ حَرَجٍ ط مِلَّةَ آبِيْكُمْ إِبْرَاهِيْمَ هُوَ سَمِّكُمُ المَسْلِمِيْنَ مِنْ قَبْلُ وَ فِي هَذَا لِيَكُوْنَ الرَّسُوْلُ شَهِيْداً عَلَيْكُمْ وَ الْمُسْلِمِيْنَ مِنْ قَبْلُ وَ فِي هَذَا لِيَكُوْنَ الرَّسُوْلُ شَهِيْداً عَلَيْكُمْ وَ الْمُسْلِمِيْنَ مِنْ قَبْلُ وَ فِي هَذَا لِيَكُوْنَ الرَّسُوْلُ شَهِيْداً عَلَيْكُمْ وَ الْمُسْلِمِيْنَ مِنْ قَبْلُ وَ فِي هَذَا لِيَكُوْنَ الرَّسُوْلُ شَهِيْداً عَلَيْكُمْ وَ الْمُسْلِمِيْنَ مِنْ قَبْلُ وَ فِي هَذَا لِيَكُونَ الصَّلُواةَ وَاتُوا الزَّكُواةَ وَاعْتَصِمُوْ اللهِ هُوَ مَوْلِكُمْ فَنِعْمَ الْمَوْلِيٰ وَنِعْمَ النَّصِيْرُ 0 (بِ١٤)

اے ایمان والو اہم رکوع کیا کرواور سجدہ کیا کرواور اپنے رب کی عبادت کیا کرواور نیک کام کیا کرواور نیک کام کیا کرواور نیک کام کیا کرو، امید ہے کہ تم فلاح پاؤے اور اللہ تعالی کے کام میں خوب کو شش کیا کروجیسا کو شش کرنے کا حق ہے، اس نے تم کوممتاز فرمایا اور

تم پردین میں کسی قتم کی تنگی نہیں کی، تم اپنے باپ ابراہیم کی ملت پر قائم رہو،
اس نے تہارا لقب مسلمان رکھا پہلے بھی اور اس قر آن میں بھی تاکہ
تہہارے لئے رسول اللہ گواہ ہوں اور تم لوگوں کے مقابلہ میں گواہ ہو، سوتم
نوگ نماز کی پابندی رکھواورز کو ق دیتے رہواور اللہ ہی کو مضبوط پکڑے رہو، وہ
تہاراکار سازہے، سوکیسا اچھاکار سازہے اور کیسا اچھامد دگارہے۔

بیان کرنے کے لئے اور اللہ کے دین کی دعوت دینے کے لئے اس چیز کی صروت ہے کہ بیان کرنے والے کے دل میں اللہ کی محبت ہو، اللہ کی عظمت ہو اور اس کے دل میں اللہ تعالی کو راضی ہو اور وہ محض اللہ تعالی کو راضی کرنے کے لئے دین کی دعوت دے، یعنی اس کے علاوہ اس کا کوئی مقصد نہ ہو کہ اللہ کے بندوں کو اللہ ہی کے لئے ہم دین کی طرف بلارہ ہیں، اسی طرح سننے والوں کے لئے بھی اس بات کی ضرورت ہے کہ سننے کے لئے دل لگا کر مقصد نہ ہو سنیں گا ہم جو پچھ سننے والوں کے لئے بھی اس بات کی ضرورت ہے کہ سننے کے لئے دل لگا کر مقصد نہ ہو جائیں اور گوش دل سے سنیں اور اس نیت سے سنیں کہ ہم جو پچھ سنیں گا ہم جو پچھ سنیں گا اللہ علی کہ ہم جو پچھ سنیں گا اللہ علی کہ اللہ اور اللہ کے محبوب علی کی مرضی سنیں گا اس پر عمل بھی کریں گے ، اللہ اور اللہ کے محبوب علی کی مرضی کے مطابق زندگی گذاریں گے ، رسول اللہ علی اللہ علی اللہ علی کا دار و در ار اللہ عن کے مطابق زندگی گذاریں گے ، رسول اللہ علی کہ بلا شبہ تمام اعمال کا دار و در ار اللہ عمال باللہ عام الم اللہ علی کے دبی ہے جس کی وہ نیت کرے ۔

یہ بخاری شریف کی پہلی ہی حدیث ہے جس میں فرماتے ہیں کہ عمل کا دارومدار نیت پر ہے اور بیراس لئے فرمایا کہ نیت کو بڑاد خل ہے اور نیت میں بڑی برکت ہے، آج ہم دیکھتے ہیں کہ ہارے اعمال تو ہوتے ہیں مگر ہاری نیت خالص نہیں ہوتی،ریاونمود کی آمیزش ہو جاتی ہے جس کی وجہ سے سب اعمال بے کار اور محنت ضائع ہو جاتی ہے ،اور من جملہ اعمال کے ایک بڑا عمل اللہ کے دین کی دعوت اور تبلیغ بھی ہے ،اس میں بھی نیت کی ضرورت ہے البذااس کی کوشش ہونی جاہے کہ ہماری دعوت اللہ کے لئے ہوجائے اور دل کے اندر رٹے ہو، ذوق شوق اور محبت ہواور اس بات کاداعیہ پیدا ہو جائے کہ اللّٰدے بندوں کواللّٰہ کی طرف متوجہ کر دیاجائے،اخلاص سے دعوت دینا بڑا مشکل کام ہے ،اس کو وہی انجام دے سکتا ہے جو مؤید من اللہ ہو ،اللہ ہی کی توفیق و تائیر سے بیر آسان ہو سکتاہے، جس طرح ایک شفیق طبیب مریض یر مهربان مو تاہے اور دل سے جا ہتاہے کہ اس کوشفا ہو جائے اور بیہ تندرست ہو جائے تواس کے لئے نسخہ تجویز کر تاہے ، دوائیں دیتاہے ، پر ہیز بتلا تاہے اوراس کے ساتھ ساتھ اللہ تعالی ہے دعا بھی کر تاہے، چنانچہ پہلے زمانہ کے اطباایسے شفق ہوتے تھے کہ سب تدبیریں بتلا کر رات کو اللہ تعالیٰ سے دعا بھی کرتے تھے، کہ یااللہ اس مریض کو شفاہو جائے توجب طبیب جسمانی اینے مریضوں پراس قدر شفیق ہو تاہے گھرانبیاء علیہم السلام جو طبیب روحانی ہیں ان کی شفقت کا کیا کہنا، وہ تو سرایا شفقت ہوتے ہیں، چنانچہ انہوں نے دنیا جہاں والوں کو اللہ کی طرف بلایا ، پھر وہ کھاتے تھے ، لعن طعن وہ برواشت ئے تھے، کانٹےان کی راہ میں بچھائے جاتے تھے،ان کو طرح طرح سے ستایا جاتا تھااور بڑی بڑی مصبتیں ان کو پہنچائی جاتی تھیں ، مگر وہ مخلوق پر ایسے شفیق تھے کہ پھر کھا کر دعادیتے تھے، تکلیفیں بر داشت کرتے تھے،ان کی نظر اللّٰہ ہی پر تھی وہ اللّٰہ ہی کے لئے بولتے تھے اس لئے ان کی نیت کا اثر لو گوں پر بھی ہڑتا تھا۔

حضورا قدس عَلِينَةً توسب سے بڑھ کر شفقت فرمانے والے تھے آپ سے بڑھ کر مخلوق پر کوئی شفق نہیں، آپ نہیں چاہتے تھے کہ کوئی بندہ جہنم میں جائے، آپ کا دلی مقصد بیہ تھا کہ سارے جہاں کے لوگ ایمان لائیں اور جہنم سے پچ جائیں ، مگر اللہ کی مشیت کا فیصلہ کچھ اور ہے ،اللہ تعالی نے جہنم کو بھی بنایاہےاوراس میں بھی لو گوں کو جاناہےاوراس کی حکمت کواللہ تعالیٰ ہی خوب جانتے ہیں، نبی کا کام دعوت دینااور تبلیغ کرناہے،اللہ کے احکام کو بندوں تک پہنچادینا ہے ،رہی ہدایت تووہ اللہ ہی کے اختیار میں ہے ، حضور اکر م علیہ کی شفقت و محبت کا بیه عالم تھا کہ قوم ان کو پریشان کرتی اور ستاتی تھی حتی کہ ساحر، کا ہن اور مجنون کا خطاب دیتی تھی مگر اللہ کے محبوب عظیمی نہ توان کے حق میں بددعا فرماتے،نہ کوئی کلمہ نکالتے،بلکہ خوداللہ تعالی ہی ان کی تسلی کے لِكَ فَرَمَاتِ بِينَ ﴿ كَذَالِكَ مَا أَتَى الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ رَّسُوْلِ إِلَّا قَالُوْا سَاحِرٌ أَوْ مَجْنُونٌ ﴾ آپ سے پہلے کوئی رسول ایانہیں آیاجس کولوگوں نے ساحراور مجنون نه كها بواور فرماتے ہيں ﴿وَاصْبِرْ كَمَا صَبَوَ أُوْلُوْ الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُل﴾ (پ۲۲) آپ صبر کیجئے جیسا کہ اولوالعزم پیغمبروں نے کیا، نیزایک مُّكُه فرمات بين ﴿ وَاصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُوْلُوْنَ وَاهْجُرْهُمْ هَجْراً جَمِيْلاً ﴾ (ب٢٩) جو پچھ بيالوگ كہتے ہيں اس پر صبر كيجئے اور خوبصورتى كے ساتھ ان ئے الگ ہو جائے۔

چنانچہ آپ پھر کھاکر، لعن طعن سن کران کے ظلم کابدلہ نیکی سے دیتے رہے، آپ کے مبارک اور مقدس قلب کی وہ حالت تھی جس کو کوئی سمجھ نہیں سکتا، نبی کا حال بھلاا متی کیا سمجھے، آپ کی ذات مبارک سر ایا شفقت و رحمت تھی اور آپ کی دلی خواہش اور تمنایہ تھی کہ اللہ کے بندے ایمان لائیں، جنت میں جائیں، جہنم سے نے جائیں، اللہ کوراضی کریں اور زندگی کا مقصد حاصل کریں۔

تقریر کرنا بہت آسان ہے لیکن حقیقت بیرہے کہ محض اللہ کے لئے بولنا اوراس طوریر بولنا که اس سے کوئی دوسر امقصد نه ہو، نه مال کا طالب ہو، نه جاہ کا طالب ہو،نہ دولت کا طالب ہو، بس وہ صرف بیہ جا ہتا ہو کہ اللہ کے لئے اللہ کے دین کی دعوت دے تاکہ اللہ تعالی راضی ہو جائے، یہ بہت مشکل کام ہے، یہ منصب نبوت اور کار نیابت ہے ،اس کے لئے تووہی طریقہ اختیار کرنا ہوگا جس کوانبیاء علیہم السلام نے اختیار کیااوران کا طریقہ یہی ہے کہ وہ نہ مال کے طالب ہوتے نہ جاہ کے طالب ہوتے بلکہ ان کو صرف اللہ کے راضی کرنے کی فکر ہوتی ہےاوران کی توجہ ہروفت صرفاس طرف رہتی ہے کہ اللہ کے بندے کسی طرح ہدایت یاجائیں، وہ ول سے دعا بھی کرتے ہیں اور اللہ کے بتلائے ہوئے طریقہ کے مطابق اللہ کی باتوں کو پہنچاتے ہیں اور ان کو اللہ تعالیٰ نے جو دعوت کاطریقہ تعلیم فرمایا ہے وہ یہ ہے ﴿أَدْعُ اللَّىٰ سَبِيْلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَ جَادِلْهُمْ بِالَّتِيْ هِيَ أَحْسَنُ ﴾ آپاپ

رب کی راہ کی طرف علم کی باتوں اور اچھی نصیحتوں کے ذریعہ سے بلایئے اور ان کے ساتھ اچھے طریقہ سے (کہ جس میں شدت و خشونت نہ ہو) بحث کیجئے۔ انبیاء علیہم السلام کے بعد ان کی نیابت میں جولوگ دین کی دعوت دیتے ہیں وہ بھی یہی کرتے ہیں کہ لوگوں کواللہ کی طرف بلاتے ہیں اللہ کی کتاب یڑھ کر سناتے ہیں ،اللہ کے محبوب کی حدیثوں کو سناتے ہیں ،اسلامی اور ایمانی ز ندگی بنانے کی اور من مانی زندگی سے دور کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ ایمان کی حقیقت کیاہے اور اسلام کے معنی کیا ہیں؟ ہم نے تبھی اس کو سیحھنے کی کوشش نہیں کی،اسلام کے معنی ہیں اپنے کو سپر د کر دینااور حوالے كروينا، جب بم نے يہ كلمہ يڑھ ليا لا إلله إلا الله مُحَمَّدُرَّسُوْلُ اللهِ اور توحید ور سالت کاا قرار کر لیا تو بهت بڑی بات کاا قرار کیا، پیر کلمه دیکھنے میں توایک بول ہے مگر سمجھ لیجئے کہ بہت فیمتی اور بڑاوزنی ہے،اگراس کی حقیقت سمجھنا ہو توصحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین کے حالات سے سمجھ لیں جنہوں نے نبی کریم علیہ پر ایمان لانے کے بعد اپنی جان، مال اور اپنی اولاد کو، اینے عیش وراحت کو،اپنی عزت کو،اپنی ساری چیزوں کو قربان کر دیا،صحابہ یہی کلمہ پڑھتے تھے جس کی وجہ سے انگاروں پر لٹائے جاتے تھے، سینے پر پچھر ر کھا جاتا تھا، کا نٹے چبھونے جاتے تھے ، مارے جاتے تھے ، ذلیل کئے جاتے تھے وطن سے نکالے جاتے تھے مگر وہ ہر حال میں ثابت قدم رہے اور سجان اللہ کیساان کایڑھنا تھاءا نہوں نے اللہ کی توحید کاا قرار کر لیا تھا،ان کو حضور علیہ

کی رسالت پر کامل ایمان تھااس لئے ساری مصیبتوں کو برداشت کرتے تھے اور اس میں وہ اپنی عزت سمجھتے تھے ، اور ان سب تکالیف میں ان کو لذت ملتی تھی، در حقیقت اس کلمہ کامز ہا نہیں کو ملتا تھااور انہیں کواصلی کیفیت اور حقیقی حلاوت حاصل ہوئی تھی، ہم لوگ بھی کلمہ پڑھتے ہیں لیکن دکھے لیس کیا ہماری بھی یہی کیمی کیم کیفیت ہے ؟ بلکہ میں تو یہ کہوں گا کہ اگر آج امتحان لیاجائے تو بہت تھوڑے لوگ اس کلمہ کو سمجھنے والے نگلیں گے ، کس قدر افسوس کی بات ہے کہ آج مسلمانوں کو کلمہ بھی نہیں آتا، نہ اس کلمہ کی حقیقت جانتے ہیں نہ اس کمہ سے مقابلہ میں بلکے ہیں مشالوق طبق زمین اور ساتوں طبق آسان اس کے مقابلہ میں بلکے ہیں مشالوق طبق زمین اور ساتوں طبق آسان اس کے مقابلہ میں بلکے ہیں مشالوق شریف میں حدیث آتی ہے

عن ابى سعيد الخدري قال قال رسول الله عُلاث قال موسى عليه الصلوة والسلام يا رب علمنى شيئا اذكرك به وادعوك فقال يا موسى قل لا اله الا الله فقال يا رب كل عبادك يقول هذا انما اريد شيئا تخصنى به قال يا موسى لو ان السموات السبع وعامرهن غيرى والارضين السبع

وسكانها وضعن في كفة ولا اله الا الله الله في كفة لمالت بهن لا اله الا الله رواه في شرح السنة،

حضرت ابوسعید خدری رضی الله عنه روایت فرماتے ہیں که رسول الله علیہ السلام نے الله تعالیٰ سے درخواست کی که اس میرے رب! آپ مجھ کو کوئی ایسی چیز تعلیم فرمایئے که جس کے ذریعہ آپ کویاد کروں تواللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ اے موسیٰ! لا الله الا الله کہا کرو تو حضرت موسیٰ علیه السلام نے دوبارہ عرض کیا کہ اس کو تو آپ کے سبحی مندے کہتے ہیں، میں ایسی چیز جاہتا ہوں کہ مجھ ہی کو آپ اس کے ساتھ خاص فرمادیں، الله تعالیٰ نے فرمایا کہ اے موسیٰ! اگر ساتوں آسان اور اس کے آباد فرمادیں، الله تعالیٰ نے فرمایا کہ اے موسیٰ! اگر ساتوں آسان اور اس کے آباد کرنے والے سوامیرے اور ساتوں زمین اور اس کے رہنے والے ایک پلہ میں کرنے والے سوامیرے اور ساتوں زمین اور اس کے رہنے والے ایک پلہ میں کرنے والے سوامیرے اور ساتوں زمین اور اس کے رہنے والے ایک پلہ میں کرنے والے ایک بلہ میں لا الله کا بلہ یقنیناً جھک جائے گا۔

آئے ہم آپ کواس کلمہ کی حقیقت بتلائیں،اس میں ہم اقرار کرتے ہیں اللہ تعالیٰ کی وحدانیت کااور حضور اقد س علیہ کی رسالت کا،اور اس میں تمام معبود ان باطل کی نفی کرتے ہیں کہ نہیں ہے کوئی معبود، نہیں ہے کوئی بندگ کے لائق، نہیں ہے کوئی پرستش کے لائق گر اللہ، اور جس طرح اس میں معبودان باطل کی نفی ہے اپنے نفس کی بھی نفی ہے اپنی رائے کی بھی نفی ہے معبودان باطل کی نفی ہے اپنے نفس کی بھی نفی ہے اپنی رائے کی بھی نفی ہے

اور مخلوق کی بھی نفی ہے جب ہم نے لا الله الا الله کہا توسب کی نفی کر دی اور اللہ ہی کا قرار کیا۔ اللہ ہی کا قرار کیا۔

سید ناابراہیم خلیل اللہ علیہ السلام نے اس نفی کو کا مل طریقہ سے پورا فرمایا
اور یہ اعلان کر دیا کہ ﴿ لا اُحِبُّ الْآفِلِینَ ﴾ (میں غروب ہوجانے والوں سے محبت نہیں رکھتا) جو چیز مٹ جانے والی ہے اور فناہو جانے والی ہے اس سے کیا
تعلق ، اللہ کی ذات کے سواساری چیزیں فناہو جانے والی اور مٹ جانے والی
ہیں ، اگر ہم صحابہ کرام گی زندگی کو دیکھیں تو ہم کو دنیا کی حقیقت ان کے
حالات کی روشنی میں خوب واضح ہو جائے کہ وہ اسی دنیا میں رہ کر اس کے فنا
ہوجانے کا اور مٹ جانے کا کیا استحضار رکھتے تھے اور کس قدر آخرت کی
تیاری میں ہمہ تن لگے رہتے تھے ، مگر ہم کو تو دنیا کے کاموں ہی سے فرصت
نہیں ، آخرت کی ذرا فکر نہیں ، دنیا کی محبت ہمارے قلوب میں اس طرح ساگئ
ہیں تو ہا لکل بجاہو گا، حدیث یاک کے اندر آتا ہے :

يوشك ان ياتى على الناس زمان لايبقى من الاسلام الا اسمه ولايبقى من القرآن الا رسمه

لینی عنقریب ایک ایسازمانہ آنے والاہے کہ اسلام کا صرف نام باقی رہ جائے گااور قرآن کی صرف رسم باقی رہ جائے گی۔

آج اگر ہم اپنے حالات پر غور کریں تو نظر آجائے گا کہ صحیح معنوں میں

اسلام باقی نہیں رہا کیوں کہ اسلام در حقیقت نام ہے اپنے کو فنا کردینے کا، اپنی رائے کو چھوڑ دینے کا،اور اللہ ور سول کے حکموں پرسب کچھ قربان کر دینے کا، اور مسلمان اس کو کہتے ہیں جو فرماں بردار ہو ، اللہ ورسول کے حکموں کے سامنے گر دن جھکادینے والا ہو ،اور چون و چرا کو جھوڑ دینے والا ہو ، ہم کیا جانیں کہ اسلام میں کیامزہ ہے، توحید میں کیاحلاوت ہے،ایمان میں کیالذت ہے، ہم لوگوں کی زندگی گذرتی جارہی ہے عمرختم ہو رہی ہے مگراسلام حقیقی نصیب نہ ہوا، آج مسلمان شکایت کر تاہے کہ ہم مصائب وشدا کد میں ہیں مگراس پر نظر نہیں جاتی کہ ہم حقیقی معنوں میں مسلمان بن جائیں،اوراگراس کی طرف نظر ہو جائے اور ہم سیجے اور کیے مسلمان بن جائیں تو سب شکوہ شکایت ختم ہو جائے اور جس حال میں اللّٰدر کھے اس پر راضی رہیں۔ اسی طرح سے قرآن کے بارے میں بھی ہم غور کرکے دیکھ لیں کہ ہم قر آن مجید پڑھنے اور اس کے سمجھنے کی کتنی کو شش کرتے ہیں؟ ہم تو یہ دیکھتے ہیں کہ سب کا یکسال حال ہے بس صرف رسمی طور پر ہم لوگ مسلمان ہیں۔ میں یو چھتا ہوں کہ جن لو گوں نے قر آن مجید پڑھاہے وہ بتائیں کیااس کی تلاوت کرتے ہیں؟ ہم تو دیکھتے ہیں کہ پڑھے لکھے لوگ بھی قر آن پاک کی تلاوت کااہتمام نہیں کرتے اور جولوگ اس کااہتمام کرتے ہیں وہوا قعی بڑے خوش نصیب ہیں ،اس لئے کہ قرآن کا پڑھنا بھی اعلیٰ درجہ کی عبادت ہے ،

حدیث پاک میں آتاہے کہ قرآن کے ایک حرف پڑھنے پر دس نکیاں ملتی

ہیں، پھر حضور علیہ فرماتے ہیں کہ میں یہ نہیں کہتا کہ الم ایک حرف ہے بلکہ الف ایک حرف ہے، لام ایک حرف ہے اور میم آیک حرف ہے اس طرح الم ر مے میں تبیں نیکیاں ملتی ہیں اور علماء نے لکھاہے کہ جب کوئی شخص نماز میں قرآن کی تلاوت کرتاہے توایک ایک حرف پر سوسو نیکیاں ملتی ہیں اور جو تتخص قرآن مجید کو باوضو ہو کر مؤدب بیٹھ کریڑھتاہے تو ہر حرف پر بچاس نیکیال ملتی ہیں، ہمارے اکا برواسلاف کا پیر طریقہ تھا کہ وہ نیکیوں کو سمیٹتے تھے، خیر کی طرف لیکتے اور دوڑتے تھے اس لئے کہ ان کواللہ سے عشق تھا، ہر وفت الله کوراضی کرنے کی فکر تھی، ہم انصاف سے اپیے نفس کو دیکھ لیں اور اپنا فیصلہ خود کریں کہ واقعی ہمارے دل میں نیکیوں کی کتنی قدر ہے، ذراغور کریں اور انصاف سے کام لیں اپنے دل کو ٹٹول کر دیکھیں کہ ہمارے اندر جتنی قدر مال ودولت کی ہےاور جتنی محبت اہل وعیال کی ہےاور جتنی رغبت جاہ و منصب کی ہے اتنی ایمان کی بھی ہے؟ اور اس بات کی طرف بھی رغبت ہے کہ قیامت میں کیاچیز کام آئے گی؟

میں تو پچ کہتا ہوں کہ جس طرح آج کل ایک آلہ ایسا ہے جس کولگادیتے
ہیں تو اس سے اندر کا مرض سامنے آجا تاہے جس کوایکسرے کہتے ہیں اسی
طرح اگر کوئی آلہ ایسا ہو تاجو کھول کھول کر ہمارے دل کے امراض کو بتادیتا کہ
تمہارے اندر نہ اللہ کا یقین ہے ، نہ رسول گایقین ہے ، نہ جہنم کا یقین ہے تو آپ کے سامنے اپنے ایمان کی
نہ جنت کا یقین ہے ، نہ جہنم کا یقین ہے تو آپ کے سامنے اپنے ایمان کی

حقیقت آ جاتی مگر ایسا کوئی آلہ ایجاد نہیں ہوا، لیکن اللہ کے جو خاص بندے ہیں جو اللہ کے و خاص بندے ہیں جو اللہ کے ولی ہیں، صحیح معنوں میں عباد الرحمٰن ہیں ان کو اللہ تعالیٰ اپنے فضل سے ایسی نظر اور فہم و فراست عطا فرمادیتے ہیں جس سے وہ باطن کے امر اض کود کیھ لیتے ہیں اور اس کی نشا ندہی فرماتے اور علاج ہتلاتے ہیں،ان کی نگا ہوں سے نے کر کوئی شخص جا نہیں سکتا۔

تو میں یہ کہہ رہاتھا کہ ہم لوگ نام کے مسلمان ہیں حقیقت بالکل غائب ہے، اسلام ہمارا دین و مذہب ہے مگر ہم اتنے بے فکر ہیں کہ جانتے تک نہیں کہ اسلام کیاہے ؟اورمسلمان کے کہتے ہیں؟ہم بالکل غافل ہو چکے ہیں اور غفلت کو گناہ ہی نہیں سمجھتے حالا نکہ غفلت ام الا مراض ہے ، ہم کو جاہۓ کہ اپنی غفلت دور کریں،اللہ کی کتاب پڑھیںاوراس کو سمجھنے کی کوشش کریں نیزاس بات کی فکرپیدا کریں کہ ہمارامقصد زندگی کیاہے؟ کیاہمارامقصد دنیامیں جینے کاصرف بیہ ہے کہ بس کھائیں، کیڑے بنائیں، نو کری کریں، تجارت کریں، مال کمائیں اور دنیا جمع کریں؟ میر امقصد بینہیں کہ ان سب کو چھوڑ دیں، نثر بعت نے اس ہے منع نہیں کیاہے اس لئے دنیامیں رہ کر آپ یہ سب بچھ کریں لیکن اس کو مقصود زندگی نه بنائیں بلکه اصل مقصد حیات کو سجھنے کی کوشش کریں که ہماری ز ندگی کا مقصد کیاہے ؟اور انسان کی زندگی اور جانور و بہائم کی زندگی میں کیا فرق ہے؟ اگر صرف کھانا بینا مقصد زندگی بن گیا تو انسان اور بہائم برابر ہو جائیں گے ، پھرانسان کی زندگی جب بہائم کی طرح ہو جائے تووہ کس کام کی ؟

اب ہم آپ کو بتاتے ہیں کہ زندگی کا مقصد نہ فلسفی بتاسکتا ہے نہ تھیم و طبیب بتاسکتا ہے ،نہ ادیب و شاعر بتاسکتا ہے اس لئے کہ دنیا میں سب کچھ تھا کھانا پینا، دولت، زمین اور ساری چیزیں موجود تھیں لیکن انسان مقصد زندگی سے ناواقف تھااس کو بتلانے کے لئے انبیاء کرام علیہم السلام دنیا میں تشریف لائے اور انہوں نے ہم کو بتایا کہ زندگی کا مقصد کیا ہے ؟اگر اس مقصد کو ہم فراموش کردیں کے تو گمراہ ہو جائیں گے۔

والله!وہ شخص بڑاخوش نصیب ہے جواس مقصد کو سمجھ لے کہ اللہ تعالی نے ہم کو دنیا میں کیوں بھیجا، ہم ذراانصاف سے دیکھیں کیاوہ مقصد حیات ہمارے پیش نظر ہے؟ سنتے ہیدونیااور دنیا کی ساری چیزیں اللہ تعالی نے حضرت انسان کے لئے بنائی ہیں اور انسان کو صرف اینے لئے بنایا ہے، ہم مجھی توسوحیا لریں کہ اللہ تعالیٰ کی بے شار نعمتوں کو، مجلوں، تر کاریوں اور غلوں کو استعال کرتے ہیں ، اللہ تعالیٰ نے ہر موسم میں کیسے کیسے رنگ برنگ کے میوے عطا فرمائے ہیں، گرمیوں میں بچھ اور قتم کے پھل ہوتے ہیں اور جاڑوں میں اور قتم کے اور برسات میں کچھ اور ، بیہ ساری چیزیں جو اللہ تعالیٰ نے ہم کو عطا فرمائی ہیں مجھی ہم اینے دماغ کواس میں بھی لگادیں کہ آخریہ سارا نظام جو ہمارے لئے قائم فرمایا ہے اس کا مقصد کیا ہے؟ ہم نے تو اپناسار ادماغ اور کل عقل وفهم دنیای میں خرچ کر دیا، تبھی تو جاریائج منٹ کاونت نکال کر بیٹیس، سوچیں کہ زندگی کاجو مقصد ہے اس کو ہم نے اداکیایا نہیں؟ مومن کی زندگی کا مقصد صرف کھانا، پینااور عیش کرنا نہیں ہے، دنیامیں مؤمن بھی کھاتا پیتاہے، الله تعالیٰ کی نعمتوں کو استعال کر تا ہے اور کا فربھی کھا تا بیتا ہے مگر مؤمن کا کھانا پینا کچھ اور قشم کا ہو تاہے اور منکر کا کچھ اور طرح کا ہو تاہے ، کا فرکی زندگی کا مقصد صرف کھانا ہی ہے ، وہ سمجھتا ہے کہ ہم صرف کھانے ہی کے لئے پیدا کئے گئے ہیں اور اس پر وہ یہاں ِ دار دنیا میں بہت خوش ہے ، کیکن آخرت میں جاکر بہت نادم ہوگا،اللہ تعالیٰ ان کے حال پر نکیر فرماتے ہوئے قرآن مجید مِين ارشاد فرماتے ہیں ﴿ رُبَمَا يَوَدُّ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا لَوْ كَانُوْا مُسْلِمِيْنَ ذَرْهُمْ يَاْكُلُواْ وَيَتَمَتَّعُواْ وَ يُلْهِهِمُ الْأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُوْنَ ﴿ لِهِ ١٣) كَافْرُلُوكُ باربار تمناکریں گے کہ کیاخوب ہو تااگر وہ مسلمان ہونے آپ ان کوان کے حال پررینے دیجئے کہ وہ خوب کھالیں اور چین اڑ الیں ،اور خیالی منصوبے ان کو غفلت میں ڈالے رتھیں ان کو ابھی حقیقت معلوم ہو کی جاتی ہے ،اور فرماتے میں ﴿ كُلُوا وَتَمَتَّعُوا قَلِيلًا إِنَّكُمْ مُّجْرِمُونَ ﴾ تصور عدن كا بي لو مرے برټ لويقيياً تم مجر م لوگ ہو۔

اس سے معلوم ہواکہ کھانے کو مقصود زندگی بنالینا جرم ہے چنانچہ مؤمن اللہ کے حکم کے تحت کھاتا ہے ،اس کے کھانے کا مقصد صرف مزہ حاصل کرنا نہیں ہے بلکہ وہ اس لئے کھاتا ہے کہ قوت بیدا ہو، زندگی قائم رہے تاکہ اللہ کی بندگی کر سکیں۔

الله والوں كا كھانا ، الله والوں كا پينا ، الله والوں كا سونا جا گنا ، الله والوں كا

ملنا جلنا،الله والوں کی محبت وعداوت، دوستی و دستمنی سب اللہ ہی کے لئے ہوتی ے،وہ نفس سے نکل چکے ہوتے ہیں ان کے سامنے ہر وقت مقصد حیات ہو تا ہے،ان کے پیش نظر ہر وفت ہیہ بات رہتی ہے کہ ہم کواللہ تعالیٰ نے جو نعتیں عطا فرمائی ہیں اس کے متعلق خدا کے سامنے جواب دیناہو گا مگر ہم مسلمانوں کا حال آج کل یہ ہورہاہے کہ مسلمان کہلانے کے باوجود ایک جماعت دین کا مذاق اڑانے والی بھی موجود ہے جو قرآنی تعلیم کاانکار کرنے والے ،اللہ کے محبوب علی کے حکموں سے منہ موڑنے والے ، دین مقدس پر اعتراض کرنے والے ہیں ایسے لوگ بس نام کے مسلمان ہیں، آپ خود غور کیجئے کہ جب بیہ دین کا مٰداق اڑاتے ہیں تو پھر ان کے دلوں میں دین کی کیا حقیقت اور اسلام کی کیاعظمت باقی رہی؟اوران کے پیش نظر زندگی کامقصد کیسے آسکتا ہے۔ بہر حال میں بیہ کہہ رہاتھا کہ ہم کچھ وقت نکال کراس بات کوسو چیں کہ اللّٰہ تعالیٰ نے بیہ ساری چیزیں جوانسان کے لئے بنائی ہیں اور بے شار نعمتیں جو مِم كُوعُطا فرمائى بين ان كاشكر بهى مم اداكرتے بين ؟ ﴿ وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللَّهِ لاَتُحْصُوْ هَا﴾اوراگرتم لوگ الله تعالیٰ کی نعمتوں کو شار کر ناچا ہو تونہیں کر سکتے۔ آج کل ہم مسلمانوں کا بیہ حال ہے کہ دنیا کی فکر ہم کو کھائے جار ہی ہے اور ہماری زندگی انتہائی بے مزہ اور بے لطف ہے،اگرہم غور کریں تو دیکھیں گے کہ ہماری زندگی کیسی بے کیف اور کیسی بے چینی اور اضطراب کی زندگی ہے، ذرا الله والوں سے بو جھوان کے قلب کی کیا کیفیت ہوتی ہے اور اللہ کی فرماں بر داری

كرنے سے قلب ميں كيسا سكون بيدا ہو تاہے اور اللہ كے ذكر سے ان كے قلب پر کیسا سکینہ نازل ہو تاہے، واقعی الله کی یاد ہی سے قلب کو چین وسکون ماصل بو تاب، الله تعالى فرمات بين ﴿ أَلا بَدِيْ عُو اللَّهِ تَطْمَئِنُّ الْقُلُو بُ والله! نه مال سے قلب کو چین حاصل ہو تا ہے نہ دولت سے ، نہ محل و مکان ہے ، نہ اہل وعیال سے ، بلکہ دل کواگر چین وسکون ہو تاہے تواللہ کے ذکراور اس کی یاد سے ، پس ہم کو حیاہئے کہ اللہ کویاد کریں اور اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کو متحضر ر کھیں، دیکھیں کیسے کیسے رنگ کے میوے اور طرح طرح کے کچل ہمارے لئے پیدا فرمائے ہیں اور ہر ایک کامزہ الگ الگ بنایا ہے ، آم کامزہ الگ ہے ، انگور کامزہ الگ ہے، سیب کا مز ہ الگ ہے، جتنے میوے ہیں سب کا مز ہ الگ الگ ہے، اللہ الله! قربان جائے اینے رب کے ، کتنی چیزیں اپنے بندوں کے لئے پیدا فرمائی ہیں، جس طرح کھانے پینے کی بہت سی چیزیں عطا فرمائی ہیں اسی طرح مختلف نوع کی سواریاں بھی پیدا فرمائی ہیں چنانچہ ارشاد فرماتے ہیں ﴿وَالْخَیْلَ وَالْبِغَالَ وَ الْحَمِيْرَ لِتَرْكَبُوْهَا وَزِيْنَةً وَّ يَخْلُقُ مَا لاَتَعْلَمُوْنَ﴾ اور گوڑے اور خچراور گدھے بھی پیدا کئے تاکہ تم ان پر سواری کر واور زینت کے لئے مجھی،اور فرماتے ہیں کہ الیی سواریوں کو پیدا کرنے والے ہیں جن کو تم نہیں جانتے ،اس آیت میں قیامت تک جتنی نئی نئی سواریاں ایجاد ہوں گی وہ سب داخل ہیں ہم اس میں بھی غور کریں اور تھوڑی عقل اس میں بھی لگادیں کہ اگر انسان کواللہ تعالی دنیامیں بناکر بھیج دیتے اور یہ ساری چیزیں نہ ہوتیں تو انسان کی زندگی محال ہو تی اور اگر انسان نہ ہو توان چیز وں کا کیا نقصان؟ پانی کا كيا نقصان؟ مواكا كيا نقصان؟ تعِلوں كاكيا نقصان؟ غلے كاكيا نقصان؟ انسان نہ ہو تو ان چیزوں میں سے کسی کا کچھ نقصان نہ ہو، البتہ اگر انسان ہو اور بیہ چیزیں نہ ہوں تواس میں ہماراہی نقصان ہے کیو نکہ اگرانسان کھانا نہیں کھائے گاتوزندہ نہیں رہے گا، کپڑا نہیں رہے گاتو نزگا گھومے گا، ہوانہ ہو توسانس کسے کے گا، پانی نہ ہو تو پیاس سے مرجائے گا،ان میں سے ایک ایک چیز انسان کے لئے بہت بڑی نعمت ہے ،ارے بھائی ذراہم اس کو سوچیں کہ بیہ آسان کس کے لئے ہے؟ یہ زمین کا فرش کس کے لئے بنایا گیا ہے اور یہ بہاڑوں کا میخ ز مین میں کیوں ٹھو نکا گیاہے؟اگر پہاڑنہ ہو تا نوز لزلہ آ جاتا، زمین الٹ پلیٹ جاتی، آپ جانتے ہیں کہ دو تین منٹ کازلزلہ کتنی تباہی لا تاہے اور کتنوں کو الٹ پلیٹ دیتا ہے، پہاڑوں کی وجہ سے بیرز مین تھی ہوئی ہے، یہ بھی اللہ تعالی کی ایک مستقل نعمت ہے اور اللہ تعالیٰ نے ان سب نعمتوں پر امتنان فرمایا ہے اور بطور احسان اس کاذ کر فرمایا ہے کاش! ہم کو قرآن پڑھنے کی توفیق ہوتی، کاش قرآن کا سمجھنا ہمیں نصیب ہوجاتا تو ہمارا دل ایمان سے لبریز ہوجاتا ہاری زندگی بدل جاتی، سنتے! الله تعالی فرماتے ہیں:

﴿ اَلَمْ نَجْعَلِ الْآرْضَ مِهَاداً وَّالْجِبَالَ اَوْتَاداً وَّ خَعَلْنَا نَوْمَكُمْ سُبَاتاً وَّ جَعَلْنَا نَوْمَكُمْ سُبَاتاً وَّ جَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشاً وَّ جَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشاً وَّ

بَنَيْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعاً شِدَاداً وَّ جَعَلْنَا سِرَاجاً وَهَّاجاً وَّ اَنْزَلْنَا مِنَ الْمُعْثِرَاتِ مَاءً ا ثَجَّاجاً لِنُخْرِجَ بِهِ حَباً وَّ نَبَاتاً وَّ جَنْتٍ اَلْفَافاً ﴾

کیا ہم نے زمین کو فرش اور پہاڑوں کو میخیں نہیں بنایا اور ہم ہی نے تہہارے سونے کوراحت کی چیز بنایا اور ہم ہی نے مہہیں جوڑا بنایا اور ہم ہی نے تہہارے سونے کوراحت کی چیز بنایا اور ہم ہی نے رات کو پروہ کی چیز بنایا اور ہم ہی نے دن کو معاش کا وقت بنایا ، اور ہم ہی نے تہہارے او پہ تم ہی نے (آسان میں) ایک تہہارے او پہ تم ہی نے پانی برسایا کروشن چراغ بنایا اور ہم ہی نے پانی بحرے بادلوں سے کثرت سے پانی برسایا تاکہ ہم اس یانی کے ذریعہ غلہ اور سنری اور گنجان باغ بیدا کریں۔

ہمارے لئے آسان کی حجست بنایا، زمین کا فرش بنایا اور ساری چیزوں کو پیدا فرمایا، ہم ساری چیزوں کے محتاج ہیں، کھانانہ کھائیں تو مرجائیں، ہوانہ ہو تو ختم ہوجائیں، اللہ تعالی کی کتنی مہر بانی ہے کہ ان سب چیزوں کو مہیا فرمایا اور اس میں بھی انسان کی طبیعت اور فطرت کا لحاظ فرمایا کیو نکہ فطری طور پر انسان ایساہے کہ اگر ایک ہی چیزاس کوروزانہ ماتی رہے تو خواہ کتنی ہی عمرہ ہواس کا جی ایساہے کہ اگر ایک ہی چیزاس کوروزانہ آدمی پلاؤاور قورمہ ہی کھائے جب بھی پچھ اس سے ہٹ جاتا ہے اگر روزانہ آدمی پلاؤاور قورمہ ہی کھائے جب بھی پچھ دنوں کے بعد اس کا جی ہٹ جائے گا، تو فطرت بشری بہی ہے کہ وہ چاہتا ہے کہ رنگ بی نئی بی بی میں ملیں، تو اللہ تعالی نے بھی ایسا ہی انظام فرمایا کہ رنگ برنگ کی نئی بی بندوں پر بہت مہر بان ہے ﴿اللّٰهُ رَءُوْفُ بِالْعِبَادِ ﴾

پس بتلاؤ تو سہی کہ اللہ تعالیٰ کی محبت وعنایت اور اس کے بے شار فضل و انعام کا یہی تقاضا ہے کہ ہم اس مالک کی نافر مانی کریں جس نے ہر چیز ہمارے لئے بنائی، آسان وزمین بنایا، پانی دیا، پہاڑ بنائے، ہوائیں چلائیں، رات اور دن بنایا، اگر رات ہی رات ہوتی دن نہ نکتا تو کیا ہو تا؟ آدمی کتنا پریشان ہو تا؟ اور اگر دن ہی دن ہوتی تو کیا حالت ہوتی؟ چین و سکون نہ ماتا، آدمی کیسے زندہ رہتا؟ یہ بھی اللہ تعالیٰ کا اپنے بندوں پر احسان عظیم ہے دن بھی بنایا اور رات بھی بنائی، اب وہی اللہ تعالیٰ کی نافر مانی کر تا ہے، کیا اس کے احسانات کا یہی شکر ہے؟

ابروباد و مه وخور شید وفلک در کارند تا تونانے به کف آری و به غفلت نه خوری

یعنی بادل، ہوا، جاند، سورج اور آسان سب کے سب اس کئے کام میں مشغول ہیں تاکہ تم اپنی روزی حاصل کر واور غفلت کے ساتھ نہ کھاؤ۔

ہمداز بہر ترسرگشتہ و فرماں بر دار شرط انصاف نہ باشد کہ تو فرماں نبری میں سب کے سب تمہارے لئے مسخر و فرماں بر دار ہیں تو یہ بڑی ہی ناانصافی کی بات ہوگی کہ تم حق تعالیٰ کے فرماں بر دار نہ بنو۔

یہ ساری چیزیں اللہ تعالیٰ نے انسان کے لئے پیدا فرمائی ہیں اور انسان کو صرف اپنے لئے بنایابس بہی راز و حکمت ہے ، سبحان اللہ!اس شرف پر قربان ہو جانا چاہئے کہ ساری چیزیں تو ہمارے لئے بنائیں اور ہم کو صرف اپنے لئے

بنایا کہ تم میرے غلام بن کر رہو اور تم میرے ہوجاؤ، فرماتے ہیں ﴿ وَهَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسَ إِلاَّ لِيَغْبُدُونَ ﴾ يعني مين نے جن وانس كو محض اس لئے پیدا کیا ہے کہ وہ میری بندگی کرے اور مجھ کو پیجانے ، تو بھائی ہم قرآن کو متمجھیں اور مسلمان و فرماں بر دار بنیں ، مسلمانوں کے حالات دیکھ کر مجھے کہنا پڑتا ہے کہ ہماری بداعمالی اور بدحالی کی وجہ سے طرح طرح کی ذلت و رسوائی ہم پر مسلط ہے اور ہم ذلیل وخوار ہورہے ہیں ، اللہ کی نافر مانی معمولی چیز نہیں ہےاس کی وجہ سے کتنی بستیوں کوالٹ کرر کھ دیا، کتنی قوموں کو تباہ وبرباد فرمایااور قرآن میں ان واقعات کواس لئے بیان فرمایا ہے تا کہ ہم عبرت حاصل كرين، الله تعالى فرمات بين ﴿ فَكَايِّنْ مِنْ قَرْيَةٍ أَهْلَكْنَاهَا وَهِيَ ظَالِمَةٌ فَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَىٰ عُرُوْشِهَا وَبِئْرِ مُّعَطَّلَةٍ وَّ قَصْرِ مَّشِيْدٍ ﴾ غُرض کتنی بستیاں ہیں کہ جن کو ہم نے ہلاک کیا جن کی یہ حالت تھی کہ وہ نا فرمانی کرتی تھیں،سووہ چھتوں پر گرپڑی ہیںاور بہت سے بیکار کنویںاور بہت سے قلعی چونے کے محل (بیہ سب ان بستیوں کے ساتھ تباہ ہوئے) اگر قرآن کویڑھنے اور سجھنے والے ہوتے توان کومعلوم ہو جاتا کہ کتنی بستیوں اور شہر و قربہ کے رہنے والے ہیں کہ جنہوں نے اللہ اور اللہ کے رسول کی نافرمانیاں کیس توان پراللہ کاعذاب آیا، بستیاں الٹ دی گئیں کنوس اور مضبوط مکان سب معطل و برکار بڑے رہ گئے اس کے علاوہ بھی طرح طرح کا عذاب آیا، کسی کواللہ تعالیٰ نے ہندر بنادیا، کسی کو خنزیر بنادیا، کسی کو زمین میں د صنسادیا، کسی پر آند می آئی، کسی پر طوفان آیا، کسی پر آگ بر سائی گئی۔
قربان جائے آقائے دوجہاں محمہ مصطفیٰ عظیمی پر کہ آپ نے اللہ تعالیٰ
سے دعافر مائی کہ یااللہ! ہماری امت کی صور تیں مسخ نہ ہوں اور ہماری امت پر
یکبارگی ایسا عذاب نہ آوے کہ ساری کی ساری تباہ ہوجاوے، اور آپ علیمی کی بید دعا قبول ہو گئی ورنہ آج دیکھتے کہ ہم میں سے کتے لوگ بندر اور سور
بنادیئے جاتے، کس قدر افسوس کی بات ہے کہ ہم اس محبوب کی امت کہلا کے
اور اس کے عشق کادم بھر کے پھر انہیں کی مخالفت کرتے ہیں۔

امم سابقہ کے اندر جب کوئی شخص گناہ کر تاتھا تو دن کا گناہ شام کواس کے دروازہ پر لکھا ہو تا تھا کہ آج اس نے فلاں فلاں نافر مانی اور گناہ کیا، اور جب رات کو کوئی گناہ کر تا تو صبح کے وقت دروازہ پر لکھا ملتا تھا کہ اس نے فلاں فلاں گناہ آج رات میں کیا، مگر حضور اقد سے اللہ کے طفیل ہمارے ساتھ ایسا معاملہ نہیں ہو تا اور اس امت پر اللہ سبحانہ تعالی نے یہ مہر بانی فرمائی کہ ستاری فرماتے ہیں اور آپ کی برکت سے ہم کویہ شرف ملا کہ ہم سے کتناہی ستاری فرماتے ہیں اور آپ کی برکت سے ہم کویہ شرف ملا کہ ہم سے کتناہی گناہ سرزد ہو جائے مگر ہم اس طرح رسوا نہیں کئے جاتے کہ صبح کو دروازہ پر گناہ سرزد ہو جائے گئر ہم اس طرح رسوا نہیں کئے جاتے کہ صبح کو دروازہ پر گھاہوا ملے کہ اس نے فلاں فلاں گناہ کیا ہے، ان عنایات کو دیکھ کرحق تعالی پر قربان ہونا چاہئے اور واقعی ایسے محبوب پر فدا ہو جانا چاہئے۔

مؤمن کاحال ہے ہو تاہے کہ وہ اللہ کی بندگی کرکے بھی رو تاہے اور منافق کی علامت ہے ہے کہ وہ اللہ ورسول کی نافرمانی کرنے کے باوجود ہنستار ہتاہے، ا یک د فعہ چند صحابی بیٹھے ہوئے آپس میں باتیں کررہے تھے اس میں کچھ ہنسی کی بات آگئی تو بہننے لگے ،اتنے میں اللہ کے محبوب علیہ ادھرسے گذرے تو ان کو بنتاد كيم كرآبٌ ني بيرآيت يرهي ﴿ أَلَمْ يَاْنَ لِلَّذِيْنَ آمَنُواْ أَنْ تَخْشَعَ قُلُو بُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ وَمَانَزَلَ مِنَ الْحَقِّ ﴾ كياايمان والول كے لئے وہ وقت نہيں آياكه ان کے قلوب خدا کی نصیحت کے اور جو دین حق نازل ہواہے اس کے سامنے جهك جائيں،اس سے صحابہٌ پرایباخوف طاری ہوا كہ وہ بیساختہ بول اٹھے"آن وَ حَانَ ، آنَ وَحَانَ "لِعِني وه وقت آگيا كه جارے قلوب دہل جائيں۔ آج جو گناہ ونافرمانی سے ہمارے اندر کوئی اثر اور کوئی حرکت نہیں پیدا ہوتی سمجھ لیجئے کہ اللہ کاخوف ہمارے دل کے اندر نہیں، قلوب مر دہ ہو چکے ہیں اور اللہ کا اور اللہ کے عذاب کا خوف دلوں سے نکل چکاہے۔ اگر مسلمان کامیابی اور فلاح چاہتاہے، دنیامیں مطمئن ہو کر رہنا چاہتاہے، اینی زندگی کویاک بنانا جاہتا ہے ، حیات طیبہ کا طالب ہے تو اس کو جاہئے کہ عمل کی طرف آوے ، کیونکہ عمل ہی پر فلاح و کامیا بی اور حیات طیبہ کاوعدہ نَهِ ، الله تعالى فرمات بين ﴿مَنْ عَمِلَ صَالِحاً مِّنْ ذَكُو أَوْ أَنْشَىٰ وَهُوَ مُؤمِنْ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيواةً طَيِّبَةً ﴾ جوشخص نيك عمل كرے گاخواه مر د ہويا عورت بشرطیکه مؤمن ہو تو ہم اس کوضر ور بالضرور خوشگوار زندگی عطافر مائیں گے۔ ہم آپ سے یو چھتے ہیں کہ کیا قرآن یاک دوسر وں کے لئے آیاہے؟ آخراس کی میہ آیات کس کے لئے ہیں ؟اور ہم اس کی طرف کیوں نہیں توجہ کرتے؟ قرآن پاک توسارے جہان والوں کے لئے آیا ہے ارشاد فرماتے ہیں اللہ ذلک الکوتا لاکریْب فید هُدًی لِلْمُتَّقِیْنَ الَّذِیْنَ یُؤمِنُوْنَ بِالْعَیْبِ وَیُقِیْمُوْنَ الصَّلواةَ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ یُنْفِقُوْنَ کی ہے کتاب الی ہے کہ جس میں کوئی شبہ نہیں، راہ بتلانے والی ہے خداسے ڈرنے والوں کو، وہ خداسے ڈرنے والوں کو، وہ خداسے ڈرنے والے لوگ ایسے ہیں کہ یقین لاتے ہیں چھی ہوئی چیزوں پر اور قائم رکھتے والے لوگ ایسے ہیں کہ یقین لاتے ہیں چھی ہوئی چیزوں پر اور قائم رکھتے ہیں نماز کواور جو کچھ ہم نے ان کو دیا ہے اس میں سے خرچ کرتے ہیں۔

کاش کہ ہم قرآن کو سجھتے اور اس کے مرتبہ کو پیچانے، بررگوں نے کاش کہ ہم قرآن کو سجھتے اور اس کے مرتبہ کو پیچانے، بررگوں نے

کاش کہ ہم فرآن کو جھتے اور اس کے مرتبہ کو پہچاہتے، بزر کول نے فرمایا ہے کہ جس کو قرآن میں لذت مل جاتی ہے اور اس کامزہ حاصل ہو جاتا ہے تو پھراس کو دنیاوما فیہاسے بڑھ کر سمجھتا ہے۔

حدیث پاک کے اندر آتا ہے حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ جس شخص کو قرآن دیا گیا پھر بھی اس نے یہ خیال کیا کہ کسی شخص کو دنیا کی نعمتوں میں سے کوئی نعمت اس کے قرآن کی نعمت سے افضل دی گئ ہو تواس نے ایک بڑی چیز کی تحقیر کی اور چھوٹی چیز کی تعظیم کی لیعنی جس کو قرآن کا علم دیا گیا پھر اس نے دنیا کی کسی چیز کو اس سے بڑا سمجھا تو اس نے اللہ کے کلام کی ناقدری گی۔

ارے بھائی سنو! جس کو قرآن کا مزہ مل گیااس کو وہ نعت مل گئی جس کے مقابل دنیااور دنیا کی ساری چیزیں کچھ بھی نہیں وہ تواتنا مطمئن ہو جاتا ہے کہ ساری دنیااس کے سامنے بھی در بھی اور بالکل بے حقیقت معلوم ہوتی ہے وہ

بادشاہت کو بھی کچھ نہیں سمجھتا، صحابہؓ اور خلفاء راشدینؓ کے حالات کا تو پوچھناہی کیاان کے بعد کے سلاطین اور خلفاء کے حالات بھی آج کے خواص سے کہیں ارفع واعلیٰ تھے۔

ہارون رشید جو خلیفہ 'وقت تھے اور خود بھی بہت بڑے عالم تھے ان کے دونوں صاحبزادے امین ومامون کو قاضی کیجیٰ تعلیم دیتے تھے ایک دن جب استادیڑھاکر فارغ ہوئے اور جانے کے لئے اٹھنے کاار ادہ فرمایا تو دونوں لڑ کے استاد کا جو تا سیدھا کرنے کے لئے جھیٹے اور آپس میں جھگڑنے لگے ، ہر ایک جاہتا تھا کہ استاد کا جو تامیں ہی سیدھا کروں بالآخر دونوں اس پرراضی ہوگئے اور مل کران کاجو تاسید ها کیا، قاضی صاحب نے ان میں اس طرح صلح کرادی که بھائی آپس میں جھگڑا مت کروبلکہ ایک جو تاتم سیدھا کرواور ایک جو تابیہ سیدھاکر دیں،ایک دن کھانے کے وقت ہار ون رشید نے قاضی کیجیٰ سے یو جھا كه قاضى صاحب بتلاية الله تعالى نے اس وقت دنیامیں سب سے زیادہ عزت کس کودی ہے؟ تو قاضی صاحب نے جواب دیا کہ حضوراس وفت تو آپ ہی کو ب سے زیادہ عزت حاصل ہے کہ آپ امیر المؤمنین ہیں، ہارون رشید نے فرمایا کہ قاضی صاحب آپ کاجواب غلط ہے، انہوں نے کہا پھر آپ ہی بتاہیے تو کہا کہ اس وقت اللہ تعالی نے دنیامیں سب سے زیادہ عزت اس کو دی ہے جس کاجو تاسیدھاکرنے کے لئے مسلمانوں کے دوولی عہد (ہمارے لڑکے ) آپس میں لڑتے ہیںاور پھراس طور پر صلح ہو تی ہے کہ دونوں مل کرایک ایک

جو تاسیدھاکریں، آپ کے سینے میں قرآن ہے، آپ کے قلب میں حدیث ہے اس سے بڑھ کرعزت کی اور کیا چیز ہو سکتی ہے؟ سجان اللہ! ایک وقت ایسا تھا کہ امر اءو سلاطین کے قلوب میں علماء کی اس قدر عظمت تھی، لیکن آج تو مسلمان علاء کااحترام بالکل ختم کرچکاہے ، مگراس میں عوام سے زیادہ خواص کا قصور ہے، علماء نے بھی اینے کو نہ جانے کہاں سے کہاں پہنچادیا، علماء کی شان تو بیہ ہو ناچاہئے کہ حق بات کہا کریں،ان کے دل میں نہ مال کی طمع ہونہ جاہ کی طمع ہو، جو عالم کہ واقعی عالم ربانی ہو گاوہ ہمیشہ حق ہی بات کیے گا،اللہ کی تیجی بات بتلائے گا، قر آن وحدیث کے مطابق دعوت دے گا، توحید کی طرف بلائے گا، شرک و کفر سے روکے گا، بدعات سے روکے گا، رسم ورواج سے روکے گا، من مانی زندگی ہے روکے گااور اس کواس بات کی مطلق پروا نہیں ہوتی کہ كوكي آئيانه آئي،ان كي شان به موتى ہے"لا يَخافُون لَوْمَة لاَئِم "كسى ملامت کرنے والے کی ملامت سے نہیں ڈرتے ،ان کی نظر محض اللہ پر ہوتی ہے، مخلوق سے وہ طمع کو قطع کر چکے ہوتے ہیں،اس باب میں بھی وہ انبیاء کرام علیہم السلام کے نقش قدم پر ہوتے ہیں اللہ تعالیٰ نے انبیاء کرام علیہم السلام کے بارے میں ارشاد فرمایا ہے کہ ہر نبی نے اپنی قوم سے یہ کہا ﴿ وَهَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَىٰ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ ﴾ لِعَيْ مِين تم ہے تبليغ پر اجر کاسوال نہیں کرتا، میرا اجر تواللہ رب العالمین پرہے۔

سبحان الله! میہ بہت اونچا مقام ہے اور اس میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے

انبیاء کرام علیہم السلام کی امداد ہوتی ہے، بعد والے بھی جب اس کام کو کریں تو اس چیز کو پیش نظرر تھیں ، آج مسلمانوں کے حالات دیکھ کربعض وقت کچھ بولنے کو بھی جی نہیں جا ہتا کیو نکہ دیکھتا ہوں کہ مسلمان سجھنے کی کوشش ہی نہیں کر تا،وہ فرماں بردار نہیں بنناچاہتا، بس نام کامسلمان رہ گیاہےاور ساری چیزیں بس رسمارہ گئی ہیں اور پھر یہ جا ہتا ہے کہ رحمت کے دروازے کھول دیئے جائیں، تو بھلا یہ کیسے ممکن ہے؟ پہلے ہم واقعی مسلمان بنیں اور اللہ ورسول کی فرماں برداری اختیار کریں تورحت کے در دازے آج بھی کھلے ہیں۔ سنوااسلام کی بنیادیانج چیزوں پرہے اور اسلام کے یہی پانچ بڑے اہم جزو میں، عقائد، عبادات، معاملات، معاشر ت اور اخلاق، انبیاء کرام علیهم السلام نے سب سے پہلے عقیدے کی دعوت دی ہے ، عقیدہ درست ہوجائے ، توحید دل میں آجائے، رسالت کا یقین پیدا ہو جائے، قیامت کا یقین ہو جائے ، ملائکہ پریقین ہو جائے، جزاوسز اکایقین ہو جائے، جنت وجہنم کایقین ہو جائے الله كى ذات وصفات پریفین كه اس كى ذات از لى دا بدى ہے اور اس كى صفات غیر متناہی ہیں اور اس کی ذات و صفات میں کوئی شریک نہیں ، تو ان چیز وں کا تعلق عقا ئد سے ہے اور یہ بنیادی چیزیں ہیں ،اگر آدمی آسان وزمین کے برابر عبادت کرلے لیکن اس کے ساتھ شرک بھی کر تا ہو تو واللہ! سمجھ لیجئے کہ اس کا ٹھکانا جہنم ہی ہے بیونکہ شرک کے ساتھ کوئی عمل اللہ تعالیٰ کے يهال قبول نهيس مو تاء الله تعالى فرمات بين ﴿ وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ

الله عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَاْوِلُهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّلِمِیْنَ مِنْ اَنْصَارِ ﴿ جَوَالله کَی وَات یا الله عَلَیْهِ الْجَنَّةَ وَمَاْوِلُهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّلِمِیْنَ مِنْ اَنْصَارِ ﴾ جَوَالله کی وات میں کسی کو شریک کر تاہے تواس پرالله تعالی نے جنت کو حرام فرمادیا ہے اور اس کا ٹھکانا جہنم ہے اور ظالم لوگوں کا کوئی مددگار نہیں ہوگا۔ شرک خفی سے بچنا تو بہت مشکل ہے آج تولوگ شرک جلی میں مبتلا ہیں، اور یہ بھی سن لیجئے کہ اگر کسی شخص نے آسان وزمین کے برابر گناہ کیا ہولیکن تو حید اس کے اندر ہے اور شرک سے جہ گیا ہے تو وہ جنت میں ضرور جائے گا تو حید اس کے اندر ہے اور شرک سے جہ گیا ہے تو وہ جنت میں ضرور جائے گا جائے گر جائے گاضرور۔

انبیاء کرام علیہم السلام شرک ہی کے مٹانے کے لئے اور توحید کی دعوت دینے کے لئے دنیا میں تشریف لائے تھے اور اسی کے لئے ان پر طرح طرح کے مصائب وشدائد آئے مگروہ ثابت قدم رہے کیونکہ ان کی نظر اللہ پر تھی ان کا توکل اللہ ہی پر تھا، آج ہمارے قلوب میں شرک آگیاہے ، اللہ پر اعتماد نہیں ، اللہ پر توکل اور بھروسہ نہیں، مخلوق پر تو ہم بھروسہ اور توکل کرتے ہیں مگر خالق کا بھروسہ ہمارے قلب کے اندر نہیں رہا۔

ہمارے حضور جناب محمد رسول اللہ علیہ ایک دفعہ ایک در خت کے پنچ آرام فرمار ہے تھے اور اپنی تلوار کو در خت کی شاخ میں لاکا دیا تھا، ایک دستمن جو اس تاک میں تھا کہ موقع ملے تو اللہ کے رسول علیہ کو ختم کر دوں ، وہ چپکے سے آیا اور حضور اقد س علیہ کی آئکھیں بند دیکھ کر تلوار اتار کی اور للکار کر کہا اے محمد (علیہ کے اب مجھ سے آپ کو کون بچائے گا؟ اللہ کے محبوب علیہ ا

فرماتے ہیں کہ "الله" بس یہ کہناتھا کہ اس کاہاتھ کا پینے لگاور تلوار ینچے گرگئ،
نی کریم علی نے تلوار اٹھالی اور فرمایا اب مجھ سے جھ کو کون بچائے گا؟ اس
نے کہا آپ بڑے کریم ہیں آپ کے کرم کے سواکوئی نہیں، آپ علی نے فرمایا کہ جامیں نے جھ کومعاف کردیا، وہ فور أمسلمان ہو گیااور کہنے لگا" اَشْهَدُ اَنْ لاَ اللهُ وَ اَشْهَدُ اَنَّ مُحَمَّدًا رَّسُولُ اللهِ"

اس آیت میں ارشاد باری تعالی ہورہاہے کہ بیشک جن لوگوں نے کہا کہ ہمارار باللہ ہے، پھراس پر وہ اٹل رہے کہ اب میں نے اللہ کور ب بنالیا تو پھر مصائب آئیں، شدائد آئیں، تکیفیں آئیں، بیاری آئے، فقر وفاقہ آئی مصائب آئیں، شدائد آئیں، تکیفیں آئیں، بیاری آئے، فقر وفاقہ آئی کوئی بھی پر بیثانی آئے، ہر حال میں وہ اللہ کے در پر حاضر ہیں، کسی حال میں اس کے در کو وہ نہیں چھوڑتے اس لئے کہ وہ سمجھ چکے ہیں کہ ہمار ارب اللہ ہے، اس کو استقامت کہتے ہیں جس کاذکر اللہ تعالی فرمارہے ہیں کہ ایسے لوگوں کو

مرتے وقت فرشتے یہ خوش خبری سناتے ہیں کہ ﴿ لاَ تَخَافُواْ وَلاَ تَحْزَنُواْ وَ اَبْشِرُواْ بِالْجَنَّةِ الَّتِیْ کُنْتُمْ تُوْعَدُونَ ﴾ تم نه اندیشه کرونه رنج کرواور جنت کے ملنے پرخوش رہوجس کاتم سے وعدہ کیا جایا کرتا تھا۔

چونکہ مؤمن دنیا میں ہر وفت اللہ تعالیٰ سے ڈر تارہتا ہے اور ساری
زندگی اس پر یہی خوف طاری رہتا ہے کہ معلوم نہیں کہ مرنے کے بعد کیا
پیش آنے والا ہے ؟ اس لئے اللہ تعالیٰ کی طرف سے موت کے وفت فرشت
نازل ہوتے ہیں اور گویا اس کو اس طرح مطمئن کرتے ہیں کہ تم دنیا میں بہت
ڈر چکے اور زندگی بھر ڈرتے ہی رہے اب تمہارے خوف کا وفت گذر چکا لہذا
آج سے نہ تمہارے لئے خوف ہے نہ رنج ہے ، اب تم نہ ڈر ونہ رنج کر وبلکہ
جنت کی بشارت حاصل کرو، یہ بشارت موت کے وفت بھی ہوتی ہے اور قبر
میں بھی ہوتی ہے، قیامت کے دن بھی ہوگی۔

اس سے معلوم ہوا کہ جولوگ دنیا میں اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہتے ہیں اور ہمہ وقت ان پر خوف طاری رہتا ہے انہیں کے واسطے یہ بشارت وخوشخری ہے جیسا کہ مولانا روم رحمۃ اللہ علیہ بھی اپنی مثنوی میں اس کی جانب اشارہ فرماتے ہیں ۔



لا تحافوا جست نزل خائفال جست در خور از برائے خاکف آل آک خوش نیست چول گوئی مترس درس چه دبی نیست او محاج درس



یعنی ﴿لا تحافوا﴾ سے اہل خوف کی مہمانی کی جاتی ہے اور خاکف کے حال کے مناسب بھی یہی ہے (کہ اس سے کہا جائے کہ تم بہت ڈر چکے اب ت ڈرو) کیونکہ جس کو پہلے ہی سے خوف نہ ہواس سے بیہ کیسے کہا جاسکتآ ہے یہ مت ڈر و، خوف کادر س ایسے شخص کو کیاد و گے جو کہ اس درس کا مختاج نہ ہو۔ الغرض آخرت میں مطمئن ہونا جاہتے ہو تو دنیا میں اپنے اندر خوف پیدا کرواور اللہ تعالیٰ کے عذاب ہے ،اللہ تعالیٰ کی پکڑسے ڈرتے رہو ، نیز اللہ کی طرف سے جو آزمائش ہو اس میں ثابت قدم رہو تاکہ اس بشارت اور خوش خبری کے مستحق قرار دیئے جاؤاور پیہ بھی سمجھ لو کہ ایمان لانے کے بعد آزمائش کاہونا ضروری ہے، اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿ الْمَمْ أَحْسِبَ النَّاسُ أَنْ يُّتْرَكُوْا أَنْ يَّقُولُوْا امَّنَّا وَهُمْ لاَ يُفْتَنُوْنَ ﴾ كيالوگوں نے بير كمان كرر كھاہے کہ بس"امَنًا "کہہ دیں اور ان کو چھوڑ دیا جائے ان کی آزماکش نہ کی جائے ، مطلب میہ ہے کہ ایمان لانے کے بعد آز مائش بھی ہوگی اور کھر اکھوٹا دیکھا جائے گا تاکہ سیجے اور حجموٹے کی تمیز ہوسکے ، جس طرح سونے جاندی میں جو کھوٹ ہو تاہے تواس کو تیایا جا تاہے تاکہ کھوٹ نکل جائے اور وہ کھر اہو جائے اسی طرح جوا بمان لا تاہے اللہ تعالیٰ اس کی آز مائش کرتے ہیں تاکہ کھر اہو کر نكل آئه، الله تعالى فرمات بين كه ﴿ وَلَنَبْلُونَ كُمْ بِشَيئٍ مِّنَ الْحَوْفِ وَ الْجُوْعِ وَ نَقْصِ مِّنَ الْاَمْوَالِ وَ الْاَنْفُسِ وَ الثَّمَرَاتِ وَ بَشِّرِ الصَّبرِيْنَ

الَّذِيْنَ اِذَا اَصَابَتْهُمْ مُّصِيْبَةٌ قَالُوا اِنَّالِلَّهِ وَاِنَّا اِلَيْهِ رَاجِعُوْنَ ﴾ اور ديمو تم تمہاراامتحان کریں گے کسی قدر خوف سے اور فقر و فاقہ سے اور مال و جان سے اور تھلوں کی کمی سے اور آپ ایسے صابرین کو بشارت سناد یجئے کہ ان پر جب کوئی مصیبت پڑتی ہے تو وہ (دل سے سمجھ کر) یوں کہتے ہیں کہ ہم توحقیقتاً اللہ تعالیٰ ہی کی ملک ہیں اور ہم سب اللہ تعالیٰ ہی کے پاس جانے والے ہیں۔ تاریخ کی کتابوں میں ایک صحابیة کا واقعہ کُھاہے کہ جب وہ ایمان لا کیں تو کچھ دنول کے بعدان کی ایک آئکھ پھوٹ گئی، مخالفین نے ان برطعن کیا کہ لو! تم کولات وعزیٰ نے خوب سزادی کہ ایک آئکھ جاتی رہی، تووہ فرماتی ہیں کہ اگر میری دوسری آنکھ بھی کھوٹ جائے تو بھی میں یہی کہوں گی کہ میر ہے مولی نے مجھ کو آئکھ دی تھی اور اسی نے لے لی، لات وعزیٰ میر ایکھ نہیں بگاڑ سکتے، مجھ کوا بمان کی دولت مل گئی اب اس کے بعد مجھے آئکھ کے جانے کی کچھ یروا نہیں،اس پر بھی میں راضی ہوں کیو نکہ بیسب اللہ ہی کی طرف سے ہے، مؤ من کی یہی شان ہے کہ وہ نفع وضرر سب اللہ ہی کی طرف سے دیکھتا ہے اور اس کو یقین ہو تاہے کہ سب کچھ اللہ ہی کے اختیار میں ہے اسی لئے اس کی زندگی بڑی اطمینان والی زندگی ہے، الله تعالی فرماتے ہیں کہ ﴿ مَا أَصَابَ مِنْ مُّصِيْبَةٍ إلاَّ بِإذْنِ اللهِ ﴾ لعنى جو يجه مصيبت تم كو پَيْخِي ب الله بي ك حكم ي بَهِ بَيْتِي ہے ، نیز فرماتے ہیں ﴿ وَ مَا اَصَابَكُمْ مِنْ مُّصِیْبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيْكُمْ وَ يَعْفُوْ عَنْ كَثِيْرٍ ﴾ يعنى تم كوجو يجه مصيبت پَبَيْجَى بِ وه تمهار ب کر تو ت اور گناہوں کا متیجہ ہے اور اللہ تعالی بہت سی چیزوں کو معاف بھی کر دیتے ہیں۔

اگراللہ تعالیٰ پکڑلیں تو کوئی آدمیان کی پکڑسے نچے نہیں سکتا،وہ تواہیے حلیم ہیں کہ باوجود نافرمانیوں کے ستاری اور پردہ یوشی فرماتے رہتے ہیں اور گر فت اور پکڑ سے بندوں کو حچھوڑتے رہتے ہیں ، کیا بیا للّٰہ تعالٰی کا حکم نہیں ہے کہ باوجود نافرمانیوں کے ہم کو کھانامل رہاہے، یانی مل رہاہے، لباس مل رہاہے، بٹی بیٹامل رہاہے اور سب کچھ مل رہاہے ، ہم کوشر م آنی چاہئے اور اللہ تعالیٰ کے انعامات واحسانات دیکھ کر ان کی نافرمانی سے باز آنا جائے، ہم کو صحابہؓ کے حالات میں غور کرناچاہئے اور سوچناچاہئے کہ ہم کودنیامیں اس کئے بھیجا گیاہے کہ ہم اپنی زندگی کو سنوار لیں دنیوی سازوسامان سے نہیں بلکہ ان چیزوں سے اینے کو آراستہ کرلیں جو آخرت میں کام آنے والی ہیں، حضرات صحابہؓ اپنے فقر و فاقہ کے حال میں رہتے تھے اور اسی طرح چلتے پھرتے تھے اور مشرکین مکہ اپنی دولت پراوراینے جتھے پر ناز کرتے ہوئے اکڑ کر چلتے تھے تواللہ تعالیٰ نے مؤمنین ك تسلى كے لئے يه آيت نازل فرمائى كه ﴿ لاَ يَغُرَّ نَّكَ تَقَلُّبُ الَّذِيْنَ كَفَرُوا فِي الْبِلاَدِ مَتَاعٌ قَلِيْلٌ ثُمَّ مَاواهُمْ جَهَنَّمُ وَ بِئُسَ الْمِهَادُ الْعِنَان كَافرول كادنيا میں اس طرح پھرناتم کو دھوکے میں نہ ڈالے،ارے بیمتاع قلیل ہے، دنیا کی تھوڑی سی بو بخی ہے پھران کا ٹھکا ناتو جہنم ہے اور وہ بری جگہ ہے۔ صحابہؓ کے اندران آیات کااور اللہ تعالٰی کے ارشادات کااییا یقین تھا کہ

ان کو کوئی چیز اس سے ہٹا نہیں سکتی تھی، وہ جانے تھے کہ یہ دنیا چندروزہ ہے یہاں کاعیش و آرام بھی فانی ہے اور جنت کی نعت وراحت ازلی وابدی ہے اس کے لئے اس کی فکر میں رہتے تھے اور اس کے لئے طرح طرح کی مصیبتیں برداشت کرتے تھے، اور تمام انبیاء کرام علیہم السلام نے توحید کی دعوت دی اور جن لوگوں نے ان کی دعوت قبول کی اور توحید اختیار کرلی تو ان پر بڑی بڑی مصیبتیں آئیں، تکلیفیں پہنچائی گئیں مگر وہ اپنی توحید پر ثابت قدم رہے اور لوگوں کے لئے ایک نمونہ اور اسوہ مسنہ چھوڑ گئے۔

حضرت ابراہیم خلیل اللہ کو آگ میں جلایا گیا،ان کا کیا جرم تھا؟ بہی تو کہ
ایک اللہ کی بندگی کرتے اور اس کی دعوت دیتے تھے، نمر ود کا زمانہ تھا اس کے
حکم سے لکڑیوں کا انبار جح کیا گیا اور اس میں آگ روشن کی گئی چنانچہ اس آگ
میں ایسے شعلے بھڑ کئے لگے کہ اوھر سے چڑیا اور کر نجا نہیں سکتی تھیں اور اسی
د ہمتی آگ میں ابراہیم خلیل اللہ کو جھو نکنے کے لئے لے گئے، اس وقت آپ
کے پاس آسانوں کے فرشتے آتے ہیں کہ اللہ کے خلیل اگر آپ فرما ئیں تو ہم
آگ کو بچھا دیں، آپ فرماتے ہیں کہ نہیں میر ارب جھے کو کافی ہے، آخر میں
جر ئیل علیہ السلام حاضر ہوئے اور کہا کہ اے اللہ کے خلیل اگر آپ فرمائیں
تو میں اپنا پر مارد وں اور بہ سب آگ سر د پڑجائے، آپ نے ان سے بھی بہی
فرمایا کہ میر ارب مجھے دیکھ رہا ہے وہ جو کرے میں اس پر راضی ہوں، جب اللہ
نعالی نے دیکھ لیا کہ ان کی نظر مخلوق پر نہیں ہے اور ان کی توحید خالص ہے اور

یہ سب سے کٹ کر ہماری طرف نظر لگائے ہوئے ہیں تور حمت خداوندی جوش میں آئی اور آگ کو تھم فرمایا ﴿ قُلْنَا یَا نَارُ کُو نِیْ بَوْدًا وَّ سَلاَماً عَلَیٰ اِبْرَاہِیم کے اِبْرَاہِیم کے تھم دیا کہ اے آگ تو شخنڈی اور بے گزند ہوجاابراہیم کے حق میں بحکم حق میں ، چنانچہ وہ آگ بھی حضرت ایراہیم علیہ السلام کے حق میں بحکم خداوندی گلزار بن گئ، دیکھا آپ نے! یہ می توحید اور یہ تھا تو کل اور یہ تھی اللہ پر نظر کہ کسی مخلوق سے کوئی مد د نہیں چاہی اور راضی بقضائے الہی رہے ، اللہ پر نظر کہ کسی مخلوق سے کوئی مد د نہیں چاہی اور راضی بقضائے الہی رہے ، پھر اللہ کی طرف سے کیسی کچھ مد د ہوئی، آج بھی ہم اگر توحید اختیار کریں اور اللہ کی طرف سے کیسی کچھ مد د ہوئی، آج بھی ہم اگر توحید اختیار کریں اور اللہ کی طرف سے کیسی کچھ مد د ہوئی، آج بھی ہم اگر توحید اختیار کریں اور اللہ کی طرف سے کہا تھا۔

اللہ پر اپنی نظر رکھیں تو آج بھی وہی نفر سے اور وہی رحمت ہم پر ہو سکتی ہے اللہ یوالی نے کہا تھا۔

آج بھی ہوجو براہیم ساایماں پیدا آگ کر سکتی ہے انداز گلستاں پیدا

ارے وہ ایمانی طاقت اور وہ یقین نبی کے برابر بھلاہم کہاں پیش کرسکتے ہیں مگر کچھ تو کریں، ہمارا تو یہ حال ہے کہ کرناد ھر نا پچھ نہیں چاہتے اور ثمر ات کے خواہشندر ہتے ہیں، کہنے کا مقصد یہ ہے کہ مسلمان اگر سنتا ہے تو سننے کے بعد اس پر عمل کرے، صرف سننا مقصود نہیں ہے بلکہ باتوں کو سمجھ کراس پر عمل کرنا مقصود ہے، بزرگوں نے لکھا ہے کہ علاء طبیب روحانی ہیں اور ہم سب سامعین مریض کی حیثیت رکھتے ہیں، مگر یہ بھی صاف فرمادیا کہ ہر عالم اس سامعین مریض کی حیثیت رکھتے ہیں، مگر یہ بھی صاف فرمادیا کہ ہر عالم اس سے مراد نہیں بلکہ وہ علماء مراد ہیں جو عالم ربانی کہلاتے ہیں، جو حق بات پیش

کرنے میں کسی کاخوف نہیں کرتے بلکہ بلاخوف لومۃ لائم امر بالمعر وف اور نہی عن المئکر کاحق ادا کرتے ہیں اور اپنے فرض منصبی کی ادائیگی میں کسی کی پروا نہیں کرتے۔

ملاجیون رحمة الله علیه جو حضرت عالمگیر رحمة الله علیه کے استاد ہیں ان کا واقعہ مشہور ہے کہ ایک د فعہ شاہزادے کو فکر ہو ئی کہ میں ریشم کالباس پہنوں یادر کھو کہ جو چیز مر دوں پر حرام کی گئی ہے دہ چھوٹے بچوں کے لئے بھی حرام ہے اور جو چیز عور توں کے لئے ناجائز ہے وہ چھوٹی بچیوں کے لئے بھی ناجائز ہے، لوگ سجھتے ہیں کہ یہ تو بچے ہیں ان کو کیا؟ چلو تماشاد کھالاؤ،ان کوریشی لباس پہنادو،اوریہ نہیں جانتے کہ وہ تو بچے ہیں نابالغ ہیں ان کو گناہ نہ ہو نہ سہی لیکن آپ تومکلف ہیں آپ مجرم بن رہے ہیں، توخالص ریشم بچوں کے لئے بھی حرام ہے اور مردوں کے لئے بھی حرام ہے، دنیامیں جو خالص ریشم یہنے گااس کو جنت میں ریشم کا لباس نہیں ملے گا یہاں پہنتے ہو تو پہن لو وہاں محروم ہو جاؤگے ، بہر کیف شہرادے کور کیشی کیڑا پیننے کا خیال پیدا ہوا تو دربار میں جو مولوی لوگ ملازم تھے ان سے شاہرادے نے جواز کا فتوی جاہا تو ان لوگوں نے کہہ دیا کہ ہاں باد شاہ کے لئے جائز ہے پہن سکتے ہیں اور اد ھر اد ھر رکے بات بنادی مگر شاہر ادے نے کہاجب تک ملاجیون اس فتوے پر دستخط نہیں کریں گے میں ریشم استعال نہیں کروں گا ملاجیون کے پاس جب فتو کی لولے گئے توانہوں نے کہہ دیا"مفتی ومنتفتی ہر دو کا فراند"فتویٰ دینے والے

اور فتویٰ پوچھنے والے دونوں مجرم ہیں اور دونوں کا فر ہوگئے اس لئے کہ رسول الله علی جس چیز کو حرام فرمادیں اس کو حلال قرار دیناصر تح جرم ہے اور کھلا ہوا کفر ہے، اب کیا تھالو گول نے جاکر دربار میں شکایت پہنچادی کہ ملاجیون نے توالی سخت بات کہد دی بس کیا تھاجلاد مقرر کردیے گئے اور بادشاہ نے تحكم دے دیا كه ملاجیون كاسر تلكم كرليا جائے ، اب ذرا علماء ربانی كا حال سنتے ، یہاں تو جلاد تعینات کر دیئے گئے اور وہاں ملاجیون سے لو گوں نے جاکر کہا کہ حضرت آپ کے قتل کے لئے جلاد مقرر کر دیئے گئے ہیں انہوں نے فرمایا کہ میں نے کیا جرم کیا ہے؟ کیا یمی جرم ہے کہ رسول اللہ علیہ کی حدیث پیش کر دی اور آپ کی حرام کی ہوئی چیز کو حلال قرار دینے سے منع کر دیا؟ اچھا تو لاؤ میں بھی وضو کر کے تیار ہو جاؤں اس لئے کہ وضومؤمن کا ہتھیار ہے ،ان کو بھی جوش آ گیا کہ میں بھی ایمانی ہتھیار سے نتار ہو جاؤں اور اسی کیفیت میں وضو کرناشر وع کردیا،لوگ دوڑے ہوئے دربار میں پہنچے اور کہاکہ ملاجیون کو جوش آگیااور آپ کے مقابلہ کے لئے وضو کر کے تیار ہورہے ہیںاب خیر نہیں ہے، بیہ سن کر باد شاہ پر لرزہ طاری ہو گیااور آ کر معذرت کی۔ آپ جانتے ہیں کہ باد شاہ کیوں ڈر گیا؟ وہ سمجھ گیا کہ ملاجیون اللہ کے ولی ہیں ان کی خفگی میں ہماری خیر نہیں کیو نکہ اللہ کے ولیوں کو جو ستا تاہے تو سمجھ

لو کہ اللہ تعالیٰ اس سے خود انتقام لیں گے ، حدیث قدسی ہے ''مَنْ عَادیٰ لِیْ

وَلِياً فَقَدْ اذَنْتُهُ بِالْحَوْبِ" يعنى جومير \_ ولى سے عداوت ركھے اس سے ميں

اعلان جنگ کرتاہوں وہ مجھ سے لڑنے کے لئے تیار ہو جائے۔

عالم ربانی کا یہی مقام ہے کہ اس کی زبان پر ہمیشہ قول حق ہی رہتا ہے

ہمارے خواجہ صاحب رحمۃ الله عليه فرماتے ہيں ۔

قول جوحق تهاو ہی لب بررہا ملق میرا گویة خفجر رہا

حدیث شریف میں آتا ہے کہ سب سے بڑا جہادیہی ہے کہ کسی ظالم و

جابر کے سامنے حق بات بیان کردے ، علاء ربانی کا یہی کام ہے کہ وہ حق

پہنچانے میں ذرا بھی نہ ڈریں، مگر آج ہمارے اندر مداہنت آ گئی اور ہم حق کہنے

سے ڈرنے گے کہ ہمارے مال کا نقصان ہوجائے گا ، لوگوں سے ہماری

عقیدت ختم ہو جائے گی، دنیا ہمارے پاس سے ہٹ جائے گی، حالا نکہ ہم کواللہ

کے راضی کرنے کی فکر کرنا جاہئے اور جب ہم نے اللہ کورب مان لیا تو پھر خالی

زبان سے "ربنا الله" كہناكافى نہيں ہو گابلكه اس كے لئے ضرورى ہے كه الله

تعالی نے جیسا تھم فرمایا ہے اس کے مطابق زندگی گذاریں اور اللہ اور اللہ کے

رسول علیات کی مرضی برعمل کریں اور واقعی اللہ کورب ماننے کا ثبوت دیں ،

اینے عقائد کودرست کریں اور جی لگا کراللہ کی عبادت کریں اور اس کے ساتھ

ساتھ معاملات کوبھی درست رکھیں،اخلاق وعادات کوشریعت کے مطابق بنائیں۔

آج ہم لوگوں کی بیہ حالت ہے کہ اگر کسی کا عقیدہ در ست ہے تو عبادت

سے غافل ہے اور اگر کچھ عبادت بھی کر تاہے تواس کے معاملات در ست

نہیں ہیں اور اگر معاملات کی کچھ فکر ہے تو اخلاق بگڑے ہوئے ہیں اور

معاشرت خراب ہے، یہ سمجھ کیجئے کہ مؤمن کامل فرماں بر دار اور اطاعت گذار اسی و قت ہو گا جب اس کی بیہ سب چیزیں در ست ہوں،معاشر ت بھی در ست هو، اخلاق مجمی در ست هول، معاملات وعبادات مجمی اور عقائمه مجمی در ست ہوں، آپس میں نفاق نہ ہو، دلوں کے اندر محبت ہو ، غرضیکہ اللہ کی کتاب کو مضبوطی سے تھام لے جبیا کہ اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿وَاعْتَصِدُمُوْا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيْعاً وَ لاَ تَفَرَّ قُوْا ﴾ اور مضبوط پکرلوالله تعالی کے سلسله کواس طور برکه باہم سب متفق بھی رہواور باہم نااتفاقی نہ کرو، حدیث پاک میں آتاہے کہ جس نے چھ رتی مال کسی ناجائز طریقے سے لے لیا تو قیامت کے دن اللہ تعالیٰ اس کی سات سو مقبول نمازیں چھین کر اس حق والے کو دے دیں گے ، اسی طرح حدیث میں آتاہے کہ جس نے کسی کی ایک بالشت زمین ناجائز طریقے سے لے لی تواللہ تعالیٰ سات طبق زمین کاطوق اس کی گردن میں پہنا کیں گے اسی طرح ذراذراسي حق تلفي ميں سب عبادات ختم ہو جائيں گياور آ د مي خالي رہ جائے گا۔ حدیث شریف میں آتا ہے کہ اللہ کے محبوب علی ہے فرمایا کہ بھائی بتلاؤ کہ مفلس کون ہیں؟ صحابہؓ نے عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول! جس کے یاس مال ود ولت نہ ہو وہی مفلس ہے، آپ علیہ نے فرمایا نہیں،سب سے برا مفلس وہ ہے جو قیامت کے دن نیکیوں کا انبار اور ڈھیر لے کر آئے گا اور ہر طرف سے مدعی کھڑے ہو جائیں گے کہ اے اللہ!اس نے ہم پر بہتان لگایا تھا ﴿ كُونَى كِمِحِ كَالِهِ اللهِ إِلَى نِهِ مِم كُوكًا لِي رَقِي مَقِي ، كُونِي كِمِهِ كَالِهِ اللهِ إِس نِهِ ہماری فیبت کی تھی، الغرض کوئی کسی حق کا مطالبہ کرے گااور کوئی کسی حق کا دعویٰ کرے گااور اللہ تعالیٰ کی طرف سے حکم ہوگا کہ اس کی نیکیاں چھین چھین کر اہل حقوق کو دے دی جائیں، نتیجہ بیہ ہوگا کہ اس کی ساری نیکیاں چھین چھین کر دوسر ول کو دے دی جائیں گی اور بیہ خالی رہ جائے گا، اور پھر بھی مدعی باقی رہ جائیں گے تو باری تعالیٰ کا حکم ہوگا کہ ان لوگوں کے گناہ اس کے سر پر لادد دیئے جائیں اور اس طرح وہ اپنی سب نیکیوں کو کھو کر گناہوں کا بوجھ لاد کر جہنم رسید ہو جائے گا، در حقیقت یہی مفلس ہے۔

ہمارے اندریہ صفت ہونی چاہئے کہ عبادت بھی درست ہو، معاملات ہی درست ہوں ، ہمارے اندر دیانت بھی ہو، صدافت بھی ہو، امانت بھی ہو، اطاق بھی ہو، حدیث شریف میں آتا ہے کہ اللہ کے محبوب علیہ نے فرمایا کہ جانے ہو پہلوان کون ہے ؟ صحابہ نے عرض کیا حضور اہم پہلوان اس فرمایا کہ جانے ہو پہلوان کون ہے ؟ صحابہ نے عرض کیا حضور اہم پہلوان اس کو سجھتے ہیں جو کشتی میں اپنے مقابل کو پچھاڑ دے، حضور علیہ نے فرمایا نہیں، سب سے بڑا پہلوان وہ ہے جو اپنے غصہ پر قابور کھتا ہو، جب غصہ آئے تواس کو پی جائے ، آج جس قدر فتنہ وفساد برپا ہے سب اسی غصہ کی وجہ سے ہو ایک بات اگر کوئی کہہ دے تو دیکھ لیجئے اس سے کتنا غصہ پیدا ہوتی ہے ، اور کتنے دل ایک بات اگر کوئی کہہ دے تو دیکھ لیجئے اس سے کتنا غصہ پیدا ہوتی ہے ، اور کتنے دل کے نتیجہ میں کس قدر فساد پھیلا ہے ، کتنی دشنی پیدا ہوتی ہے ، اور کتنے دل ٹوٹے ہیں ، اللہ تعالی فرماتے ہیں ہو والگاظِمِیْنَ الْفَیْظُ وَ الْعَافِیْنَ عَنِ اللّٰہ یُجِبُ الْمُحْسِنِیْنَ کی لیمیٰ اعلٰی درجہ کے مسلمان ہیں وہ لوگ النّاسِ وَاللّٰهُ یُجِبُ الْمُحْسِنِیْنَ کی لیمیٰ اعلٰی درجہ کے مسلمان ہیں وہ لوگ

جو کہ غصہ کے ضبط کرنے والے اور لو گوڑھ کی تقصیرات سے در گذر کر۔ والے ہیںاور اللہ تعالیٰ ایسے نیکو کاروں کو محبوب رکھتاہے۔ ہائے اللہ! ہم کس سے کہیں اور کیسے کہیں ، پورا قر آن تعلیمات سے بھرا یڑا ہے، ذراہم دیکھیں اللہ تعالیٰ کیا فرمارہے ہیں کہ جولوگ غصہ کو بی جاتے ہیںاورلو گوں کومعاف کر دیتے ہیں (بیہ محسن ہیںاور )اللہ تعالیٰ محسنین کو پیند فرماتے ہیں، بھائی سمجھ لیجئے کہ غصہ بھی ایک طریقہ سے جہنم کی آگ ہے، مگر آج غصہ کا یہ عالم ہے کہ ذراس بات کسی کو برداشت نہیں، حتیٰ کہ اگر کسی کے فائدے کے لئے بھی اس سے حق بات کہی جائے تو غصہ ہو جاتے ہیں، بالكلاسينے نفس كے غلام ہوگئے ہيں اور اس غصہ اور بداخلاقی كی آگ ميں سارا عالم جل رہاہے ، ہم کو تو مسلمانوں کے اس حال پر رونا آتا ہے کہ ہائے اللہ! مسلمان کہاں سے کہاں پہنچ گئے، آپس میں جتنے اختلافات ہوتے اور بڑھتے ہیں وہ سب اسی غیظ وغضب کے نتائج ہیں مگر لوگ اس کو جھوڑنا ہی نہیں عاست ، الله تعالى فرمات بين ﴿أَفَتُومِنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضِ ﴾ كياالله كي بعض آيتوں پر ايمان لاتے ہو اور بعض كاانكار كرتے ہو؟ الیانہ ہونا جاہے بلکہ بسم اللہ کے باء سے والناس کے سین تک جو کچھ ہے سب کوماننا ضروری ہے ،اگراس کے اندر کسی ایک آیت کا انکار کروگے تومؤمن نہیں رہ جاؤگے کیونکہ ایک آیت کا بھی انکار کفرہے ، خدا کی کتاب باء سے شروع ہوتی ہے اورسین پرختم ہوتی ہے دونوں کا مجموعہ "بس"ہے جس کے

معنی یہ بیں کہ بس خداکی کتاب کافی ہے، حسبنا کتاب الله، اصل یہی ہے کہ آدمی کتاب وسنت کی یابندی کرے اور اس کے مطابق اینے کو بنائے، مسلمان کے معنی یہی ہیں، پورامسلمان آدمی اسی وفت ہو گاجب سب آیات پر عمل کرے، آج ہم دیکھتے ہیں کہ نہ آیات کی پروا،نہ سنت کالحاظ،نہ حدیث کی رعایت، نه تعلیمات نبوی پرعمل، آپ خود دیکھ لیجئے که بعض مسلمان شخنے سے نیچے پائجامہ اور تہہ بند لٹکائے رہتے ہیں ، اللہ کے نبی علیہ نے اس سے منع فرمايا ٢- ، چنانچ فرمات ين " مَنْ أَسْفَلَ مِنَ الْكَعْبَيْنِ إِذَارَهُ فَهُوَ فِي النَّارِ" لعنی جس کاازار مخخے سے نیچے لئکاوہ جہنم میں جائے گااور فرماتے ہیں "مَنْ جَوَّ إِزَارَهُ خُيلاءً فَهُوَ فِي النَّارِ "جواپنايا مجامه اور تهه بند زينن پر تُحسيم ، مواچلنا ہے وہ دوزخ میں جائے گا،اور بعض روایات میں آیاہے کہ ایسے شخص کی طرف الله تعالی نظرر حمت نہیں فرمائیں گے ،اسی بناء پر شخفے سے نیچے یا عجامہ لٹکانے کو علاء نے حرام لکھاہے ، لہذااس میں بہت احتیاط کی ضرورت ہے ، جب ہم لوگ سے مسائل بیان کرتے ہیں تو بعض لوگ کہتے ہیں کیااس میں اسلام ہے؟ ان سے میں کہتا ہوں کہ ہاں بھائی ہر چیز میں اسلام ہے، اخلاق میں، عادات میں، معاملات میں،عبادات میں، غرضیکہ ہرشعبہ حیات میں اسلام کی تعلیمات موجود ہیں اور ان پر عمل کرنے کا مسلمان مکلّف ہے ،اگر کسی شعبہ میں کو تاہی کرے گا تواس کااسلام نا قص رہ جائے گا۔

حضرت حاجی امداد الله صاحب مهاجر مکی رحمة الله علیه کے ایک خلیفہ تھے

عارف باللہ تھے، انہوں نے ایک دفعہ بڑے خشوع و خضوع کے ساتھ آکھ بند کرکے نماز پڑھی، بعد میں ان کی نماز کو نہایت حسین و جمبل شکل میں دکھایا گیا انہوں نے دیکھا کہ جیسے جنت کی ایک حور نہایت حسینہ و جمیلہ بہت عمدہ لباس میں سامنے کھڑی ہے مگر اس کے آکھ نہیں تھی اندھی تھی، آکر حضرت ماجی صاحب سے عرض کیا اور اس کے آکھ نہ ہونے کا سبب دریافت کیا تو حضرت نے فرمایا کہ تم نے آکھ بند کرکے نماز پڑھی ہوگی، اب آکھ کھول کر حضرت نے فرمایا کہ تم نے آکھ بند کرکے نماز پڑھی ہوگی، اب آکھ کھول کر نماز پڑھنا اس لئے کہ سنت یہی ہے، علاء نے لکھا ہے کہ آگر کسی کا جی آکھ کھول کر نماز پڑھنا سنت ہے اس لئے اولی وافضل یہی ہے کہ آگھ کھول کر نماز پڑھنا سنت ہے اس لئے اولی وافضل یہی ہے کہ آکھ کھول کر نماز پڑھے خواہ کو کہ کھول کر نماز پڑھے نہیں خشوع کم ہی معلوم ہو۔

بھائی!اللہ کاجو قرب سنت کے اندر ہو تاہے وہ کسی چیز میں نہیں ہو سکتا،
اس لئے کہ جو نماز بلکہ جو کام سنت کے مطابق کیاجائے گااس میں اللہ کا قرب
زیادہ ہوگا، پس ہم کو چاہئے کہ اپنی زندگی کے ہر شعبہ میں اللہ ورسول کے
احکام کو معلوم کریں اور اس کے مطابق عمل کریں اس لئے کہ ہم مسلمان
ہیں، فرماں بردار ہیں،اطاعت گذار ہیں، ہماری یہی شان ہونی چاہئے،اللہ کے
ہندے توکیسے کیسے گذرے ہیں، صحابہ کرام ، تابعین، تع تابعین، اولیاء کا ملین،
ائمہ جمہدین، فقہاء و محد ثین کے حالات دیکھئے تو معلوم ہو جائے گا کہ اتباع
سنت کسے کہتے ہیں اور فرماں برداری کس چیز کا نام ہے، انقیاد اور احکام کی

پابندی کس کو کہتے ہیں، خیر!ان کازمانہ بہت دور ہو چکازمانہ کال میں دیکھئے کیسے کیسے اللہ کے بندے ابھی گذرہے ہیں۔

حضرت مولانار شیداحم صاحب گنگوبی رحمۃ اللہ علیہ مدرسہ دیوبند کے ایک جلسہ میں تشریف لائے تھے، مجمع کافی تھا، کئی ہزار کا مجمع تھااذان ہوگئ، آپ نماز کے لئے چلے تو مسجد ایسے وقت میں پہنچے جب کہ مولانا حمہ یعقوب صاحب نانو توی رحمۃ اللہ علیہ نماز کے لئے کھڑے ہوچکے تھے، تکبیر تحریمہ ہوچکی تھی حضرت گنگوبی کو تکبیر تحریمہ فوت ہونے کا بہت رہنج ہوا چنا نچہ نماز کے بعدلوگوں نے محسوس کیا کہ حضرت بہت زیادہ مگلین ہیں، یہ کیفیت دکھ کر بعض خدام نے عرض کیا کہ انجمی کچھ دیر پہلے تو آپ بڑے ہشاش بشاش تھے، کیا بات ہوگئی کہ جس کی وجہ سے اسقدر عمکین ہیں تو فرمایا کیار شید احمہ کے لئے اس سے بھی زیادہ کوئی غم کی بات ہو سکتی ہے کہ آج بائیس برس کے بعد اس کی تکبیراوٹی فوت ہوگئی۔

دیکھا آپ نے ایہ ہے اتباع سنت، حضرت گنگوبی گاجو مقام ہے آپ
سب جانتے ہیں، جب اتفااہتمام اتباع شریعت کا فرمایا ہے تب یہ مرتبہ پایا ہے،
اور جس کو کوئی مرتبہ ملتا ہے اتباع شریعت اور اجتمام سنت ہی سے ملتا ہے۔
اس طرح امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ نے لکھا ہے کہ ایک بزرگ جو بہت
بڑے اللہ کے ولی تھے، ایک دن ان کی جماعت فوت ہوگئ، نماز نہیں قضا ہوئی
صرف جماعت نہیں ملی تو نہایت غمگین ورنجیدہ ہو کر بیٹھے رہے، جب لوگ

ان سے ملنے کے لئے آئے تو آپ کو عملین دیکھ کر سبب دریافت کیا، آپ نے فرمایا افسوس آج اسلام اس قدر کمزور ہو گیا، اگر آج میر اکوئی بیٹا فوت ہو گیا ہوتا تو اب تک سینکڑوں آدمی تعزیت کے لئے آچکے ہوتے مگر آج میری جماعت فوت ہو گئی اور مجھ پراتنی بڑی مصیبت آپڑی توایک آدمی بھی تعزیت کے لئے نہیں آیا۔

اصل بات یہ تھی کہ ان کی نگاہ میں دین کی عظمت تھی، شریعت کی اہمیت تھی، شریعت کی اہمیت تھی، اپنے سارے معاملات میں اللہ ورسول کی مرضی کے مطابق رہنا حاستے تھے،کسی امر میں ادنیٰ کو تاہی کو بہت بڑا جرم تصور کرتے تھے۔

آپ کہتے ہوں گے کہ اب بیان ختم کیوں نہیں کرتے ، میں کیوں ختم کروں ، آپ نے بھول کیوں ؟ اور جب بٹھادیا ہے تو سننے ، اور گوش دل سے متوجہ رہے ، ہماری مجلسوں کو کھیل مت بنا ہے۔

ایک معاملہ زمین کاکسی یہودی منافق کے در میان تھا، اس کو فیصلہ کے لئے نبی کر یم علیات کی خدمت میں لے گے اس منافق نے جو جھوٹا مسلمان تھا اس نے اپنے دل میں سوچا کہ میں مسلمان ہوں حضور علیات میری رعایت فرمائیں گے، لیکن حضور علیات نے یہودی کے حق میں فیصلہ فرمادیا، جب اس نے دیکھا کہ فیصلہ میرے خلاف ہوگیا تو کہا اب حضرت عمر کے پاس چلیل گے، سمجھتا تھا کہ فاروق اعظم کفار کے بارے میں سخت ہیں اور ان کے خلاف بڑا جو شاور جذبہ رکھتے ہیں وہ میری رعایت کریں گے، چنانچہ حضرت خلاف بڑا جو شاور جذبہ رکھتے ہیں وہ میری رعایت کریں گے، چنانچہ حضرت خلاف بڑا جو شاور جذبہ رکھتے ہیں وہ میری رعایت کریں گے، چنانچہ حضرت

فاروق اعظم کے پاس پہنچ کر کہا کہ میں آپ کے پاس اس معاملہ کا فیصلہ کرانے آیا ہوں اس یہودی نے عرض کیا کہ حضور پیشخص آپ کے پاس جاکر فیصلہ کراچکا ہے حضور اقد س علی ہے نے میرے موافق فیصلہ فرمادیا، اب اس کے بعدیہ آپ کے پاس دوبارہ فیصلے کے لئے لایا ہے، حضرت فاروق اعظم نے کہا چھادرا کھم و میں ابھی تمہار افیصلہ کئے دیتا ہوں، یہ کہہ کر اندر تشریف لے گئے اور ہاتھ میں تلوار نے کر باہر آئے اور اس منافق کی گردن اڑادی اور فرمایا کہ رسول اللہ علی ہے فیصلے کے بعد جو شخص اس کورد کر کے مجھ سے فرمایا کہ رسول اللہ علیہ کے فیصلے کے بعد جو شخص اس کورد کر کے مجھ سے فیصلہ کرانے آئے گااس کی بہی سزاہے کیونکہ وہ منافق ہے۔

دوستواخدای قشم رسالت کامقام بہت اعلیٰ مقام ہے ہم کو چاہئے کہ ہم اس مقام کو پہچا نیں اور اس کو سجھنے کی کوشش کریں کہ رسول کا کیا منصب ہے دنیا جہان کے سارے لوگ بچھ کہہ دیں لیکن محمد رسول اللہ علیہ جو بات فرمادیں وہی حق ہے اس کے خلاف سب باطل اور ردہے ، اللہ تعالیٰ کے بعد انہیں کا درجہ ہے۔

لاَ يُمْكِنُ الثَّنَاءُ كَمَا كَانَ حَقَّهُ بعدازخدا بزرگ توكَى قصه مختر

اگر ہم سمجھتے ہیں کہ واقعی حضور ﷺ کا درجہ اتنا بلند ہے تو اس کو ثابت کرکے دکھاویں ، بھائی! کان کھول کرسن لو، میراییہ عقیدہ ہے کہ اللہ کے محبوب محمد رسول اللہ علیہ تمام نبیوں کے سر دار ہیں، تمام ولیوں کے سر دار

ہیں، جن وانس کے سر دار ہیں، ساری مخلوق کے سر دار ہیں، نبی توسب انبیاء ہیں مر حضور علیقی امام الانبیاء ہیں، شب معراج میں بیت المقدس کے اندر تمام انبیاء جمع سے لیکن امامت کاشر ف حضور علیقیہ کو بخشا گیااور سب انبیاء نے تمام انبیاء جمع ہے نماز پڑھی، کیونکہ آپ امام الانبیاء سے، میر ایہ عقیدہ ہے کہ اللہ کے بعد محمد رسول اللہ علیقیہ ہی کامر تبہ ہے۔

حضور اقدس ﷺ خود فرماتے ہیں کہ موسیٰ علیہ السلام بھی اگر میرے زمانہ میں موجود ہوتے توان کو بھی میری اتباع سے چارہ نہ ہوتا، مگر آج حضور علیقہ کی محبت کا دعویٰ کرنے والے ،عشق رسول علیقہ کا ڈ نکا بجانے والے مسلمان اللہ کے محبوب علیقہ کی حدیثوں کو جھوڑے ہوئے ہیں اور آپ علیقہ کے ارشادات کوترک کر کے دوسر وں کے قول کوسند بناتے ہیں کیا یہی محبت ہے ، اور ایک عاشق رسول علیلیلیم کی یہی شان ہے ؟ میں تو سمجھتا ہوں کہ بیہ محبت نہیں ہے بلکہ محبت کے معنی ہے ہیں کہ محبوب کے حکم کے سامنے کسی چیز کی بروانہ کرے ،اللہ کے محبوب علیہ کا وہ مرتبہ اور وہ شان ہے جو کسی کو حاصل نہیں، قرآن میں آپ کی بیہ شان ظاہر کی جاتی ہے کہ ﴿وَمَنْ يُطِع الرَّسُوْلَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ ﴾ جس نے رسول کی اطاعت کی اس نے اللہ کی اطاعت کی،اس سے معلوم ہوا کہ رسول کی اطاعت بعینہ اللہ کی اطاعت ہے اور رسول کی نافرمانی عین اللہ کی نافرمانی ہے، اس مقام کو پیجانو اور پھر دیکھو آپ کی کیاشان تھی، جب مکہ میں آپ کو لو گوں نے ستایا اور بہت ظلم کیا تو

طائف تشریف لے گئے ، وہال تین بڑے بڑے سر دار تھے ، آپ علی ا ان کواللہ کے دین کی تبلیغ کی، کلمہ کی دعوت دی توان میں سے ایک نے بطور طنز کہا کہ آپ ہی اللہ کے رسول ہیں کہ جوتی پھٹی ہوئی ہے اور کیڑے بھٹے ہوئے ہیں، دوسرے نے کہااگر آپ اللہ کے رسول ہیں تو میں آپ سے بات ہی نہیں کرناچاہتا، تیسرے نے بیہ کہا کہ اگراللہ کورسول بنانا تھا تو آپ ہی ملے تھے، مکہ اور طا نف کے کسی بڑے آدمی کورسول بناتے، غرضیکہ انہوں نے آپ علیقہ کے ساتھ ایسی بدتمیزی کی اور اتنے ہی پر بس نہیں کیا بلکہ جب آپ وہاں سے لوٹے تو ان لوگوں نے اوباش لونڈوں کو آپ کے پیچیے لگادیا انہوں نے آپ کے جسم مبارک پر پتھر برساناشر وع کر دیا، حضرت زیر ؓ آپ کے ساتھ تھے کبھی وہ آپ کے آگے آجاتے کبھی پیچیے ہوجاتے ، کبھی دائیں ہو جاتے اور مجھی ہائیں ہو جاتے تھے،اللہ کے محبوب علیقی فرماتے تھے کہ زید تمہارا کیا حال ہے تم تبھی آگے ہوتے ہو، تبھی پیچیے ہوتے ہو، تبھی دائیں ہوتے ہو مجھی بائیں ہوتے ہو،ارے مسلمانو!اس کو سمجھوادر محبت کی حقیقت کو پہچانو! حضرت زیرٌ فرماتے ہیں کہ اے اللہ کے محبوب! میری جان آپ پر قربان ہو،جب دیکھا ہوں کہ آگے سے بھر آرہے ہیں تو میں آگے آجاتا ہوں کہ میرے سینے پر پھر لگے اور آپ محفوظ رہیں اور جب دیکھا ہوں کہ کہ یبچے سے پھر آرہے ہیں تو بیچھے ہو جاتا ہوں کہ وہ پھر مجھے لگ جائے اور آپ چے جائیں اور اسی لئے مجھی دائیں اور مجھی بائیں ہو جاتا ہوں۔ دیکھے ہیں آپ! یہ ہے محبت رسول کہ اپنے کوسپر بنائے ہوئے ہیں لیکن اس کے باوجو داللہ کے محبوب علیہ پہر پھر پڑے اور خون کے قطرات جاری ہوگئے، آسان سے فرشتہ آتا ہے کہ اے اللہ کے محبوب اگر آپ فرما کیں تو طاکف کی پہاڑیوں کو آپ کے ان دشمنوں پر الٹ دوں کہ وہ سب بناہ ہو جا کیں،اللہ کے محبوب علیہ فرماتے ہیں کہ اگریہ ایمان نہ لا کیس کے توان کے بیٹے پوتے ایمان لا کیں گے، اور اگریہ ہلاک ہوجا کیں گے تو میراکیا نفع ہوگا؟ یہ فرماکر آپ علیہ نے دعا کے لئے ہاتھ اٹھایا اور یہ دعا فرمائی 'آللہ ہم ہوگا؟ یہ فرماکر آپ علیہ نے دعا کے لئے ہاتھ اٹھایا اور یہ دعا فرمائی 'آللہ ہم اللہ قومی فائے ہم لا کی فرمانی ۔ اے اللہ ! میریاس قوم کو ہدایت دے اس لئے کہ یہ مجھ کو نہیں جانے۔

آپ غور فرمائے کہ پھر کھاکراورزخی ہوکر بھی یہ نہیں کہتے کہ ان پر عذاب بھیج دیجے یاان کو پھر سے دباد یجئے ،اس محبت کا،اس رافت کا کچھ ٹھکانا ہے؟ اب میں کیا کہوں اور آپ کو کیسے سمجھاؤں کہ اللہ والوں کا حال کیا ہو تا ہے ،ہم توان چیز وں سے اتناد ور ہو چکے ہیں کہ اب سمجھانا بھی مشکل ہے۔

حضرت ابراہیم ابن ادہم بلخی رحمۃ اللہ علیہ سلطنت جھوڑ کر اللہ کی عبادت کے لئے مکہ معظمہ کے ارادے سے چلے، چلتے چلتے ایک مقام پر دریا عبور کرنا ہواایک کشتی پر بہت سے لوگ سوار تھے بادشاہ بھی تھے، وہ بھانڈ نقل اتارتے اور بادشاہ اور بہت سے بھانڈ اور نقال بھی تھے، وہ بھانڈ نقل اتارتے اور بادشاہ اور

مصاحبین کوخوش کررہے تھے،اتنے میں بھانڈوں نے آپس میں کہا کہ اگر کوئی یے و قوف اس وفت ہوتا تو اس سے کچھ لطف زیادہ بڑھ جاتا ایک گوشہ کی طرف دیکھا توابراہیم ابن ادہم ؓ آنکھ بند کئے اللہ کی یاد میں مشغول تھے ، بس لوگوں نے کہاکہ ایک شخص تو موجود ہے اور انہیں کواپنی تفریح کامشغلہ بنالیا، دوڑ کران کے پاس آتے تھے اور ان کے سر پر باری باری دھول لگادیتے تھے، پھر آپس میں ہنسی کرتے تھے، پھران کے سر پر مارتے اور آپس میں ہنتے،جب دیر تک بیرمشغله جاری رہا تو حضرت ابراہیم ابن ادہم کو اللّٰہ تعالٰی کی طرف ہے الہام ہواکہ اے ابراہیم!اگر آپ فرمائیں تومیں ان سب کو دریامیں غرق کردوں کیونکہ یہ آپ کی بہت زیادہ بے حرامتی کررہے ہیں، آپ نے عرض کیا اے اللہ!اگر آب ان کو غرق کرویں گے تو مجھ کو کیا ملے گا آب ان کو آکھ دے و بیجئے تاکہ بیہ مجھ کو پیچان لیں، چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ان کو معرفت عطافر مائی اور ان سب نے آگر معذرت کی اور سب ان کے ہاتھ پر تائب ہو گئے۔ یہ وہی سنت ہے حضور اقد س علیہ کی جو طائف میں آپ نے پیش فرمائی ، اوریہی طریقہ اللہ کے ولیوں نے اور اللہ کے خاص بندوں نے علماء ر بانی اور مشائخ حقانی نے اختیار کیا اور دین کی تبلیغ کے لئے ہر زمانہ میں مصائب برداشت کئے،اس کام کے لئے بہت بڑاول چاہئے، بہت کشادہ سینہ جاہئے،اس کے لئے بڑے حوصلے اور ہمت کی ضرورت ہے، بڑے صبر و محل کی ضرور ت ہے،اس بات کوا حچھی طرح سمجھ لیہئے،اس وقت مجھے اقبال سہیل کاایک شعریاد آگیاجو مجھے بہت پسندہے۔

سم کے عوض دار وئے شفادی طعن سنے اور نیک دعادی زخم سے اور بخشامر ہم صلی اللہ علیه وسلم

رم ہے اور بسماسر ، مصلی اللہ علیہ وسلم انبیاء کرام علیہ السال میں کی یہی سنت ہے کہ بیتر کھا کے ، گالیاں سن کے اور تکلیفیں اٹھا کے بھی اللہ تعالیٰ سے دعاکرتے ہیں کہ اے اللہ!ان کو ہدایت دے ، یادر کھو!اللہ والوں سے دوستوں کو تو فائدہ پہنچاہی ہے دشمن بھی محروم نہیں رہتے۔

میں اس وقت جو کچھ بیان کررہا ہوں یہ محض اللہ تعالیٰ کا فضل اور مہر بانی
ہے، ورنہ کیا بتاؤں ظہر کے بعد سے مجھے انہائی تکلیف تھی میرے آنسو نکل
رہے تھے بولنے کے قابل نہیں تھا، اس وقت وضو کرکے دور کعت نماز پڑھ
کراللہ تعالیٰ ہے، دعاکی کہ اے اللہ! تیرے بندے جمع ہور ہے ہیں مجھے کچھ آتا
جاتا بھی نہیں اور طبیعت بھی ٹھیک نہیں، میری مدد فرمادے، اس کے بعد
آکر بیٹھ گیااور بلا مبالغہ کہہ رہا ہوں اور بلا فخر کہہ رہا ہوں اور اس پر قتم کھاسکتا
ہوں کہ اب اپنے اندر اتنی قوت محسوس کررہا ہوں کہ اگر آپ چاہیں تو اب
سے انشاء اللہ دو تین گھنٹہ تک بیان کر سکتا ہوں گر آپ گھبر اکیں نہیں، میں
رعایت کروں گااور عشاء سے قبل ہی بیان ختم کردوں گا۔

سب مسلمانوں کو جائے کہ توحید پر آجائیں، نماز پڑھنے لگیں، روزہ رکھیں، مال کی زکوۃ اداکریں اور آپس میں مجت کے ساتھ رہیں، اور جاہئے

کہ مسلمانوں میں اخوت ہو، بھائی جارہ ہو، ایک دوسرے کا غم ہو، اپنے بھائی کی تکلیف کواپنی تکلیف سمجھیں۔

حدیث شریف میں آتاہے کہ مشرق کے مسلمان کی انگلی میں اگر در دہو تو مغرب کے مسلمان کواس کا حساس ہونا چاہئے، مگر اب مسلمانوں کا بیر حال ہے کہ ایک بھائی کو کوئی تکلیف ہوتی ہے تو ہم کوخوشی ہوتی ہے، تو سمجھ لیجئے کہ بیرسب اسلام کے خلاف ہاتیں ہیں، حقیقت بیرہے کہ ہم نے صرف اسلام کا نام سن لیا ہے ، مگر بھائی در حقیقت اسلام اختیار کرنا اور مسلمان بننا بہت مشکل ہے، مسلمان تو فرماں بر داری کرنے والا، گر دن جھکادینے والا،اللہ کے دین پڑ مرمٹنے والا ہو تاہے ،اور زندگی کوشر بعت کے مطابق گذارنے والا ہو تا ہے ، اس کی توبہ شان ہوتی ہے کہ ﴿ إِنَّ صَلُوتِينٌ وَ نُسُكِيْ وَ مَحْيَايَ وَمَمَاتِيَ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ باليقين ميرى نماز اور ميرى سارى عبادات اور میر اجینااور میر امرنایه سب خالص الله بی کا ہے جومالک ہے سارے جہاں کا۔ مؤمن کی عبادیت اس کی قربانی،اس کاجینامر نااوراس کاسارا کام صرف الله ہی کے لئے ہو تاہے، حقیقی اسلام یہی ہے کہ اللہ ہی کے لئے ہماری زندگی بن جائے، اللہ ہی کے دین پر عمل کریں اور اللہ ہی کے دین کی دعوت دیں، اللہ ہی کے لئے جئیں اور اللہ ہی کے لئے مریں، دین کا خلاصہ یہی ہے کہ اوامر کی دعوت ہواور منکرات سے بر ہیز ہو، نبیول نے اس کی دعوت دی اور علماء ر بانی کا بھی یہی کام ہے کہ وہ خود بھی معروف پر عمل کرتے ہیں اور منکرات

سے بچے ہیں اور دوسر وں کو بھی معروف پر عمل کرنے کی دعوت دیتے ہیں اور منکرات سے منع کرتے ہیں اور جو عالم خود معروف میں فنا نہیں ہوگااس کی بات میں کیا خاک اثر ہوگا، جو خود راستہ پر نہیں وہ دوسر وں کو بھی عمل کی دعوت کیا دے گا، لہذا چاہئے کہ خود بھی عمل کریں اور دوسر وں کو بھی عمل کی دعوت دیں، خود بھی نیک بنانے کی کوشش کریں، خود بھی بری باتوں سے گناہوں سے پر ہیز کریں اور مسلمانوں کو بھی گناہوں سے پر ہیز کریں اور مسلمانوں کو بھی گناہوں سے پر ہیز کریں اور مسلمانوں کو بھی گناہوں سے بر ہیز کریں اور مسلمانوں کو بھی گناہوں سے بر ہیز کریں اور مسلمانوں کو بھی گناہوں سے بر ہیز کریں اور مسلمانوں کو بھی گناہوں سے بر ہیز کریں اور مسلمانوں کو بھی گناہوں سے بر ہیز کریں اور مسلمانوں کو بھی گناہوں سے بر ہیز کریں اور مسلمانوں کو بھی گناہوں سے بر ہیز کریں اور مسلمانوں کو بھی گناہوں سے بر ہیز کر ہے کی دعوت دیں، جب آدمی خود عامل ہو تا ہے تب ہی اس کی تبلیغ میں اثر ہو تا ہے۔

شخ ابوالحسن نوری اکا براولیاء میں سے ہیں کتابوں میں ان کا حال کھا ہے کہ جب اللہ اللہ کرتے تھے تواند هیری رات میں انوار ظاہر ہوتے تھے، چنانچہ ان کو ابوالحسن نوری اسی وجہ سے کہتے ہیں، ان ہی بزرگ کا واقعہ ہے کہ ایک دفعہ ان پر کوئی خاص کیفیت طاری تھی جس کی وجہ سے ہوش میں نہیں رہتے تھے نماز کے او قات میں ہوش ہو جا تا اور نماز اداکرتے تھے یہ کیفیت ان پرتین روز تک مسلسل رہی اور اسی کیفیت میں ایک روز جب ذکر کیا تو در خت پرجو چڑیاں بیٹھی تھیں ان پر ایسااٹر ہوا کہ وہ تڑپ کر در خت سے نیچے گر پڑیں۔

ان ہی بزرگ کا واقعہ ہے کہ ایک دن دریائے دجلہ کے کنارے گئے دیکھا کہ جہاز آیا اور اس سے بہت سے سامان اتارے گئے ان سامانوں میں شراب کے دس ملے بھی تھے،انہوں نے بوچھاان ملکوں میں کیاہے ؟لوگوں

نے کہاشر اب ہے، یو چھاکس کے لئے ہے؟ معلوم ہوا کہ خلیفہ ُ وقت کے لئے ہے، بس ان کے ہاتھ میں ایک لکڑی تھی اسی سے مثلوں کو توڑنا شر وع کیا، نو مٹکے توڑ ڈالے جب ایک رہ گیا تواہے جھوڑ دیا،ان کو پکڑ کر خلیفہ کے دربار میں پیش کیا گیا، سِجان الله! تبلیغ اس کانام ہے، منکرات سے ایسی نفرت کہ خلیفہ وقت کی بھی پروانہیں کی، مگر ہائے افسوس کہ آج مسلمانوں کا کیا حال ہے، کیا سلمانوں نے آج شر اب خانوں کو آباد نہیں کرر کھاہے؟ کیاسنیما گھروں کو آباد نہیں کرر کھاہے؟ کیاناچ گانے میں مسلمانوں کامال نہیں صرف ہورہا ہے، کیااللہ کی راہ میں مال خرچ کرنا مسلمانوں کو آسان ہے؟ میں سے کہتا ہوں کہ مسلمان جتنامال فضولیات میں خرچ کرتے ہیںاگراللہ کی راہ میں لگادیں تو معلوم نہیں کیاہے کیا ہو جائے،یاد رُ کھو! قیامت میں تم سے یو چھا جائے گا کہ ہم نے جو مال تم کو دیا تھااس کو کہاں خرچ کیا؟ جس کو ہم اپنامال سبجھتے ہیں بہ ہمارامال ہے ہم جو چاہیں کریں، تو در حقیقت ہم اس میں خود مختار نہیں ہیں، اللہ نے دیا ہے اور اسی کا مال ہے بغیر اس کے اذن کے کہیں صرف کرنا جائز نہیں ہے ،جب آد می اللہ کی اطاعت کر تاہے تو اس کے دل میں اللہ کاخو ف آ جا تاہے، پھر تھم خداو ندی کے آ گے وہ کسی کی پروا نہیں کر تا، کان کھول کر سنو!اورمؤمن کامقام دیکھو کہ شخابوالحن نوری خلیفہ وقت کے دربار میں صبح کے وقت جب پیش ہوتے ہیں اور خلیفہ کوقت ان سے سوال کرتا ہے کہ ابوا کھن تم نے شراب کے مفکے کیول توڑ ڈالے ، کیا تمہارے ول میں میر ا خوف نہیں پیدا ہوا کہ خلیفہ ُ وقت کے لئے شر اب منگا کی تھیں، وہ جواب میں فرماتے ہیں کہ امیر المؤمنین!اللہ کے خوف نے میر ہے دل میں کسی کاخوف باقی نہیں رکھا، میرے دل میں صرف اللہ ہی کاخوف ہے اور کسی کاخوف نہیں ہے اس نے کہاا چھابہ بتاؤ کہ تم کومحتسب کس نے بنایا؟ بے دھڑک فرماتے ہیں کہ جس نے تجھ کو خلیفہ بنایاسی نے مجھ کو محتسب بنایا، یو حیما تمہارے پاس اس كى كيادليل ہے ؟ جواب ديا الله تعالى فرماتے ہيں ﴿ وَ الْمُوْ مِنُوْنَ وَ الْمُؤْمِنَاتِ بَعْضُهُمْ اَوْلِيَاءُ بَعْض يَاْمُرُوْنَ بِالْمَعْرُوْفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكُر ﴾ اور مسلمان مر داور مسلمان عور تیں آپس میں ایک دوسر ہے کے دینی رفیق ہیں، نیک باتوں کی تعلیم دیتے ہیں اور بری باتوں سے منع کرتے ہیں۔ وہ آپس میں ایک دوسر ہے کے دینی رفیق ہوتے ہیں اچھی باتوں کا تھکم کرتے ہیں، بری بات سے منع کرتے ہیں،مؤ من کا یہ فرض ہے کہ جب وہ کسی امر کوشر بیت کے خلاف دیکھے تواس کو مٹانے کی کوشش کرے، پھر خلیفہ نے ان سے پوچھا کہ اچھامیہ تو بتاؤ کہ تم نے دس مٹکوں میں سے نو کو تو توڑ دما ایک مٹکے کو آخر کیوں چھوڑ دیا؟اس کی کیاوجہ ہے؟ پینخابوالحن فرماتے ہیں کہ نو مٹکوں کے توڑنے میں مجھ کواللہ کاخوف غالب تھااور میں نے اللہ کے خوف

سے ان کو توڑا اور جب دسویں کا نمبر آیا تو میرے نفس نے کہا کہ تم ایسے ہوگئے ہو کہ خلیفہ کی بھی پروا نہیں کرتے ، تو میں نے سوچا کہ اب بیہ کام صدف اللہ کی کہذر شریب گئی ہیں۔ اس میں نفس کی ہذر شریب گئی ہیں۔ اس میں نفس کی ہذر شریب گئی ہیں۔ اس میں نفس کی ہذر شریب گئی ہیں۔

منکے کو میں نے چھوڑ دیا کیو نکہ میر اکام اللہ ہی کے لئے ہو تاہے،اگر اس کو بھی توڑ دیتا تو نفس کی آمیزش ہو جاتی، سبحان اللہ! بیہ ہے مقام مؤمن کا۔

خلیفہ نے ان سے در خواست کی کہ آپ جو کچھ فرمائیں آپ کی خدمت کی جائے شخ نے فرمایا میرے لئے سب سے بڑی خدمت یہی ہے کہ مجھے دربار میں بھی طلب نہ کیا جائے، خلیفہ نے عرض کیا کہ کچھ قبول فرمالیجئے تو فرمایا کہ میرے اللہ نے مجھ کو بہت دے رکھاہے اللہ والوں کا یہی مقام ہو تاہے کہ نہ ان کو جاہ و منصب کی خواہش ہوتی ہے نہ مال ودولت کی طع۔

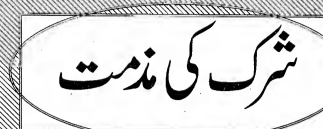
یمی شخ ابوالحسن نورگ، حضرت جنید بغدادگ اور ابو بکر شبگ گئی بزرگ
ایک وقت میں تھے، خلیفہ وقت کے یہاں ان کی شکایت کی گئی، ایک وزیر جو
اسلام کا مخالف تھا، عقیدے کا خراب تھا اسی نے خلیفہ سے ان حضرات دربار
شکایت کی کہ بیدلوگ بددین ہیں ہے دینی کی باتیں کرتے ہیں بیہ حضرات دربار
میں طلب کئے گئے اور خلیفہ نے ان سب کے بارے میں تھم دے دیا کہ جلاد
بلائے جائیں اور ان سب کی گردن اڑادی جائے، جب جلاد آیا تو شبگی کہتے ہیں
بہلے میر اسر قلم کرو، جنید فرماتے ہیں کہ پہلے میر اسر قلم کرو، ہرایک کہتا ہے
کہ پہلے میر اسر قلم کرو، خلیفہ نے کہا بھائی گردن تو سبھی کی اڑائی جائے گی مگر
اس میں کیاراز ہے کہ ہر ایک چا ہتا ہے کہ میر اسر پہلے قلم کیا جائے ؟ تو
حضرت جنید نے فرمایا کہ یہ میر ابحائی ہے میں چا ہتا ہوں کہ اس کے حق میں
ایشار سے کا موں کہ میں پہلے مارا جاؤں تاکہ چند ساعت میر ابحائی اور زندہ رہ
لیارہ میں کیارا خوائے۔

دیکھتے ہیں آب اید تھی مسلمانوں کی اخوت اور یہ تھامسلمانوں کے ایثار کا حال ،اس بات کا خلیفہ براتنااثر ہوا کہ وزیر سے کہتا ہے کہ اگریہی لوگ ملحد و ہے دین ہیں تو پھر د نیامیں مسلمان کہاں رہے ؟اور اپنا تھم سابق منسوخ کر کے وزیرے کہا کہ ان لوگوں کوبڑے اعزاز واکرام کے ساتھ یہاں سے رخصت کرو،الغرض وہ حضرات نہایت اعزاز واکرام کے ساتھ وہاں سے واپس ہوگئے، پہلے مسلمانوں میں اخوت بھی تھی، ہمدر دی بھی تھی، بھائی چارہ بھی تھا، آج ہماری ساری چیزیں کم ہیں اور ان سب کو ہم چھوڑے ہوئے ہیں۔ میرے بھائیواور دوستو!میرے محترم عزیزو! اچھی طرح سن لو کہ اگر ہم جاہتے ہیں کہ فلاح یا کیں اور دنیاو آخرت میں کامیابی نصیب ہو، جہنم سے نج جائیں، جنت میں ٹھکانایا ئیں تو ہم کو جاہئے کہ اپنی زندگی کو در ست کریں اوراينے حالات كوبدليں،الله كى كتاب پر جمار اايمان ہے،الله كے محبوب عليہ ا یر ہماراا بمان ہے ، حضور علیہ کی حدیثوں پر ہماراا بمان ہے ، اولیاء کاملین پر ہمار اا بمان ہے ،اس لئے اللہ اور اللہ کے رسول علیقیہ کی مرضی میں اینے آپ کو فنا کرڈالنے کے لئے تیار ہو جائیں ،اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿إِنَّ اللَّهَ لاَّ يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُ وْا مَا بِأَنْفُسِهِمْ ﴾ علامه حالى اس كاتر جمه فرمات بي كي خدانے آج تک اس قوم کی حالت نہیں بدلی نہ ہوجس کوخیال آپ اپنی حالت کے بدلنے کا

لہذا ہمیں اپنے کو در ست کر ڈالناہے ، اللہ اور اللہ کے رسول علیہ کی مرضی

میں اپنے آپ کو فناکر ڈالناہے، اپنے سینے کو تمام برائیوں سے یاک وصاف کرنا ہے ہمارے اندر کینہ بھی ہے، ہمارے اندر بغض بھی ہے، ہمارے اندر حسد بھی ہے، ہمارے اندر تکبر بھی ہے، ہمارے اندر بددیا نتی بھی ہے، یہ ساری چیزیں بھری ہوئی ہیں،انہیں چھوڑ دیجئے، قرآن وحدیث کی تعلیم یہی ہے۔ بس اب بیان ختم کر تا ہوں ، جس آیت کومیں نے شر وع کیا تھااس کو بیان بھی نہیں کریایا،انشاءاللہ پھر زندگی رہی تو دیکھا جائے گا،اب وقت ختم ہور ہاہے اس لئے ختم کئے دیتا ہوں ،اللہ تعالیٰ سے دعا تیجئے کہ اےاللہ! ہم پر رحم فرما، ہماری ہدایت فرمادے، اے اللہ! ہمارے سینوں کو بغض سے، نفاق ہے، شقاق سے یاک کر دے، اے اللہ! مسلمانوں میں اتحاد واتفاق ڈال دے، مسلمان مل جل کر رہیں ،اے اللہ! نفس وشیطان کی غلامی سے ہم چھوٹ جائیں، آپ کی اور آپ کے محبوب علیہ کی فرماں برداری کریں، اور سیج کیے مسلمان بن جائیں،اےاللہ!ہم سب کو مسلمان بنادے،ہم کو مسلمان ہی ز نده رکه ،اے اللہ! ہمارا خاتمہ اسلام وایمان پر ہو۔

فَاطِرَ السَّمُوٰتِ وَالأَرْضِ اَنْتَ وَلِيِّيْ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ تَوَقَّنِيْ مُسْلِماً وَالْحِقْنِيْ بِالصَّلِحِيْنَ ، رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيْمُ وَصَلَّى اللهُ تَعَالَىٰ عَلَىٰ خَيْرِ خَلْقِهِ مُحَمَّدٍ وَّ عَلَىٰ آلِهِ وَ اَصْحَابِهِ وَصَلَّى اللهُ تَعَالَىٰ عَلَىٰ خَيْرِ خَلْقِهِ مُحَمَّدٍ وَّ عَلَىٰ آلِهِ وَ اَصْحَابِهِ الْجُمَعِينَ ، بِرَحْمَتِكَ يَا اَرْحَمَ الرَّاحِمِيْنَ



## أقتتباس

ہم لوگ کان کھول کرس لیں! کسی کے قول کو جحت بناناخواہ وہ عالم ہویا شخ ہو کوئی بھی ہواگراس کا قول کتاب وسنت کے خلاف ہے تو جحت نہیں بناسکتے، ہم بزرگان دین کوائی لئے تھامتے ہیں کہ ہم کواللہ ورسول کی فرماں برداری آ جائے، بزرگوں کواس طرح ماننا تو معتبر ہے باتی ان کو رب بنالینا حی کہ واقعی ان کی پرستش کرنے لگنایہ کب جائز ہوگا؟ یہ کھلا ہواشرک اور صرت گمراہی ہے۔

حضرت رحمة الله عليه كابير بيان مسجد مدرسه بيت المعارف بخشى بازارالله آباد ميں ہوا۔ الْحَمْدُ لِلْهِ! نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنُوْمِنُ بِهِ وَ نَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ، وَنَعُودُ بِاللّهِ مِنْ شُرُوْرِ النَّفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللّهُ فَلاَ مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُّضْلِلْهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لَآالِلَهُ اللّهُ لَلهُ فَلاَ مَصْدِلً لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لَآالِلهُ اللّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنَا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ، وَ صَلّى اللهُ تَعَالىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلّمَ، رَسُولُهُ، وَ صَلّى اللهُ تَعَالىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلّمَ،

اس نے تمہارالقب مسلمان رکھا، پہلے بھی اور اس (قرآن) میں بھی تاکہ تمہارے لئے رسول علیقہ گواہ ہوں اور تم لوگوں کے مقابلہ میں گواہ ہو، سوتم لوگ نماز کی پابندی رکھواورز کو قدیتے رہواور اللہ ہی کو مضبوط پیڑے رہو، وہ تمہاراکار سازہے سوکیسااچھاکار سازہے اور کیسااچھامددگارہے۔

کبھی تودل یہ چاہتاہے کہ اللہ کی کتاب لے کر گھر جایا جائے اوراس کو لوگوں کو سنایا جائے ، دین کی دعوت دی جائے ، سوتوں کو جگایا جائے ، غافلوں کو بیدار کیا جائے ، اور بھی یہ دل چاہتاہے کہ زبان بند کر لو، خاموش ہو جاؤ ، اپنے کہ حالات کود کھ کرمایوسی چھاجاتی ہے بچھ بولنے کو جی نہیں چاہتا، دنیا میں ففلت چھائی ہوئی ہے ، لوگوں نے اللہ کو بھلادیا، قیامت کو بھلادیا، موت کے بعد پیش آنے والے واقعات کو بھلادیا، ہم طرف غفلت ہی خفلت ہے ، ہزرگوں نے فرمایا ہے کہ ففلت ہی مزرگوں نے فرمایا ہے کہ ففلت ام الامراض ہے ، جینے امراض باطنی بیدا ہوتے ہیں وہ سب غفلت ، ی ففلت ، تا آغاز کو بھلادیا کہ وہ کیا تھا بھر کیسے پیدا ہوااور دنیا میں آنے کا کیا مقصد تھا ؟ یہ آغاز کو بھلادیا کہ وہ کیا تھا بھر کیسے پیدا ہوااور دنیا میں آنے کا کیا مقصد تھا ؟ یہ سب بچھ نظرا نداز کر دیا۔

ہم نے قرآن کو اللہ کی کتاب مانا ہے لیکن حقیقت یہ ہے کہ ہمارے دلوں میں اللہ ہی کی عظمت نہیں تو پیم کتاب اللہ کی عظمت کیسے ہوگ، سرور کا مُنات علیہ جن پر اللہ تعالیٰ نے قرآن نازل فرمایاان کا حال تو یہ تھا کہ

ایک ایک آیت پر سی ہو جایا کرتی تھی، حضور اقدس اللہ کے حالات میں آتا ہے کہ ایک شب آپ نے اس آیت کی تلاوت فرمائی ﴿ إِنْ تُعَذِيْهُمْ فَاِنَّهُمْ عَالَات مِن اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلْمُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُو

میرے بزر گو! ہم کو جاہئے کہ ہم قیامت کا میدان یاد کریں، جہنم کے شعلوںاورا نگاروں کوسو چیں، آخرت کے عذاب کوسو چیں، وہاں کے حساب و کتاب کوسو چیس، وہاں کے سب پیش آنے ولے واقعات اور ہو لناک مناظر کو سوچیں، دنیا کی زندگی چندروزہ زندگی ہے، مٹ جانے والی اور فناہو جانے والی زندگی ہے ، میرے دوستو! بیہ سب کچھ کہبیں جھوٹ جانے والا ہے ،اگر یہاں ہم نے پچھ نہ کیا تو پھر وہاں جا کر بڑی شر مندگی اور ندامت ہوگی، بڑے افسوس کی بات ہے کہ یہ سب جانتے ہوئے بھی ہم غافل اور بے فکر ہیں، آزادیاور بے فکری کی زندگی گذار رہے ہیں ،یادر کھئے!مؤمن کی زندگی تو فکر ک زندگی ہوتی ہے،مؤمن بے فکر نہیں ہو تا،اس پر ہر وقت فکر آخرت جھائی ہوئی رہتی ہے، وہ کسی حال میں ہوچل رہا ہو، بول رہا ہو، کھایی رہا ہو، تجارت كرربا هو ، ملاز مت كرربا هو ، كار وبار كرربا هو ، سفر ميس هو حضر ميس هو ، هر حال میں آخرت کویاد ر کھتاہے، کو کی وقت بھی اس پر ایسا نہیں گذر تا جس میں وہ

اللہ تعالیٰ سے غافل ہو اور آخرت کو بھولا ہو، وہاں کے عذاب کو بھولا ہو، اصل زندگی یہی ہے کہ آدمی کو آخرت کی فکر ہوجائے،اللہ کے جن خاص بندوں کو بیہ چیز حاصل ہے ان کی زندگی نہایت مبارک اور کامیاب زندگی ہے،ہماری آپ کی زندگی کس کام کی زندگی ہے؟ہم کو تواس کی بھی خبر نہیں کہ زندگی کیاہے اور جینے کا مزہ کس چیز میں ہے؟ ہم کیا جانیں کہ صبح میں کیا مزہ ہے اور شام میں کیا کیفیت ہے؟ جولوگ اللہ تعالیٰ کی فرماں برداری میں لگےرہتے ہیں،اللہ کی یاداوراللہ کے ذکر میں مشغول رہتے ہیںان کے لئے صبح کامزہ کچھ اور ہو تاہے اور شام کامزہ کچھ اور ،ان کے دن کامزہ کچھ اور ہو تاہے اور رات کا مزہ کچھ اور ، ان کے جاگنے کا مزہ کچھ اور ہو تاہے اور سونے کا مزہ کچھ اور ،ان کود نیابی میں جنت کا مزہ ملتاہے ،ان کی زندگی یا کیزوزندگی ہے ،ان کے او قات اللہ کی یاد میں صرف ہوتے ہیں ، انہیں کے بارے میں اللہ تعالیٰ ار شاد فرماتے ہیں ﴿ رِجَالُ لاَ تُلْهِيْهِمْ تِجَارَةٌ وَّ لاَبَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ وه ایسے لوگ ہیں جن کو تجارت اور خرید و فروخت اللہ کی یاد سے غا فل نہیں کرتی۔ وہ ہر وقت اللہ کی یادین ہیں،ان کاہر کام اللہ ہی کے لئے ہو تاہے،اللہ کی یاد کااعلی مقام بیہ ہے کہ آدمی کاسار اکام شریعت کے مطابق ہو جائے اور اس کا قدم اللہ کی مرضی کے خلاف نہ اٹھے ،اسی کواخلاص کہتے ہیں ، بزر گوں نے فرمایاہے کہ اعمال کے قبول ہونے کی دوشر طیں ہیں ایک توبیہ کہ وہ عمل سنت کے مطابق ہواور دوسری شرط ہیہ ہے کہ اخلاص کے ساتھ ہو، یعنی اس سے

محض الله کی رضا مقصود ہو، یہ اخلاص ہی کی برکت ہے کہ عارف کی دور کعت نماز غیر عارف کی لاکھ رکعت سے افضل و بہتر ہے اس لئے کہ عارف کی نیت خالص ہوتی ہے، نیت کے در ست کرنے ہی کانام تو خلوص ہے، اور خو دسے نیت کا در ست کر لینا نہایت د شوار امر ہے، اسی کے در ست کر لینا اور مقام اخلاص کو حاصل کر لینا نہایت د شوار امر ہے، اسی کے در ست کرنے کے لئے تو الله والون کی جو تیاں سید سمی کی جاتی ہیں جن کا حال یہ ہو تا ہے کہ ان کی نگاہ میں نہ مخلوق ہوتی ہے نہ د نیا ہوتی ہے نہ وہ نفع و نقصان کا مالک کسی کو جانتے ہیں، وہ تو کسی کو نہیں جانتے وہ کسی کو نہیں باینی نظر کو اسی پر جمائے رکھتے ہیں، وہ صرف اللہ ہی سے ڈرتے ہیں، اللہ ہی کو راضی کرنے ہیں، اللہ ہی کو صرف اللہ ہی سے ڈرتے ہیں، اللہ ہی کو راضی کرنے ہیں، اللہ ہی کو کرکرتے ہیں۔

بھائی سنو! جس نے اللہ کوراضی کر لیااس کوسب کچھ مل گیااور جس نے اللہ کو ناراض کر دیااس نے سب کچھ کھو دیا، اس کی دنیا بھی گئیاور آخرت بھی برباد ہوئی، اب ہم اپنے حالات کو دیکھ لیں کہ ہم کواللہ تعالیٰ کے راضی کرنے کی فکر کہاں تک ہے ؟ جو کچھ اعمال ہم کرتے ہیں اس میں بھی روح نہیں، اعمال کی صورت تو ہے مگر حقیقت نہیں، ہم میں وہ روح کہاں وہ خلوص کہاں ؟ اس کی فکر کریں۔

اور آپ جانتے ہیں اللہ تعالیٰ نے انبیاء کرام علیم السلام کو دنیا میں کس مقصد کے لئے بھیجااور ان کو وہ در جہ اور وہ مقام عنایت فرمایا جو مخلوق میں کسی کو نہیں عطافر مایا، وہ اللہ کا پیغام لانے والے، اللہ کے احکام کو پہنچانے والے اور اللہ کی باتیں بتانے والے ہیں، وہ اپنے جی اور اپنی مرضی سے پچھ نہیں ہو لتے، رسول اللہ علیا ہوئے کے بارے میں حق تعالی ارشاد فرماتے ہیں ﴿ وَ مَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَواٰی اِنْ هُوَ اِلاَّ وَحْیٌ یُوْحیٰ ﴾ اور آپ اپنی نفسانی خواہش سے باتیں نہیں بناتے بلکہ ان کا ارشاد نری و جی ہو ان پر بھیجی جاتی ہے۔

جس نے نبی کادامن تھام لیا فلاح پائی اور جس نے نبی کادامن چھوڑ دیا ہلاک ہوگیا، اللہ کے آخری نبی ہمارے رسول مقبول علیہ ہیں آپ نبیوں کے سر دار ہیں، حضور علیہ کا وہ مرتبہ ہے جس کواللہ تعالی خود فرماتے ہیں ﴿ مَنْ يُطِعِ الرَّسُوْلَ فَقَدْ اَطَاعَ اللّهَ ﴾ جس نے رسول کی اطاعت کی اس نے اللہ کی اطاعت کی ، اور فرماتے ہیں ﴿ مَا آتَا کُمُ الرَّسُوْلُ فَحُدُوْهُ وَمَا نَهَا کُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوْ ا ﴾ جس چیز کارسول تم کوامر کریں اس کو اختیار کرواور جس چیز سے منع فرمادیں اس سے بازر ہو۔

انبیاء کرام علیہم السلام کی تعلیمی دعوت میں سب سے پہلی چیز اللہ کی توحید ہے، دنیا سے شرک کو مٹانے اور دنیا میں توحید کو پھیلانے کے لئے اللہ تعالیٰ نے انبیاء کرام علیہم السلام کو مبعوث فرمایا، بنیادی چیز بہی ہے، اگر کوئی شخص آسان وزمین کے برابراللہ کی عبادت کرے، چے چے اور گوشے گوشے میں اللہ کی بندگی کرے مگر اس کے ساتھ شرک میں بھی مبتلا ہو تو بھی اس کی بندگی کرے مگر اس کے ساتھ شرک میں بھی مبتلا ہو تو بھی اس کی نبیس ہوسکتی اور اس کی کوئی عبادت قبول نہ ہوگی، شرک ایس بری بلا نبیس ہوسکتی اور اس کی کوئی عبادت قبول نہ ہوگی، شرک ایس بری بلا

ہے کہ اس سے بڑھ کر کوئی گناہ نہیں یہ اکبر الکبائر اور اتنا بڑا گناہ ہے کہ مشرک کی مغفرت نہ ہوگی، اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿ اِنَّ اللّٰهَ لاَ يَغْفِرُ اَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يَّشَاءُ ﴾ بیشک اللہ تعالی اس بات کونہ بخشیں گے کہ ان کے ساتھ کسی کو شریک قرار دیا جائے اور اس کے سواجتے گناہ ہیں جس کے لئے منظور ہوگا بخش دیں گے۔

عقل وفہم سے کوئی شخص اللہ کو نہیں پہپان سکتا ہے اس لئے کہ عقل کی رسائی اللہ تعالیٰ کی ذات وصفات تک ہو ہی نہیں سکتی، اس کو تو نبی ہی بتاسکتا ہے اور یہ چیزیں وحی کے ذریعہ ہی معلوم ہو سکتی ہیں، توحید کی حقیقت کو دوسر اکوئی کیا جانے، نبی کی زبان سے اس راز کو ظاہر فرمایا گیا ہے، آپ علیہ فرماتے ہیں ''لاَ اِللهُ وَحْدَهُ لاَشَوِیْكَ لَهُ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَیٰ کُلِّ شَیْئِ یُحْیِیْ وَهُوَ عَلیٰ کُلِّ شَیْئِ

قَدِبْوِ" نہ کلمہ ہم کو کس نے سلحایا؟ یہ حقیقت ہم کو کس نے بتلایا؟ اس کے سلحانے والے اللہ کے محبوب علیہ ہیں، اس کلمہ پر ہمار اایمان ہے کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں، وہ ایک ہے اس کا کوئی شریک نہیں، اللہ کی ذات میں نہ تو کسی نبی کی شرکت ہے، نہ فرشتوں کی شرکت ہے، وہ پورا بااختیار ہے، زمین و آسمان میں اسی کی حکومت ہے، اسی کے لئے سب تعریف ہے، وہ کی زندہ کر تاہے اور موت دیتا ہے، وہ زندہ رہنے والا ہے اس کو موت نہیں آسکتی، اسی کے ہاتھ میں ہر خیر ہے وہ ہر چیز پر قادر ہے۔

کس قدر افسوس کی بات ہے کہ اس کلمہ پر ایمان رکھتے ہوئے بھی ہم در بند واللہ کے اس کلمہ پر ایمان رکھتے ہوئے بھی ہم در بند واللہ کے اس کلمہ کو اسمجھو، توحید اختیار کرو، حضور علیہ ہیں ، ارب اللہ کے بند والل کو جمت بناتے ہیں، ارب اللہ کے بند واللہ کا بند واللہ کی سمجھو، توحید اختیار کرو، حضور علیہ بھی بہی پڑھتے تھے کہ بند واللہ کا بند واللہ کا بند واللہ کی بند واللہ کا بند کے بند واللہ کا بند کے بند واللہ کی بند واللہ کا بند کی بند واللہ کا بند کے بند واللہ کی بند واللہ کا بند کی بند واللہ کی بند واللہ کی بند واللہ کی بند کی بند کی بند کے بند کی بند واللہ کی بند کی بند کی بند کی بند کی بند کے بند کی بند کو بند کی بند کو بند کی بند کی بند کی بند کو بند کی بند کی بند کی بند کی بند کو بند کی بند کی بند کی بند کی بند کو بند کی بند کی بند کو بند کی بند کو بند کی بند کو بند کی بند کو بند کو بند کی بند کی بند کی بند کی بند کو بند کی بند کو بند کی بند کو بند کی بند کو بند کی بند کر بند کی بن

"لاَ اِللهَ اِلاَّ اللهُ وَحْدَهُ لاَشَوِیْكَ لَهُ "اوراس کی حقیقت آپ پر منکشف تھی؛ آپ ہی نے ہم کو ہتا میا اور شر ک سے ہم کو بچایا۔

ایک شخص نے آکر حضور اقدس علی کے سامنے یہ کہہ دیا کہ اگر اللہ چاہے گااور حضور علیہ چاہیں گے تو فلال کام ہوجائے گا، حضور اقدس علیہ اس بات سے خفا ہوئے اور غصہ کے آثار چبرہ انور پر عیاں ہوگئے کیونکہ اس نے توحید کے خلاف بات کہی تھی اور اللہ کی مشیت میں آپ کی مشیت کو شریک کر دیا تھا، چنانچہ آپ نے اس پر نکیر فرمائی کہ تم یہ کیوں نہیں کہتے کہ اللہ ہی جاہے گاتو ہوجائے گا مجھ کواس میں کیول شریک کرتے ہو۔

دیکھا آپ نے ؟ حضور علیہ نے توحید کی کسی حفاظت فرمائی اور نبی سے بڑھ کر توحید کی حفاظت دوسر اکون کرہی سکتاہے ؟وہ تواسی کام پر مامور ہو کر آتے ہیں اور اللہ کی توحید ہی کی وجہ سے انبیاء علیہم السلام سے مخالفت کی جاتی ہے،اوران پر طرح طرح کے مصائب آتے ہیں جس سے ان کے درجات بلند ہوتے ہیں، سیدناا براہیم علیہ السلام کوجو آگ میں جھو نکا گیاوہ تو حید ہی کی وجہ سے، نمرود سے آپ کامقابلہ ہواجب وہ ہر طرح شکست کھا گیا تو آپ کو آگ میں جلانے کی سو جھی،میلوں لکڑیاں جمع کی گئیں اس میں آگ روشن کی گئی، جب شعلے بلند ہونے لگے اور اس کا بیہ عالم ہوا کہ بہت دور تک اوپر سے چڑیا گذر نہیں سکتی تھی تو حضرت ابراہیم علیہ السلام کو بڑی او نیجائی ہے لیے جا کراس آگ میں گرایا گیا، آخران کی کیا خطا تھی،ان کا کیا قصور تھا؟ان کا بس یہی جرم تھاکہ انہوں نے شر ک سے بیزاری کااظہار فرمایااور اللہ کی توحید اختیار کی اور ببانگ دہل یہ اعلان کردیا کہ لاَ الله الله الله الله کے سوا کوئی عبادت کے لاکق نہیں۔

جب آپ کوان فلک بوس شعلوں میں ڈالنے گے تو آپ کے پاس تمام آسانوں کے فرشتے آئے اور آکر عرض کیا کہ اے اللہ کے خلیل!اگر آپ فرمائیں تو ہم آپ کی مدد کریں اور اس آگ کواپنے پروں سے بجھادیں، آپ نے فرمایا کہ نہیں مجھے تمہاری مدد کی ضرورت نہیں میر االلہ دیکھ رہاہے اور وہ مدد کے لئے کافی ہے، یہاں تک کہ سب سے آخر میں جبر ئیل امین آئے اور

کہاکہ اگر آپ فرمائیں تومیں اپناپر ماردوں اور بیہ سب آگ سر دبر جائے آپ نے ان سے بھی یہی فرمایا کہ نہیں اے جبرئیل! میرے مولی کی مرضی اگر یہی ہے تو میں اس پر راضی ہوں ، میرے مالک کا تھم یہی ہے تو میں اس کو بخوشی منظور کرتا ہوں۔

یہ ہے توحید کااصل مقام کہ سب سے کٹ گئے اور صرف ایک ہی کے ہور ہے،اللہ تعالٰی نے جب بیہ دیکھا کہ بیشک میر اخلیل میراہی ہے مقام خلت میں صادق اور توحید میں مخلص و کامل ہے تو آگ کی طرف تھم بھیجا کہ ابراہیم پر سر و ہوجائے ﴿قُلْنَا يَا نَارُ كُوْنِيْ بَرْداً وَّ سَلاَماً عَلَىٰ اِبْرَاهِيْمَ ﴾ ليمن ہم نے آگ کو حکم دیا کہ توابراہیمؓ پر ٹھنڈیاور بے گزند ہو جا، پھر وہی بھڑ کتی ہوئی آگ حضرت ابراہیم کے لئے گلزار بن گئیاور نہایت اطمینان کے ساتھ آپ اس میں نماز پڑھنے لگے ، نمر ود کی لونڈی اپنے بالاخانہ سے بیہ منظر دیکھ ر ہی تھی کہ آگ تو گلزار ہو گئیاور حضرت ابراہیم علیہ السلام اس میں نماز پڑھ رہے ہیں تواس کے قلب میں بھی جوش اٹھااور کلمہ پڑھتی ہو ئی آگ میں کود یڑی، چنانچہ اس کو بھی آگ نے نہیں جلایا، یقیناً یہ کلمہ ایساہی ہے کہ جو شخض بھی صدق دل سے سیائی کے ساتھ لاَ اِلله اِلاَّ الله کیے گااس کو آگ ہر گز نہیں جلاسکتی، بس صدق شرط ہے،اور اس کی علامت یہ ہے کہ اس کی زبان، اس کاخیال، اس کادل، پیرسب کے سب شرک سے 😸 جائیں اور توحید کامل اس کوحاصل ہوجائے۔ جانتے ہوا یک مقام عقل ہے اور ایک مقام عشق، دونوں کے در میان بہت فاصلہ ہے اور مقام عشق مقام عقل سے بہت آگے ہے اور جب تک آدمی مقام عشق میں نہ آئے اس کو سمجھ نہیں سکتا، اس راز کو علامہ اقبال نے فاش کیا ہے، کہتے ہیں ہے

پختہ ہوتی ہے اگر صلحت اندیش ہو عقل عشق ہو صلحت اندیش تو ہے خام ابھی ہے خطر کو دیڑا آتش نمرود میں عشق عقل ہے محو تماشائے لب بام ابھی یادر کھئے! جب بندہ مقام عشق میں آجا تا ہے تو پھر اپناتن، من، دھن، جان مال، عزت آبرو، سب کچھ اپنے مولی پر قربان کر دیتا ہے اور میں اتنااور بھی کہہ سکتا ہوں کہ اسی طرح عقل کامل کا بھی تقاضا ہے کہ اللہ تعالی جو ہم کو پیدا کرنے والے، ہمارے خالق ومالک ہیں ان کی مرضی پر ہم اپنے کو قربان کردیں اور ان کے حکم کے آگے اپنے کو بالکل مٹادیں اپنی رائے اور تجویز کو بالکل ختم کردیں۔

زبان سے وعظ کر دینا بہت آسان ہے مگر لوگوں کو حقیقت سمجھادینا
بہت مشکل ہے،اب لوگوں کا نداق ہی بگڑ گیا ہے،وعظ و تقریر بھی حظ نفس
کے لئے ہونے لگے، چاہتے ہیں کہ ایسی تقریر ہو کہ ہم لوگ من کر بس واہ واہ
کرکے اٹھ جائیں،ارے اللہ کے بند واوعظ اور کس چیز کا نام ہے ؟ اور تقریر
آخر کسے کہتے ہیں؟ حقیقی وعظ تو وہی ہے جواللہ کے لئے ہو،اللہ کی بندگی کے
لئے ہو،اللہ کے دین کی دعوت کے لئے ہو،اللہ کوراضی کرنے کے لئے ہو،

مخلوق ناراض ہوتو کیااور مخلوق راضی ہوتو کیا، کیسا مال، کیسی دولت، کیسی عزت، کیسی راحت ؟ سب کچھ اللہ کے نام پر قربان کر دینا ہے اور سب کچھ فٹار کر کے اللہ کوراضی کرنا ہے، ہماری زندگی کا مقصد اللہ کے نام کواونچا کرنا ہے، ہماری زندگی کا مقصد اللہ کے نام کواونچا کرنا ہے، یادر کھئے! اللہ کے نام کواونچا کرنے کے لئے اور دین حق کی دعوت و تبلیغ کے لئے جو بندہ تیار ہوجاتا ہے اللہ تعالی اس کی مدد فرماتے ہیں ﴿ یا یُنَّهَا الَّذِیْنَ کَے لئے جو بندہ تیار ہوجاتا ہے اللہ تعالی اس کی مدد فرماتے ہیں ﴿ یا یُنَّهَا الَّذِیْنَ مَاللہ کی مدد کروگے تو اللہ تنہاری مدد کرے گاور تمہارے قدم جمادے گا۔ مراسلہ کی مدد کروگے تو اللہ تمہاری مدد کرے گاور تمہارے قدم جمادے گا۔ جب تک ہم اللہ کے لئے جیتے تھے دنیا میں ہم کوعزت حاصل ہوئی اور ہر طرح کی ترقیات ہم کوملیں، سب کچھ عطا ہو ااور جب سے ہم اپنے نفس کے طرح کی ترقیات ہم گراہ ہوگئے، ذلیل وخوار ہوگئے۔

حضور اقدس عَلَيْ ارشاد فرماتے ہیں کہ میں اپنی امت پر فقر و فاقہ سے اندیشہ نہیں کر تا ، البتہ مال ودولت سے اندیشہ کر تا ہوں کہ لوگ آخرت کو بھلادیں گے ، چنانچہ جب فقر و فاقہ تھا تواس وقت کچھ اور عالم تھا اور وہ لوگ جو پیٹ پر بچھر باند ہے والے ، مجبوروں کی چٹائی پر لیٹنے والے ، مجبولے چھوٹے مکانوں میں رہنے والے تھے ، جن کے رہنے کے لئے محل و مکان نہیں ، مکانوں میں رہنے والے تھے ، جن کے رہنے کے لئے محل و مکان نہیں ، کھانے کا سامان نہیں مگر ان کے قلب کے اندر اللہ کی توحید تھی اور ان کے قلب کے اندر اللہ کی توحید تھا کہ انہوں قلب کے اندر اللہ کی توحید تھا کہ انہوں کے دین کوزندہ کیا اور سارے عالم میں اس کو پھیلادیا اور ان کی ذات سے اللہ کا خوت سے اللہ کا

کلمہ بلند ہوا، مگراب ہمارے اندر اللہ کاخوف نہیں، اللہ کی توحید نہیں، وہ جذبہ اور داعیہ نہیں جوان کے اندر تھا، اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿ یَا یُّبُھَا النَّاسُ ضُوبَ مَثَلٌ فَاسْتَمِعُواْ لَهُ إِنَّ الَّذِیْنَ تَدْعُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللّٰهِ لَنْ یَّخُلُقُواْ ذُبَاباً وَ لَوِ اللّٰهِ لَنْ یَا یُخُلُقُواْ ذُبَاباً وَ لَوِ اللّٰهِ لَنْ یَا یُخُلُقُواْ ذُبَاباً وَ لَو اجْتَمَعُواْ لَهُ وَإِنْ یَسْلُبْھُمُ اللّٰهِ بَابُ شَیْئاً لا یَسْتَنْقِدُوہُ مِنْهُ ضَعُفَ اجْتَمَعُواْ لَهُ وَإِنْ یَسْلُبْھُمُ اللّٰهِ بَابُ شَیْئاً لا یَسْتَنْقِدُوهُ مِنْهُ ضَعُفَ الطّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ مَا قَدَرُوا اللّٰهَ حَقَّ قَدْدِهِ إِنَّ اللّٰه لَقُویِّ عَزِیْزٌ ﴾ الطّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ مَا قَدَرُوا اللّٰه حَقَّ قَدْدِهِ إِنَّ اللّٰه لَقُویِّ عَزِیْزٌ ﴾ الطّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ مَا قَدَرُوا اللّٰه حَقَّ قَدْدِهِ إِنَّ اللّٰه لَقُویِّ عَزِیْزٌ ﴾ الطّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ مَا قَدَرُوا اللّٰه حَقَّ قَدْدِهِ إِنَّ اللّٰه لَقُویِّ عَزِیْزٌ ﴾ اللّٰه لَقُویِ عَنِیْزٌ اللّٰه کَو اللّٰه الله کَوان لگاکر سنواوہ ہو می ہے کہ اس میں کوئی شبہ نہیں کہ جن کی تم لوگ خدا کو چھوڑ کر عبادت کرتے ہو وہ ایک مکھی کو تو بیدا کر بی نہیں سے گوسب کے سب بھی جمع ہو جا کیں، اور اگر اس الله عبود بھی لچر اور ایسا معبود بھی لچر ، ان لوگوں نے اللّٰہ کی تعظیم جیسی کرنی چاہے تھی وہ نہ کی، اللہ تعالیٰ بڑی قوت والاسب پر غالب ہے۔

اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کو سمجھارہے ہیں کہ اے لوگو! تم سے ایک مثال بیان کی جارہی ہے اس کوخوب ول سے کان لگا کر سنو، جن لوگوں کواللہ کے سب اس سواپکارتے ہویہ ایک مکھی بھی نہیں پیدا کرسکتے ،اگرچہ سب کے سب اس کے لئے جمع ہو جائیں، مطلب یہ کہ جن کو تم نے اپنامعبود بنالیا، مستعان بنالیا، حاجت روا بنالیا،ان کواتنی قوت بھی نہیں کہ سب مل کرایک مکھی بھی پیدا کر سکیں اور اگر اس چڑھاوے میں سے جس کوغیر اللہ کے لئے چڑھایا ہے مکھی جمعی سے جس کوغیر اللہ کے لئے چڑھایا ہے مکھی جمعی سے جس کوغیر اللہ کے لئے چڑھایا ہے مکھی جمعی سے جس کوغیر اللہ کے لئے چڑھایا ہے مکھی الطالب سے جس کوغیر اللہ کے لئے چڑھایا ہے مکھی الطالب کی جمعی اللہ کے اللہ کے اللہ کے الے ہو ایس کو واپس بھی نہیں لاسکتے شوخه نف الطالب

وَالْمَطْلُوْبُ ﴾ طالب ومطلوب، عابد ومعبود دونوں كمزور ہيں ﴿ مَا قَلَدُووا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ﴾ انهول ني الله كى قدر نهيس بيجاني ﴿إِنَّ اللَّهَ لَقُويٌّ عَزِيْزٌ ﴾ بیشک الله قوی ہے زبر دست ہے ،الله حکمت والا ہے ،الله مالک وخالق ہے ،الله آسان کو بنانے والا ہے ، زمین کو بنانے والا ہے ، سورج کو بنانے والا ہے ، حیاند ستاروں کا بنانے والا ہے، پہاڑوں کا بنانے والا ہے، دریاؤں کو جاری کرنے والا ہے ہواؤں کو چلانے والاہے ، سب کچھ اسی کے فبضہ گذرت میں ہے ، بڑے افسوس کی بات ہے کہ ایسے معبود کو چھوڑ کر غیر اللہ کو ہم یکاریں۔ یادر کھئے!اللہ کے برابر کسی کے لئے علم ثابت کرنا، قدرت ثابت کرنا، اللّٰد کے سواکسی گومستعان سمجھنا، حاجت رواسمجھنااور مصیبت میں اللّٰہ کو چھوڑ کر غیر اللہ کو بکار نااور ان سے مد د حیا ہنا ہیہ سب شر ک ہے شر ک، مشر کین بھی الله کی ذات کوایک مانتے تھے مگر صفات میں غیر الله کولا کر شریک قرار دیتے تھے یہی ان کاشرک تھاجس کے بارے میں اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں ﴿إِنَّ اللَّهَ لاَيَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَادُوْنَ ذَٰلِكَ لِمَنْ يَّشَاءُ ﴾ بيتَك الله تعالیٰ اس بات کونہ بخشیں گے کہ ان کے ساتھ کسی کوشریک قرار دیاجائے اور اس کے سواجتنے گناہ ہیں جس کے لئے منظور ہو گا بخش دیں گے بیشک اللہ تعالیٰ اپنی ذات و صفات میں ایک ہے ،اللہ کا کوئی شریک اور ساجھی نہیں۔ حضور اقدس علیسے کا جب وصال ہوا تو ظاہر ہے کہ مسلمانوں کے لئے ب سے براسانحہ اور سب سے بڑی مصیبت اور رنج والم کی جو چیز پیش آئی وہ

یہی ہے کہ اللہ نے اپنے محبوب اللہ کے در میان سے اٹھالیا، اس سے بڑھ کراور کون حادثہ ہوسکتا ہے ؟ صحابہ کرام گی کیا کیفیت ہوئی، لوگ رورہے ہیں، سکتے کا عالم طاری ہے، سنائے میں ہیں، حواس بجا نہیں، دنیا اندھیری اور تاریک ہوگئ حتیٰ کہ فاروق اعظم تو تلوار لے کر کھڑے ہوگئے کہ اگر کوئی شخص اپنی زبان سے بیہ کے گاکہ حضور علیہ کا وصال ہو گیا تو میں اس کاسر قلم کردوں گا۔

اليى حالت ميں ان كوكوئى سنجالنے والا نہيں تھا، حضرت صديق اكبر تشريف لائے توديكھاكہ لوگ عجيب حال ميں ہيں حتى كہ فاروق اعظم بحى اپنے ہوش و حواس ميں نہيں ہيں تواس وقت حضرت صديق اكبر نے سب لوگوں كوسنجالا، چنانچہ آپمنبر پر تشريف لائواد خطبه ديااوراس ميں فرمايا: مَنْ كَانَ يَعْبُدُ مُحَمَّداً قَلْمَاتَ وَمَنْ كَانَ يَعْبُدُ اللهَ مَنْ قَانً يَعْبُدُ اللهَ عَنَّ وَمَا مُحَمَّدًا اللهَ رَسُولٌ قَدْ حَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ اَفَإِنْ مَّاتَ اَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَىٰ اَعْقَابِكُمْ وَمَنْ يَنْقَلِبْ عَلَىٰ عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَعْبُرُ اللهَ شَيْئاً وَسَيَجْزى اللهُ الشَّاكِرِيْنَ ﴾ عَلَىٰ عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَّضُرَّ اللهَ شَيْئاً وَسَيَجْزى اللهُ الشَّاكِرِيْنَ ﴾ عَلَىٰ عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَّضُرَّ اللهَ شَيْئاً وَسَيَجْزى اللهُ الشَّاكِرِيْنَ ﴾

اے لوگوس لواجو کوئی محمد علی الله کی پرستش کرتا تھاوہ سمجھ لے کہ حضور علی الله کی پرستش اور بندگی کرتا تھاوہ سمجھ لے کہ الله کی و فات ہوگئ اور جو کوئی الله کی پرستش اور بندگی کرتا تھاوہ سمجھ لے کہ الله حی وقیوم ہے اس کو موت نہیں آسکتی (اور پھر اس آبت کی تلاوت فرمائی) ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ ﴾ اور محمد علی فی فرے

رسول ہی تو ہیں آپ سے پہلے بہت سے رسول گذر پچے ہیں، سواگر آپ کا انتقال ہو جائے یا آپ شہید ہی ہو جاویں تو کیا تم لوگ الٹے پھر جاؤگے ؟ اور جو شخص الٹا پھر بھی جاوے گا تو خدا تعالیٰ کا کوئی نقصان نہ کرے گا اور خدا تعالیٰ جلد ہی عوض دے گا حق شناس لوگوں کو۔

یہ سنناتھا کہ سب لوگ ہوش میں آگئے، فاروق اعظم ہمی سنجل گئے اور فرمانے لگے کہ ہم کوالیامعلوم ہوتا ہے جیسے یہ آیت ابھی نازل ہوئی ہو، حضرت ابو ھریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے ہم کوسنجال لیابیشک آپ قدم نبوت پر ہیں۔

امت پرسب سے بڑاناز کو وقت وہی تھاجب حضور علی کے وفات ہوئی اور آپ نے اس عالم سے پردہ فرمالیا، ایسے وقت میں سب لوگوں کو سنجال لینا بہت د شوار امر تھا، یہ ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ ہی کا مقام تھااور انہیں کا حق تھا کہ ایسے سخت وقت میں خود بھی سنجھے رہے اور سب لوگوں کو سنجال لیا، حالا نکہ صدیق اکبر کو صب سے زیادہ محبت حضور علی سنجال میں انو ظاہر ہے مالا نکہ صدیق اکبر کو وسب سے زیادہ رخی و غم بھی ان کو ہوا، لیکن ایسی استقامت ان کو حاصل تھی کہ خود بھی سنجھے اور دوسر وں کو بھی سنجالا ، اسی بنا پر حضرت عمر رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ اگر میری ساری عمر کی عبادت لے لی جائے اور صدیق آکبر گر کے ایس ایک دن اور ایک رات کی عبادت مجھے دے دی جائے تو میں بہت نفع میں رہوں گا، اس لئے کہ میری ساری عمر کی عبادت صدیق آکبر گرے اس ایک

رات اور اس ایک دن کے مقابل میں کم ہے ، وہ رات تو ہجرت کی رات ہے جب حضور علیہ کو صدیق اکبڑ اینے کا ندھوں پر سوار کر کے لے گئے تھے اور غار تور کے اوپر لے جاکر حضور علیہ کو باہر بٹھا دیا اور خود پہلے اندر گئے ، غار کو صاف کیااس میں کچھ سوراخ تھےان کو بند کیا پھر حضور علی کے وبلایا، آپ ُغار میں تشریف لے گئے ادھر غار کے مند پر مکڑی نے جالاتن دیااور کبوتر نے بولنا شروع کردیا مشرکین آپ کی تلاش میں نکلے ان کے ساتھ قیافہ شناس بھی تھے وہ نشان قدم پہچانے والے تھے چنانچہ نشانات قدم دیکھتے ہوئے ملے، یہاں تک کہ غار ثور کے منہ پر لا کر کھڑا کر دیااور پیہ بھی کہہ دیا کہ اس سے آ گے نہیں بڑھے ہیں اور اسی غار کے اندر ہیں، لوگوں نے کہا کہ اگر اس کے اندر ہوتے تواویر جو مکڑی کا جالا تناہواہے وہ ٹوٹ جاتا، صدیق اکبر گھبر اگئے اور حضور علی ہے عرض کیا ، اے اللہ کے محبوب! اب تو ہم بکڑے جائیں گے،اگریہلوگ اپنے قد موں کے پنچے دیکھیں توہم کودیکھ لیں گے۔ آپِ عَلَيْكُ نِي عَلَيْكُ مِنْ فِرَمَامَا ﴿ لِأَتَحْزَنُ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا ﴾ كِي انديشه مت كرو بیثک اللّٰد ہمارے ساتھ ہے، رات تو یہی تھی جس کاذ کر حضرت عمرؓ نے فرمایااور دن وہی ہے جس دن آپ کی وفات ہو گی ،اس میں ابو بکرصدیق رضی اللّہ عنہ نے اتناز بردست کارنامہ انجام دیا کہ امت کوسنجال لیاور نہ پیتے نہیں کیا ہو جاتا۔ دوستو! کوئی بھی حال ہو توحید کو بڑی دولت سمجھنا جاہئے ، انبیاء کرام علیہم السلام توحید کی دعوت دینے کے لئے آئے تھے، سب سے زیادہ کامل

توحیدان ہی حضرات کی تھی ،ابتدامیں بھی توحید ہے اور انتہامیں بھی ، جس درجہ کی توحید انبیاء کے اندر ہوتی ہے دوسرے کے اندر بھلا کیا ہوسکتی ہے ،وہ ا پیغ سارے معاملات کواللہ کے سپر د کر دیتے ہیں اور اپنے کواللہ کے حوالے کر دیتے ہیں اور تمام امور میں اللہ کے حکم کی طرف رجوع کرتے ہیں اس کے علاوہ کسی کو کار ساز نہیں سمجھتے ، سب سے پہلی چیزیہی توحید ہے پھر اعمال کا در جہ تو بعد میں ہے، جب تک تو حید خالص نہ ہو کوئی عمل عنداللہ مقبول اور معتبر نہیں ہوتا، یوں تو مشرکین مکہ بھی اللہ کے خالق ومالک ہونے کے قائل تھے مگر ساتھ ساتھ شرک بھی کرتے تھے، حق تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں ﴿وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَّنْ خَلَقَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهَ ﴾ اور اگر آپ ان سے يو چيس كه آسانوںاور زمینوں کو کس نے بیدا کیا؟ تو یہی کہیں گے کہ اللہ نے پیدا کیا۔ گراس کے ساتھ ساتھ غیراللہ کو بھی معبود بنائے ہوئے تھے اور پیہ کتے تھے کہ ''ھُمْ شُفَعَاءُ نَا عِنْدَاللهِ ''لعنی بيلوگ الله تعالیٰ کے يہاں ہماری سفارش کریں گے ، مگر جب کوئی وقت پڑتا تو مدد کے لئے وہ بھی اللہ کو پکارتے تے ﴿وَإِذَا غَشِيْهُمْ مُّوجٌ كَالظُّلَلِ دَعَوُوا اللَّهَ مِيُّخْلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ ﴾ جب ان کو موجیں گیر لیتی تو خالص دل سے اللہ کو یکارتے تھے کہ اے اللہ آب ہی نجات دیجئے۔

دیکھے! مشرکین مکہ کا تو یہ حال تھا کہ جب مصیبت میں کر فار ہوتے تو خالص دل سے اللہ کو پکارتے تھے اور جب مصیبت دور ہو جاتی تو پھر شرک کرنے لگتے اور آج ہماراحال دیکھئے کہ مصیبت ہی میں اللّٰہ کو چھوڑ کر غیر اللّٰہ کو

لکارنے لگتے ہیں کہتے ہیں کہ

بگرداب بلاافاد کشتی مدرکن یامعین الدین چشتی

یادر کھئے! قیامت میں ہم کووہ مجرم گردانیں گے کہ تم نے مجھ کواللہ کی

ذات کے ساتھ کیوں شریک کیااوراللہ کے برابر کیوں قرار دیا؟ عجب معاملہ

ہے کہ مشر کین تو مصیبت میں اللہ کو یکاریں اور اس سے مدد حیا ہیں اور ہم

غیر الله کو پکاریں! ہمار امعاملہ ان سے بھی بدتر ہو گیااور جو کوئی اللہ کا بند ہاس

شرک سے ان کو منع کر تاہے تواس سے برا بھی مانتے ہیں اور اس سے خفاہو کر

طرح طرح کے القاب سے یاد کرتے ہیں ان لو گوں کا عجب حال ہے کہ جو کفر

وشر کے سے روکتاہے اس کے خلاف فتو کی صادر کرتے ہیں۔

یاد ر کھو!اللہ ہی مار نے والا ہے،اللہ ہی جلانے والا ہے،اللہ ہی روزی

دینے والا ہے ،اللہ ہی اولاد دینے والا ہے ،اللہ ہی سب کچھ کرنے والا ہے گفع

وضررسباسی کے قبضہ قدرت میں ہے دوسر اکوئی کچھ نہیں کر سکتا۔

حضرت جعفر صادق سے ایک شخص نے در خواست کی کہ آپ ہم کواسم اعظم سکھاد بچئے توانہوں نے فرمایا کہ جو میں کہتا ہوں وہ کر واور اس کو ساتھ

لے کر دریائے دجلہ کے کنارے تشریف لے گئے اور اس سے فرمایا کہ ہمارانام

لیتے ہوئے اس دریامیں داخل ہو جاؤاور جعفر صادق جعفر صادق کہتے ہوئے

دریایار کر جاؤ، چونکہ وہ طالب صادق تھااس لئے ان کے نام کاور د کرتے ہوئے

دریا میں کودیڑا مگر جب موج کے تھیٹروں میں پڑا اور جان پر آبنی تو سب بھول گیااور آن کے نام کاو ظیفہ چھوڑ کر اللہ اللہ بکارنے لگا،اللہ کی طرف سے نظر رحمت ہو کی اور وہ بحکم خداو ندی موج کے تھیٹروں سے خود بخو د ساحل کی طرف آگیا، جب باہر نکل آیا تو پھر جعفر صادق سے درخواست کی کہ حضرت اب مجھ کواسم اعظم بتادیجئے ،انہوں نے فرمایااو نادان! تو نے اب بھی نہیں سمجھا؟ارے جب تو موجوں میں گھر گیا تھااور اپنی ہلاکت کا یقین کر لیا تھا اس وقت جس دل ہے اور جس قدر خلوص سے تو نے اللہ کہا تھااسی دل سے اوراسی خلوص سے اگر یکارا جائے تواللہ کاہر نام اسم اعظم ہے ، بس دل جاہئے اور خلوص جاہے، اسی پر میر ابی ایک شعر ہے۔ خلوص دل سے بکارے اگر کوئی ان کو ہر ایک نام ہی ان کا پھر اسم عظم ہے الله کی کتاب میں اگر ہم غور کریں تو ہم کو توحید کامل حاصل ہو جائے ، حضرات انبیاء کرام علیہم السلام کے حالات جو قرآن میں مذکور ہیں اس میں ہارے لئے کامل نمونہ موجودہ، سب نبیوں نے خدا تعالیٰ کے سامنے کامل توحید پیش کی ہے اور ہمارے لئے اسواہ حسنہ قائم فرمادیا ہے، اس کو دیکھ کر ہم سمجھ سکتے ہیں اور بیہ یقین پیدا کر سکتے ہیں کہ اللہ ہی سب کچھ کرنے والاہے اور وہی سب کا حاجت رواہے ، چنانچہ حضرت ز کریا علیہ السلام باوجودیکہ بالکل بوڑھے ہو کیکے تھے اللہ تعالی سے دعا فرماتے ہیں کہ ﴿رَبِّ هَبْ لِيْ مِنْ لَّدُنْكَ ذُرِّيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيْعُ الدُّعَاءِ ﴾ الله عاد مير ررب! مجھ كوپاكيزه اولاد

عطا فرمایئے بیشک آپ تو دعاؤں کوسننے والے ہیں۔

حضرت زكرياعليه السلام نے ايسے خلوص سے الله تعالی سے دعافر مائی اور ظاہر ہے نبی جیسا خلوص اور دوسر اکون پیش کر سکتا ہے چنانچہ آپ کی بیہ دعا بار گاه خداو ندى ميں قبول ہو گئ اور منجانب الله بيه خوش خبري سنائي گئ ﴿فَنَا دَتْهُ الْمَلْئِكَةُ وَهُوَ قَائِمٌ يُصَلِّيْ فِي الْمِحْرَابِ آنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيٰ مُصَدِّقاً بِكُلِمَةٍ مِّنَ اللَّهِ وَ سَيِّدًا وَّ حَصُوْراً وَّ نَبيًّا مِّنَ الصَلِحِيْنَ ﴾ جبكم حضرت زکریاعلیہ السلام محراب میں کھڑے نمازیر اور سے تھے تو ملا تکہ نے آپ کو پکار اکہ اللہ آپ کو بیجیٰ کی بشارت دیتے ہیں جن کے احوال میہ ہوں گے کہ وہ کلمۃ اللہ (لینی حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی نبوت ) کی تصدیق کرنے والے ہوں گے اور مقتدیٰ ہوں گے اور اپنے نفس کو لذات سے بہت روکنے والے ہوں گے اور نبی بھی ہوں گے اوراعلیٰ در جہ کے شائستہ ہوں گے۔ اسی طرح حضرت یونس علیہ السلام جباییے شہرسے نکل کر جانے لگے توراستہ میں دریاحائل تھااس کو عبور کرنے کے لئے کشتی پر سوار ہوئے،جب تشتی نے کسی قدر فاصلہ طے کرلیا تو ہوا کا طوفان اٹھا جس سے قریب تھا کہ تشتی ڈوب جائے تو کشتی والول نے آپس میں ایک دوسر ہے سے کہا کہ آخر اس کی کیاوجہ ہےابیامعلوم ہو تاہے کہ کشتی میں کوئی خطاکار شخص ہے جس کی وجہ سے ہم پرید مصیبت آر بی ہے، حضرت یونس علیہ السلام فور أبول بڑے کہ کشتی میں ایک غلام ہے جواپنے مالک سے بھاگا ہے جب تک تم اس کو دریا

میں نہ ڈال دوگے تم نجات نہ پاؤ گے ، یہ سب بلائیں تم پر میرے سبب سے ہیں مجھ کو تم دریامیں ڈال دو تو تم چین سے ہو جاؤگے ، حضرت یونس علیہ السلام نہایت حسین وجمیل تھے ، ظاہر ہے نبی ہی تھے نبی کے چیرے پر تو انوار کی بارش ہوتی ہے اس لئے کشتی والوں نے آپ کو دریامیں ڈالنے سے تو قف کیا اور کہاکہ بیدامر بے قرعہ ڈالے طے نہیں ہو سکتاالبتہ جس پر قرعہ نکل آوے گاس کودریامیں ڈال دیا جائے گا، بیہ کہہ کرانہوں نے تین دفعہ قرعہ ڈالااور ہر دفعہ حضرت یونس ہی کانام نکلا جیسا کہ قرآن مجید میں ہے ﴿فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ الْمُدْحَضِيْنَ ﴾ سويونسٌ بھي شريك قرعه ہوئے تويهي ملزم تھہرے\_ چنانچہ حضرت یونس علیہ السلام اٹھے اور اینے کپڑے اتار کر خود کودریا میں ڈال دیا، فور اُایک بڑی مجھلی نمودار ہوئی اور اس نے آپ کو نگل لیا، ر وایات میں آتاہے کہ اللہ تعالٰی نے اس مچھلی کو تھکم دیا کہ ان کو محفوظ ر کھنااور ان کے کسی حصہ کو مت کھانا کیو نکہ ہے تمہاری غذا نہیں ہیں بلکہ تمہارے شکم کوان کے لئے قید خانہ بنایا گیاہے، اور جس وقت مچھلی نے ان کو نگلاہے وہ آ دھی رات کا وقت تھا پس وہ تین تاریکیوں میں تھے ،ایک تاریکی شب کی ، دوسر ی دریا کی، تیسری شکم ماہی کی، ذراغور فرمایئے ان تاریکیوں میں حضرت یونس علیہ السلام اللہ تعالیٰ کو یکارتے ہیں جس کاذ کراس آیت میں فرمایا گیاہے ﴿وَذَالنُّونَ اِذْ ذَّهَبَ مُغَاضِباً فَظَنَّ اَنْ لَنْ نَقْدِرَ عَلَيْدِ فَنَادى فِي الظُّلُمٰتِ أَنْ لاَّ اللهَ الاَّ أنْتَ سُبْحَانَكَ انِّيْ كُنْتُ مِنَ الظَّلِمِيْنَ ﴾ اور مجهل

والے ( پیغیبر یونس علیہ السلام ) کا تذکرہ کیجئے جب وہ اپنی قوم سے (جبکہ وہ ایمان نہ لائی) خفاہو کر چل دیئےاورانہوں نے (اپنےاجتہاد سے) سمجھا کہ ہم ان پر کوئی دار و گیر نہ کریں گے ، پس انہوں نے اندھیروں میں پکارا کہ آپ کے سواکوئی معبود نہیں ہے آپ یاک ہیں، میں بیٹک قصور وار ہوں۔ دیکھا آپ نے حضرت یونس علیہ السلام نے مچھلی کے پیٹے سے اللہ تعالیٰ کو کس دل اور کیسے خلوص سے پکار ااور اینے قصور وار ہونے کااعتراف ان الفاظ مِي كياكه ﴿ لاَ اللهَ الاَّ انْتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظَّلِمِيْنَ ﴾ يعني آپ کے سواکوئی معبود نہیں ہے آپیاک ہیں میں پیٹک قصور وار ہوں۔ چنانچہاسی کی برکت سے اللہ تعالیٰ نے ان کو مچھلی کے پیپ سے صحیح وسالم ہاہر نکال دیا،ور نیراسی مجھلی کے پیپ میں قیامت تک رہ جاتے جبیبا کہ دوسر ی حِكْه فرمات بي ﴿ فَلَوْ لاَ أَنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُسَبِّحِيْنَ لَلَبِثَ فِيْ بَطْنِهِ إِلَىٰ يَوْم یُبَعَثُوْنَ ﴾ سواگر وہ تشبیح کرنے والوں میں نہ ہوتے تو قیامت تک اس مچھلی کے پیٹ میں رہتے، مگرانہوں نے خدا کویاد کیا،اس کی نشبیجے و نقذیس میں لگے رہے اعتراف قصور کرتے رہے تواللہ تعالیٰ نےان سب تاریکیوں سے ان کو نجات عطا فرمائي جبيماكه فرماتے ہيں ﴿فَاسْتَجَبْنَا لَهُ وَنَجَّيْنَاهُ مِنَ الْغَمِّ ﴾ سو ہم نے ان کی دعا قبول کی اور ہم نے ان کواس تھٹن سے نجات دی،اس کے بعد فرماتے ہیں ﴿وَ كَذَٰلِكَ نُنْجِي الْمُؤْمِنِيْنَ ﴾ اور ہماس طرح ايمان والول كو نجات دیا کرتے ہیں۔ لینی جس طرح یونس علیہ السلام نے مصیبت میں خدا کو پکار ااور اسی سے مدد چاہی توان کو نجات ملی اسی طرح جو کوئی شدا کد ومصائب میں اللہ تعالیٰ کو پکارے گاان کے سامنے گریہ وزاری کرے گااور اپنے قصور کااعتراف کرے گا تو اللہ تعالیٰ اس کو بھی نجات عطا فرمائیں گے یہ بھی اللہ تعالیٰ کی کتنی مہر بانی ہے کہ تکلیف ومصیبت جو اللہ ہی کی طرف سے آتی ہے اس کو دور کرنے کا انتظام بھی خود ہے فرمادیا ہے اور اس کو بھی اپنی طرف توجہ کا اور مناجات کا ذریعہ بنادیا، حضرت یونس علیہ السلام کی یہ دعابار گاہ خداو ندی میں شرف قبول عاصل کر چکی ہے اور ان کی طرف منسوب ہے چنانچہ اس کو دعاء یونسی کہتے عاس اس دعا کو بیں اس کے بارے میں حضور اقد س علیہ فرماتے ہیں کہ جو شخص اس دعا کو بیں اس کے بارے میں حضور اقد س علیہ فرماتے ہیں کہ جو شخص اس دعا کو بین سے میں صاحت کا سوال کرے گاوہ پوری کر دی جائے گی (تر مذی شریف بین کشر چر ہم صر ۱۹۵۹)

اللہ تعالیٰ یہ چاہتے ہیں کہ بندے ہمارے سامنے گریہ وزاری کریں،
ہمارے سامنے ہاتھ پھیلائیں اور ہم سے مانگیں تاکہ ہم ان پر بخش کریں،
اسی کوایک دوسری جگہ ارشاد فرماتے ہیں ﴿وَقَالَ رَبُّکُمُ ادْعُونِیْ اَسْتَجِبْ
لَکُمْ ﴾ اور تمہارے پروردگارنے فرمایا کہ مجھ سے دعا کرومیں قبول کروں گا۔
دیکھئے! اللہ تعالیٰ فرمارہے ہیں کہ ہم سے مانگو ہم دینے کے لئے تیار ہیں
اور حدیث شریف میں آتاہے کہ جوشخص اللہ تعالیٰ سے سوال نہیں کرتااس
سے اللہ تعالیٰ ناراض ہوتے ہیں، نیز حدیث شریف میں آتاہے کہ اللہ تعالیٰ

خیر کثیر کواپنے بندے سے روکے رہتے ہیں اور یہ فرماتے ہیں کہ جب تک میر ابندہ مجھ سے نہیں مانگے گامیں نہیں دوں گا،اس سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ یہ چاہتے ہیں کہ میر ابندہ مجھ سے مانگے تو ہم کو بھی چاہئے کہ اپنی سب حاجات کواللہ تعالیٰ ہی کے سامنے پیش کریں اور اسی سے سب چھ مانگیں، مگر ہمارا تو یہ حال ہے کہ ہم نے قر آن کو چھوڑ دیا اور اپنے رب کو چھوڑ کر مصیبت میں دوسر وں کو یکار نے گئے شرک میں مبتلا ہوگئے۔

قر آن یاک میں شرک کی بھی بحث کی گئی ہے سارا قرآن شرک کی نفی اور تو حید کے اثبات سے بھر اپڑاہے اور مشرک کی مذمت بڑے شدومہ کے ساتھ کی گئی ہے کیکن اس کو کون سنتاہے ؟اگر ہم إد هر اُد هر کی باتیں کریں کشف و کرامات کی حکایتیں اور عجیب عجیب اجینہے کی باتیں بیان کریں تولوگ بہت خوش ہوتے ہیں اور خوب واہ واہ کرتے ہیں اور جب اللہ کی تو حید کابیان کیا جا تاہے تو چیرہ پر دوسری کیفیت پیدا ہو جاتی ہے ،لو گوں کواس میں لطف نہیں آتا، حاہتے ہیں کہ اس کا بیان نہ ہو، حالا نکہ توحید ہی تواصل دین ہے،اسلام کوجو فوقیت اور برتری حاصل ہے وہ اسی توحید خالص ہی سے حاصل ہے ، الله تعالیٰ ارشاد فرمات بين ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ آحَدُ اللَّهُ الصَّمَدُ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ وَلَمْ يَكُنْ لَّهُ كُفُوًا أَحَدٌ ﴾ آب كهرد يحك كه وه يعنى الله ايك بي بياز ب،اس كاولاد نہیں اور نہ وہ کسی کی اولاد ہے ، نہ کوئی اس کے برابر کا ہے ، حضور اقد س علیہ ارشاد فرماتے ہیں''لاتُشْوِكْ بِٱللَّهِ شَيْئًا وَإِنْ قُتِلْتَ اَوْ حُوَّقْتَ ''اگرتم قُتَل

بھی کر دیئے جاؤاور جلا بھی دیئے جاؤ پھر بھی اللہ کے ساتھ شرک مت کرنا۔ بھائی!شرک بری بلاہے،نہ کوئی تاریخ منحوس ہے نہ کوئی دن منحوس ہے نہ کوئی مہینہ منحوس ہے، نہ کوئی جاند منحوس ہے، کسی چیز میں نحوست نہیں ہے، الله ہی نافع ہے اور اللہ ہی ضارہے ، نفع و نقصان سب کچھ اسی کے قبضہ کقدرت میں ہے ،اگر آپ آنکھ کھول کر دیکھیں تونہ معلوم کتنی رسمیں شرک کی ہم میں آگئی ہیں شادی بیاہ میں ، غنی میں ،خوشی میں ، جینے مرنے میں ، لینے دینے میں کتنی باتیں شرک کی ہوتی ہیں لہذا آپ سے یہی کہتا ہوں کہ شرک سے بیزار ہو جائے، توحید خالص اختیار کیجئے، شرک کو بالکل چھوڑ دیجئے جاہے دنیا کچھ بھی کیے،اللہ تعالیٰ نے قرآن میں جا بجااسکاذ کر فرمایا ہے کہ تم شرک کو چھوڑ د واور الله کی نوحید برآ جاؤ ، الله ہی کو معبود و مقصود بنالو ، الله کی بندگی میں لگ جاؤ،اللہ کوراضی کرنے کی فکر میں لگ جاؤ، یہی مقصود ہے فرماتے ہیں ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوْا ارْكَعُوْا وَاسْجُدُوْا وَ اعْبُدُوْا رَبَّكُمْ وَافْعَلُوْا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُوْنَ﴾ اےایمان والو!تم رکوع کیا کر واور سجدہ کیا کر واور اینے رب کی عبادت کیا کرواور نیک کام کیا کروامیدہے کہ تم فلاح یاؤگے۔ اس آیت پر امام شافعیؓ کے نزدیک سجدہ ہے اور حنفیہ کے یہاں ثابت نہیں ہے،اس آیت میں ایمان والوں کو خطاب ہے کہ اے ایمان والو! جس نے اللہ کومان لیا، تو حید کومان لیا، رسولوں کومان لیا، قیامت کومان لیا، ملا تکہ کو

مان لیا، جنتِ دوزخ کو مان لیا، بس ایمان والا ہو گیاان کو خطاب ہورہا ہے

﴿ يَانُّهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوْا ارْكَعُوا ﴾ كه اے ايمان والو! ركوع كرو ، الله ك سامنے سر جھکاؤاور سجدہ کرو لیعنی اللہ کے سامنے اپنی بپیثانی اور ناک ر گڑو ، بندے کی معراج یہی ہے کہ وہ اللہ کے سامنے اپنے کو جھکادے جب بندہ اللہ کے سامنے جھک جاتا ہے اور اپنی پییثانی کو ٹیک دیتا ہے اور زمین پر سر رکھ دیتا ہے تواللہ کے قریب ہوجا تاہے چنانچہ حدیث شریف میں آتاہے کہ بندے وسب سے زیادہ قرب اللہ تعالیٰ کاسجدے کی حالت میں نصیب ہو تاہے۔ بادر کھو!اللّٰدے سواغیر اللّٰد کوسجدہ جائز نہیں،اینے جیسے انسانوں کوسجدہ کرنا بالکل حرام اور کھلا ہوانشر ک ہے ، یہ ببیثانی مؤمن کی اللہ ہی کے سامنے جھک سکتی ہے غیر اللہ کے سامنے اس کو جھکاناکسی طرح زیب نہیں دیتا، جب تک مسلمانوں نے اس کو سمجھااس وفت تک ان کو قوت، شوکت، عزت، سب حاصل تھی اور اب تو انسان خود ذلیل ہو گیا حتیٰ کہ اپنے جیسی مخلوق کے سامنے سجدہ کرنے لگا، آپ خود دیکھ لیجئے کہ کہاں کہاں انسان سر جھکارہا ہے، قبروں کے سامنے جھکارہاہے، تعزیے کے سامنے جھکارہاہے اپنی جیسی مخلوق کے سامنے جھکارہاہے،اس نے خودسے اپنی ذلت مول لی ہے کیو نکہ بیہ بیشانی، وہ پیشانی ہے کہ خدا کے در کے علاوہ کہیں نہیں جھک سکتی، کسی غیر کے سامنےاس کو جھاکااس کی تو ہین و تذکیل ہے۔ ایک سحالیؓ نے دیکھا کہ اونٹ نے حضور علی کو تحدہ کیااس کو تحدہ رتے ہوئے دیکھ کرانہوں نے عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول!ہم اس سے

زیادہ مسخق ہیں کہ آپ کو سجدہ کریں، آپ نے ارشاد فرمایا کیا میرے مرنے کے بعد تم میری قبر کو سجدہ کروگے ؟ صحابی نے عرض کیا نہیں ، پھر آپ علی کے ارشاد فرمایا کہ تب میری زندگی میں کیوں کروگے۔ اس میں آپ علیہ نے اس بات کی جانب اشارہ فرمایا کہ جس کو موت آنے والی ہے وہ معبود نہیں بن سکتا، جس کو فنا ہواس کے لئے سجدہ کیسا، سجدہ توبس ایک ہی ذات کے لئے ہے جوحی وقیوم ہے،اس لئے اللہ ہی کے سامنے سر جھکاؤاوراللہ ہی کے لئے سجدہ کرو، مولاناروٹم فرمانے ہیں ہے عشق راباحی وباقیوم دار عشق بامرده نه باشدیا ئدار جس کو موت آنے والی ہے اس کاعشق بر قرار رہنے والا نہیں اس لئے اس ذات کے ساتھ عشق و محبت قائم کروجو حی وقیوم ہے ، ہمیشہ رہنے والی ہے۔ الله تعالىٰ فرماتے ہیں ﴿وَاعْبُدُوْا رَبَّكُمْ ﴾اوراپیےرب كى عبادت كرو، اس سے پہلے رکوع اور سجدہ کو علیحدہ بیان فرمایا حالائکہ عبادت میں وہ بھی شامل ہیں مگر مستقل طور پران کوالگ سے ذکر اس کئے فرمایا کہ رکوع اور سجدہ

ساں ہیں مرسس طور پران توالک سے دکرا ک سے حربایا کہ رکوں اور جدہ دونوں خاص چیز ہیں ہیں اور سجدہ تو عجیب چیز ہے، تمام بزرگان دین سجدے میں روتے ہیں، حضرات انبیاء کرام علیہم السلام بھی سجدے میں روتے ہیں، چیانچہ سیدنا ابراہیم علیہ الصلاۃ والسلام جواللہ کے خلیل ہیں جب سجدے میں جاتے توا تناروتے ہے کہ آنسوؤں کا تارلگ جاتا تھا، ایک دن جبر ئیل امین نے آکر کہا کہ اے اللہ کے خلیل! آپ اتنا کیوں روتے ہیں اور اس قدر گریہ

وزاری کیوں کرتے ہیں آپ کو تو اللہ تعالی نے اپنا خلیل بنالیا پھر آپ کو اس قدر گریہ وزاری کی کیاضر ورت ہے؟ تو آپ نے فرمایا کہ اے جبر ئیل جب اللہ تعالیٰ کی عظمت شان کو دیکھا ہوں اور اللہ کے عذاب کو سوچتا ہوں تو خلت اور دوستی کو بھول جاتا ہوں۔

انبیاء کرام علیهم السلام کا توبیه حال ہے اور صحابہ کرامؓ اور اولیاء عظام کی بیہ کیفیت ہے کہ اللہ کے خوف سے روتے ہیں اور ہم لوگ نا فرمانی اور گناہ کر کے مطمئن اور بے فکر ہیں جیسے ہمارے اندر کوئی کھوٹ ہی نہیں اور ایسامعلوم ہوتا ہے کہ بخشے بخشائے ہیں، ذرااس میں غور کروکہ اللہ تعالی فرمارہے ہیں، فیالیُّھا الَّذِيْنَ امَّنُوْا ارْكَعُوْا وَاسْجُدُوْا وَ اعْبُدُوْا رَبَّكُمْ ﴾ اے ايمان والوار كوع کر و، سجدے کر و، گریہ وزاری کر و،اللہ کے سامنے اپنی پیپٹانی کو جھکاد واور اینے رب کی بندگی میں لگ جاؤجو تم کو بنانے والا، نگر انی کرنے والا اور پالنے والا ہے، اسی نے کھانا عطا فرمایا، یانی عطا فرمایا،اسی نے ساری نعمتیں عطا فرما کیں پھر اس کو جھوڑ کر غیر کے سامنے کیوں جھکتے ہو؟اے اللہ کے بندو!اللہ ہی کے سامنے حَمَكُواوراس كى بندگى كرو ﴿ وَافْعَلُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُوْنَ ﴾ بَصَلَحُ كام كرو تاكه تمهارا بھلا ہو، اچھے كام كرو، نيك كام كرو تاكه تم فلاح ياجاؤ، يہ ہے طريقه فلاح پانے کا، نافرمان قوم مجھی فلاح نہیں یاتی، جو فرماں بر دار ہوتے ہیں ان کو فلاح ہوتی ہے اس لئے فرماتے ہیں کہ ﴿وَافْعَلُوْا الْحَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُوْنَ ﴾ مطلب یہ ہے کہ شریعت کے مطابق زندگی گذار و تاکہ تم فلاح یا جاؤاور کا میاب

ہوجاؤ،اس کے بعد فرماتے ہیں کہ ﴿ وَجَاهِدُوْ ا فِی اللّٰهِ حَقَّ جِهَادِهٖ ﴾ جہاد کے معنی کوشش کے ہوتے ہیں،اس میں جہاد باللسان اور جہاد بالسنان سب شامل ہے، مطلب یہ ہوا کہ اللّٰہ کے دین کے لئے کوشش کرو جیسا کہ اس کا حق ہے لیعنی اپنی طرف سے امکانی کوشش کرو اللّٰہ کا دین دنیا میں او نچا ہو اور سرسبز وشاداب ہو،اللّٰہ کا کلمہ دنیا کے اندر بلند ہو،ہاری زندگی کا مقصدیہی ہے کہ اللّٰہ کے دین کی دعوت عام ہو،اللّٰہ کی تو حید کا سکہ لوگوں کے قلوب پر بیٹھ جائے۔ کہ دین کی دعوت عام ہو،اللّٰہ کی تو حید کا سکہ لوگوں کے قلوب پر بیٹھ جائے۔ گو مُتن کُر ہِ فَو اَجْتَبَا کُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَیْکُمْ فِی اللّٰدِیْنِ مِنْ حَرَبٍ ﴾ اللّٰہ نے مُحمولی کام نہیں جس کے لئے تم کو منتخب کر لیااور چھانٹ لیا ہے،اور یہ کوئی معمولی کام نہیں جس کے لئے تم منتخب کئے ہویہ کار نبوت ہے اور تہارے لئے دین میں کوئی تنگی اور مشکل منہیں بلکہ دین کوبالکل آسان فرمادیا ہے۔

﴿ مِلَةَ آبِيكُمْ اِبْرَاهِيْمَ هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِيْنَ مِنْ قَبْلُ وَ فِيْ هَلَا لِيَكُوْنُ الرَّسُولُ شَهِيْدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُوْنُوْا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ يه ليكُوْنُ الرَّسُولُ شَهِيْدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُوْنُوْا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ يه تمهارے باب ابراہیم علیہ السلام کادین ہے، اسی نے تمہارانام پہلی کتابوں میں بھی اور اس کتاب میں بھی مسلم رکھا ہے ، مسلم یعنی فرمال بردار ، اور گردن جھی اور اس کتاب میں بھی مسلم رکھا ہے ، مسلم یعنی فرمال بردار ، اور گردن جھی دینے والا، اللہ کے سامنے پیشانی فیک دینے والا، توجب ہم کوسلم کہا گیاہے تو ہم اپنام کی لاج رکھیں اور فرمال بردار بن جائیں ﴿ لِیکُونَ الرَّسُولُ شَهِیْدًا عَلَیْکُمْ وَتَکُونُوْا شُهَدَاءَ عَلَی النَّاسِ ﴾ تاکہ رسول اللہ تم پر گواہ شَهِیْدًا عَلَیْکُمْ وَتَکُونُوْا شُهَدَاءَ عَلَی النَّاسِ ﴾ تاکہ رسول اللہ تم پر گواہ مول اور تم دنیاوالوں کے لئے گواہ بو ﴿ فَاقِیْمُوا الصَّلُواةَ وَاتُوا الزَّکُولَةَ ﴾

تو نماز قائم كرواورز كوة اداكرو\_

صلاة وزكوة دونوں دین كی اہم چیزیں ہیں، كیا نہیں معلوم كہ صدیق اكبرُّ كے دور خلافت ہیں جب بعض قبیلوں نے زكوة دینے سے انكار كر دیا تھا كہ ہم نماز تو پڑھیں گے مگر زكوة نہیں دیں گے تو صدیق اكبرُّ نے فرمایا كہ جو نماز و زكوة ہیں فرق كرے گاہیں اس كے ساتھ جہاد كروں گا، صحابہٌ نے اس امر میں زكوة ہیں فرق كرے گاہیں اس كے ساتھ جہاد كروں گا، صحابہٌ نے اس امر میں زمی كامشورہ دیا، حی كہ حضرت عمرٌ نے بھی كہا كہ اے حضور كے خليفہ! آپ زمی كامشورہ دیا، حی كہ حضرت عمرٌ نے بھی كہا كہ اے حضور كے خليفہ! آپ اسلام میں اسے نرم ہوگئے؟ قتم اللہ كی جو شخص اونٹ كی ایک رسی نہیں دے اسلام میں اسے نرم ہوگئے؟ قتم اللہ كی جو شخص اونٹ كی ایک رسی نہیں دے گا جس كو وہ حضور علی ہے وقت میں دیا تھا تو میں اس سے جہاد كروں گا اور گا جس كو وہ حضور علی نہ كے وقت میں دیا تھا تو میں اس سے جہاد كروں گا اور سب ہی صحابہؓ نے صدیق اكبرٌ كی تائيد كی، حضرت عمرٌ نے فرمایا كہ وہ تو مشورہ تھا و ہیں۔ صحابہؓ نے صدیق اکبرٌ كی تائيد كی، حضرت عمرٌ نے فرمایا كہ وہ تو مشورہ تھا و ہیں۔

اس سے زکوۃ کی کس قدر اہمیت معلوم ہوئی، آج مسلمان زکوۃ سے فافل ہیں، حساب کر کے پوری زکوۃ نکالنے والے بہت تھوڑ ہوگ ہیں، قیامت کی نشانیوں میں سے ایک نشانی ہے بھی آئی ہے کہ لوگ زکوۃ کو تاوان سجھنے لگیں گے ،ریشم کو حلال سجھنے لگیں گے اللہ کی راہ میں مال فرچ کرنے سے کڑھن پیدا ہوگی، آج دیکھ لیجئے لوگوں کا کیا حال ہے کہ نمائش میں، نام و شمود میں، غیر ضروری روشنی میں روپیہ ضائع و برباد کرتے ہیں، اللہ ورسول خمود میں، غیر ضروری روشنی میں روپیہ ضائع و برباد کرتے ہیں، اللہ ورسول

اللہ کی مرضی کے خلاف جو لغویات اور فضولیات کرتے ہیں اس میں بے در لیخ مال خرچ کرتے ہیں، یہ مجر م اور نا فرمان لوگ ہیں، ان پر عذاب ہو گا اور ان کو جمیلنا پڑے گا، قیامت میں پو چھا جائے گا کہ ہم نے جو مال دیا تھا اس کو کیوں ضائع کیا اور ان کا حق کیوں نہیں اوا کیا؟ اس لئے ہم کوچا ہے کہ اپنے مال کو اللہ کی راہ میں خرچ کریں، فضولیات میں مال کو صرف کرنے سے بچیں اور اپنہ کی راہ میں خرچ کریں، فضولیات میں مال کو صرف کرنے سے بچیں اور اپنہ کی راہ میں فرچ کریں، فضولیات میں مال کو صرف کرنے سے بچیں اور کیڑیں اس کی زکوۃ صاب کر کے نکالیں اور اللہ کے دین کو مضبوطی کے ساتھ کیگڑیں اس کو فرمار ہے ہیں کہ ﴿فَاقِیْمُوْ الصَّلُوٰ اَوْ وَاتُو اللَّهُ کو مضبوطی کے ساتھ تھام لو، باللّٰہ پہناز کو قائم کرو، زکوۃ اوا کرو، اور اللہ کو مضبوطی کے ساتھ تھام لو، اس کے بعد فرماتے ہیں کہ ﴿فُوْ مَوْ لِنُکُمْ فَنِعْمَ الْمَوْ لَیٰ وَنِعْمَ النَّصِیْرُ ﴾ وہ تمہارا مالک ہے تو کیسا بہترین مالک اور مددگار ہے، ان الفاظ بی میں کیسی لذت تو کیسا بہترین مالک اور مددگار ہے، ان الفاظ بی میں کیسی لذت اور کسی حلاوت ہے ﴿فِعْمَ الْمَوْلِیٰ وَنِعْمَ النَّصِیْرُ ﴾

ارے بھائی! ایسے مولی کو جھوڑ کر غیر اللہ کے سامنے کیوں ہاتھ پھیلاتے ہو؟ کس قدر افسوس کی بات ہے کہ ان آیات پر گذر کر بھی ہمارے دل کے اندر توحید نہ آئے اور شرک میں مبتلار ہیں، اللہ کی عظمت نہ پیدا ہو، قرآن سے تعلق نہ ہو، آخرت کا یقین نہ ہو، جنت دوزخ کا یقین نہ ہو، بفر فکر کی اور آزادی کی زندگی گذاریں۔

میرے بھائیو!اگر ہمارے اور تمہارے اور تمام مسلمانوں کے مردوں اور عور تول اور بچول اور بوڑھول کے سب کے دل میں یہ بات اتر جائے کہ

ہمارا مولی اللہ ہے ، ہمارا کار ساز اور ہمارا مالک و مدد گار اللہ تعالیٰ ہے تو کیسی زندگی بن جائے اور زندگی کا لطف ہم کو آجائے، قربان جائے اپنے مالک اور آ قا کے اور فدا ہو جائیں حضور اقدس ﷺ کی ذات مبارک پر کہ آپ ہی کے واسطے سے ایس اعلیٰ تعلیم ہم کو ملی ، ہم کو قرآن ملا ، ہم کو حدیث ملی ، ہمارے باس اللہ کی کتاب اور رسول کی حدیث موجودہے، ہمارے سامنے سلف صالحین کی سیرت ہے اور سب سے بڑھ کر حضور اقدس علیہ کی سوائح اور سیرت پاک ہمارے سامنے موجود ہے ، پھر ہم کہاں جارہے ہیں اور کدھر بھٹک رہے ہیں اور غیر اللہ کو مقصود بناکر کیوں شرک میں مبتلا ہورہے ہیں؟ یہ طریقہ تو گمراہوں کاطریقہ ہے ،اہل یہود ونصار کی نےاسی قتم کاشر ک اختیار کیا تھاجس پر اللہ تعالیٰ نے قرآن یاک میں جاہجا نکیر فرمائی ہے اور ان کی اس الراہی پر متنبہ فرمایا ہے تاکہ ہم اس سے سبق حاصل کریں اور شرک سے بجيس الله تعالى فرمات بي ﴿فَاتَلَهُمُ اللَّهُ أَنِّي يُؤَفِّكُوْنَ اِتَّخَذُوْا أَحْبَارَهُمْ وَ رُهْبَانَهُمْ اَرْبَاباً مِّنْ دُوْن اللهِ ﴾ خدا ان كوغارت كرے، يه كدهر جارہے ہیںا نہوں نے خدا کو حچھوڑ کراینے علماءو مشائح گور ب بنار کھاہے۔ اس آیت کے نازل ہونے کے بعد عدی بن حائم جو پہلے اہل کتاب میں سے تھے بعد میں اسلام قبول کیااور صحافی ہیں،انہوں نے حضور اقد س عالیہ کی خدمت میں عرض کیا کہ ہم نے تواینے علماءو مشارکے کوری نہیں بنایا تھا پھران کے رب بنانے کا کیا مطلب ہے؟ حضور اقدی علیہ نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کی

کتاب کے خلاف ان کے قول کو حجت بناتے تھے اور جس چیز کو ان کے علماء و مثائخ حلال قرار دیتے اس کو حلال سبجھتے اور جس کو حرام قرار دیتے اسی کو حرام سمجھتے اور اللہ کی کتاب اور اس کے حکم کو پس پشت ڈال دیا تھا، یہی رب بنانا ہے'۔ ہم لوگ کان کھول کرس لیں!کسی کے قول کو ججت بناناخواہ وہ عالم ہویا ﷺ ہو کوئی بھی ہواگراس کا قول کتاب وسنت کے خلاف ہے تو ججت نہیں بناسکتے، ہم بزر گان دین کواسی لئے تھامتے ہیں کہ ہم کواللہ ورسول کی فرماں بردار ی آ جائے، بزر گوں کواس طرح ماننا تو معتبر ہے باقی ان کورب بنالینا حتی کہ واقعی ان کی پرستش کرنے لگنا ہیہ کب جائز ہو گا؟ پیہ کھلا ہوا شرک اور صر تک گمراہی ہے کوئی اللہ کا ولی اور کوئی سجاعالم اللہ کے خلاف اور رسول اللہ علیہ علیہ کے خلاف ہر گز نہیں ہو سکتا، جواپنی بات منوائے بھلاوہ ولی کہاں ہو سکتا ہے، سیے ولی تو وہی لوگ ہیں جواپنی رائے کو مٹاچکے ہیں ،اپنی بات کو مٹاچکے ہیں۔ ہم کواینے بزر گوں سے یہی ملاہے اور ہم نے ان سے یہی سیکھاہے کہ الله ورسول کی اطاعت و فرماں بر داری کریں اور ان کی مرضی میں اپنی مرضی کو فنا کر دیں ہم تواینی رائے اور بات کو مٹاچکے ہیں ہم تواللہ کے محبوب علیہ کو انتے ہیں، قر آن *وحدیث کومانتے ہیں*،اللہ در سول ہی کومانتے ہیں۔ حضرت غوث یاک رحمۃ اللہ علیہ جن کے ماننے کا دعویٰ آج بہت لوگ ۔تے ہیںان کاار شاد سنئے! کیا فرماتے ہیں کہ ارباب میں بجز اللہ کے اور مخلوق میں بجزر سول اللہ علیہ کے اور کسی کوہم پہچانتے ہی نہیں،اللہ والوں کواللہ تعالی

سے ایسا تعلق ہوجاتا ہے اور الی محبت ہوجاتی ہے کہ جب وہ اللہ تعالیٰ کانام لیتے ہیں تو ان کے دل میں ایک حلاوت پیدا ہوجاتی ہے اور عجیب لذت محسوس ہوتی ہے جس کو الفاظ میں نہیں بیان کیا جاسکتا اس کو تو وہی سمجھ سکتا ہے جس کواس کی کچھ چاشنی ملی ہو \_

زباں پہبارے خدایا بیکس کا نام آیا کہ میر فطق نے بوسے مری زباں کے لئے

ایک بزرگ جو متبع سنت تھے اور متبع سنت تو سب ہی بزرگ ہوتے ہیں،
جو متبع سنت نہ ہووہ بزرگ ہی کہال ہو سکتا ہے، پھر بھی بعض حضرات کو انتباع
سنت کا خاص مقام حاصل ہو تاہے جس کی بنا پر خصوصیت کے ساتھ ان کے
متبع سنت ہونے کاذکر کیا جاتا ہے، بہر کیف وہ بزرگ فرماتے تھے کہ جب میں
اللہ کانام لیتا ہوں تو ایسی مٹھاس معلوم ہوتی ہے جیسے کسی نے میرے منہ میں
شکر بھر دی ہو۔

یہ حضرات توحید کامل اور اتباع سنت خود بھی اختیار فرماتے تھے اور دوسروں کو بھی اس کی دعوت دیتے تھے، لہٰذااگر ہم لوگ بھی نجات وفلاح چاہتے ہیں، اللہ کوراضی کرنا چاہتے ہیں تو توحید اختیار کریں، شرک سے اپنے کو بچائیں اور کامل طور پر متبع ہو جائیں جناب رسول اللہ علیہ کے اس کی تعلیم اپنے گھر میں دیں، اپنے بچوں کودیں، اپنے گروسیوں کو دیں اور تمام مسلمانوں کودیں کہ سب لوگ توحید پر آ جائیں، بڑوسیوں کو دیں اور تمام مسلمانوں کودیں کہ سب لوگ توحید پر آ جائیں، شرک سے بیزار ہو جائیں، اتباع سنت اختیار کرلیں اور ان سب کو حاصل کرنے کا آسان ذریعہ اور سہل طریقہ یہ ہے کہ اللہ والوں کی صحبت اختیار

کریں، یہ سب چیزیں اللہ والوں کی صحبت ہی سے حاصل ہوتی ہیں،اللہ والوں کی صحبت تریاق ہے تریاق۔

ایک بزرگ تھے جو بوڑھے ہوگئے تھان سے کس نے پوچھا کہ حضرت!
آپ کی عمر کتنی ہے تو فرمایا تین سال، یہ سن کر لوگ بیننے لگے کہ بوڑھے ہو کر
اپنی عمر تین سال بتاتے ہیں، کسی نے پوچھا کہ حضرت! یہ بات آپ کیسے
فرمارہے ہیں کہ آپ کی عمر تین ہی سال کی ہے؟ تو فرمایا کہ سنو! تین سال میں
اپنے شی حمر شدکی خدمت میں رہا ہوں اسی تین سال کو زندگی سجھتا ہوں باقی
عمر کو زندگی ہی نہیں سمجھتا۔

مطابق زندگی گذارتے ہیں،خود بھی سنت پر عمل کرتے ہیں اور دوسر وں کو بھی سنت ہی کی دعوت دیتے ہیں، جاہے مخلوق ان کو برا بھلا کہے، لعن طعن کرے، کچھ بھی ہو ان کواس کی بروا نہیں، بس وہ ایک ذات کو جانتے ہیں اور اس سے کو لگائے ہیں اور ان کواسی کی دھن رہتی ہے کہ ہم کواللہ تعالیٰ کوراضی کرناہے،ساری دنیا کے لوگ ناراض ہو جائیں تو بخدا کچھ نقصان نہیں اگراللہ راضی ہو،اور اگر اللہ راضی نہیں توساری دنیاہم کوولی مان لے، بزرگ بنائے، اکرام و تعظیم کرنے، ہاتھ چوہے ،اس سے کچھ نہیں ہو تا،اللّٰدراضی نہیں تو کچھ نہیں اور اللّٰدراضی ہے توسب کچھ ہے، رہالعن طعن سننا تو یہ سب چیزیں الله والول کے لئے اور حق پر ستوں کے لئے اللہ کے رائے میں آتی ہیں اس کی ہمیں بروا نہیں،اس سے تو مؤمن اینے ایمان میں اور پختہ ہو جاتا ہے،اسی کی وجہ سے وہ سب مخلوق سے کٹ کراللہ تعالیٰ کی طرف رخ کرلیتا ہے اور اپنی نگاہ کو صرف ایک اللہ پر متصور کر لیتا ہے، ہماری نگاہ تو صرف اللہ پر ہے ہمیں ان کوراضی کرناہے انہوں نے ہم کو بنایا، وہی ہمارے مالک وخالق ہیں، وہی ہمارے کارساز ہیں، سب کچھ انہیں کے قبضہ قدرت میں ہے، وہی ہمارے مولى ومدر كارين ﴿ هُوَ مَوْ لَكُمْ فَنِعْمَ الْمَوْلَىٰ وَنِعْمَ النَّصِيْرُ ﴾ كيابى اجها ہمارا مولی اور مالک اللہ ہے اور کیا ہی اچھا ہمار المعین ومدد گار اللہ ہے ﴿ حَسْبُنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيْلُ نِعْمَ الْمَوْلَىٰ وَنِعْمَ النَّصِيْرُ ﴾ سجان الله سجان الله! به كيا عده وظيفه ب ﴿ حَسْبُنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيْلُ نِعْمَ الْمَوْلِيٰ وَنِعْمَ النَّصِيْرُ ﴾ اسی کوور دبنالیجئے،اللہ تعالیٰ ہم کوہدایت فرمائے۔



## اقتباس

صحابہ کے قلوب میں اللہ کاخوف اور اللہ کی یاداس طرح ساگئی تھی کہ ان کا ہر قدم اللہ کی مرضی کے مطابق الحقا تھا اور وہ ہر وقت اپنے کوخدا کے سامنے دیکھتے تھے ،ان کو کسی وقت خدا کے حضور سے غفلت نہ ہوتی تھی، اور یہی زندگی کی روح ہے۔

حضرت رحمة الله عليه كابيه بيان بمقام الله آباد (دائره شاه محبّ الله ) جلسه اصلاح المسلمين ميں ہوا۔

الْحَمْدُ لِلهِ! نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنُوْمِنُ بِهِ وَ نَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ، وَنَعُودُ بِاللهِ مِنْ شُرُوْرِ انْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلاَ مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُّهْلِهُ اللهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لَآالِهُ اللهُ اللهُ وَحُدَهُ لَاشَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لَآالِهُ اللهُ وَحُدَهُ لَاشَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ وَسُولُهُ، وَ صَلَّى اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ ، وَسُولُهُ، وَ صَلَّى اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ ،

أمَّا بَعْدُ! فَأَعُوْذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ، بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ اللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ، بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ اللَّهَ عَقَّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوْتُنَّ اِلاَّ وَٱنْتُمْ مُسْلِمُوْنَ ﴾ (ب ١٣)

اے ایمان والو! اللہ سے ایساڈر و جیساڈر نے کاحق ہے اور بجز اسلام کے اور کسی حال میں جان مت دینا، یہ قر آن مجید اور فرقان حمید کی ایک مبارک آیت ہے جو آپ کے سامنے تلاوت کی گئی، بڑے خوش نصیب ہیں وہ لوگ جو ایسی مجلس اور محفل میں آئیں جہاں اللہ کاذکر ہوتا ہو، اللہ کے محبوب علیہ کا ذکر ہوتا ہو، اللہ کے محبوب علیہ کا ذکر ہوتا ہو، اللہ کا ذکر ہوتا ہو، اللہ کا در والوں کا ذکر ہوتا ہو، یہ ذکر دل کی دوااور روح کی شفاہے، ہمارے قلوب مریض ہیں اور علماء ربانی اللہ والے طبیب روحانی ہیں، روح کا علاج کرتے ہیں، دل کے امراض کی دوادیتے ہیں۔

الله تبارک و تعالیٰ نے دنیا جہاں کی ہدایت کے لئے اپنے محبوب جناب محمد رسول الله علیہ کو بھیجا، یہ کتنی بڑی دولت اور کتنی بڑی نعمت ہے اور پھر

اپنے مجبوب پراپنی مقدس کتاب کو نازل فرمایا جو الله کی آخری کتاب ہے، جس طرح حضور علیقی قیامت تک کے لئے نبی بن کر آئے ہیں، اب کوئی نبی نہ آئے گا آپ علیقی خاتم النبیین ہیں، اسی طرح قر آن الله تعالیٰ کی آخری کتاب اور آخری پیغام ہے دل کی دواہے اور روح کی شفاہے۔

وہ لوگ جو فاقہ کرتے تھے، پیٹ پر پھر باند سے تھے، کھجور کی چٹائی پر لیٹتے تھے، نہان کے پاس سب سے تھے، نہان کے پاس سب سے بڑی دولت اللہ کی توحید میں ثابت قدم تھے، اللہ بڑی دولت اللہ کی توحید میں ثابت قدم تھے، اللہ کی محبت سے سر شار تھے، حضور علیہ کی محبت میں سب کچھ قربان کرنے والے تھے۔

یادر کھے! سب سے بڑی دولت اور سب سے بڑی نعمت ہے کہ ہمارے
پاس اللہ کی کتاب ہے اور سر ور کا گنات عظیمہ کے ارشادات اور آپ کی سیر ت
پاک ہے اسی پر فلاح کا وعدہ ہے اسی میں بھلائی پوشیدہ ہے کہ ہم اپنی زندگی کو تبدیل کریں، ذرا فکر سے کام لیں، قرآن کو سیھنے کی کوشش کریں، قرآن کی تعلیمات پر عمل کریں، یہ اللہ کی کتاب ہے، ابھی ایک جگہ سن رہا تھا کوئی قاری صاحب اس آیت کی تلاوت کررہے تھے ﴿ لَوْ أَنْزَلْنَا هَلَدَا الْقُرْ آنَ عَلَیٰ جَبَلِ کَوَ اللهِ ﴾ اگر ہم اس قرآن کو کسی پہاڑ پر نازل کرتے تو تم اس کود کھنے کہ خدا کے خوف سے دب جا تااور پھٹ جاتا۔ نازل کرتے تو تم اس کود کھنے کہ خدا کے خوف سے دب جا تااور پھٹ جاتا۔ نازل کرتے تو تم اس کود کھنے کہ خدا کے خوف سے دب جا تااور پھٹ جاتا۔ نازل کرتے ہو جائے اور

ہارے قلوب اس کتاب سے متأثر نہ ہوں یہ وہی کتاب ہے، جس کو اللہ کے محبوب عليلة جب خود تلاوت فرماتے تھے تو آئھوں سے آنسو جاری ہو جاتے تھے، اسی طرح صحابۂ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین جب اس مقدس كتاب كى تلاوت كرتے تھے توان كى عجيب كيفيت ہوتى تھى كوئى رونے لگتا، کسی کی پیچکی بندھ جاتی اور بسااو قات بیہوش تک ہو جاتے تھے، آپ جانتے ہیں کیابات تھی؟ان کے قلوب میں اللہ کی محبت،ان کے دلوں میں اللہ کی عظمت ان کے نفوس میں حضور علیہ کاعشق و محبت گھر کئے ہوئے تھے، وہ اللہ سے ڈرنے والے تھے اور اللہ کی محبت میں سب کچھ قربان کر دینے والے اور جان كى بازى لگادينے والے تھے، سياعشق اور سچى محبت اگر ديكھنا ہو تو صحابہ كو ديكھ لو، حضور علی کے عشق میں ان کا کیا حال تھااس کو ہمارے ایک بزرگ فرماتے پچ میں شمع تھی اور حاروں طرف پروانے ہیں۔

ہر کوئی اس کے لئے جان جلانے والا

جس طرح سمّع پر بروانے جان قربان کرتے ہیں اسی طرح صحابہ ر ضوان الله عليهم الجمعين حضور اقدس عليلية برجان قربان كرتے تھے ، بلكه جان، کومال کو،اولاد کو،عیش وراحت کو،عزت و آبر و کوسب کو قربان کرتے تھاوراسی کی برکت ہے کہ آج ہم بھی مسلمان ہیں اور کلمہ پڑھ رہے ہیں ا الدالاالله محدر سول الله والله تعالى ابنى اس مقدس كتاب كے اندر فرماتے بيل ﴿ يَايُّهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوْتُنَّ اِلاَّ وَانْتُمْ

مُسْلِمُوْنَ ﴾ اے ایمان والو! الله تعالی سے ایساڈر اکر و جیساڈر نے کاحق ہے اور بجر اسلام کے کسی اور حالت میں جان مت دینا۔

ہمارے اکابر اور اسلاف جب اس آیت کی تلاوت کرتے تھے تو ان کا عجیب حال ہو جاتا تھا، کتابوں میں ان کے واقعات اسی لئے لکھے گئے ہیں کہ ہم لوگ اس سے سبق حاصل کریں اور جو محبت ان حضرات کو حاصل تھی اس کا ایک ذرہ بھی اگر ہمیالیس تو بڑی دولت ہے۔

حفرت داؤد طائی رحمۃ اللہ علیہ جو حضرت امام اعظم رحمۃ اللہ علیہ کے شاگر دوں میں سے ہیں ان کا ایک واقعہ ہے کہ ایک دفعہ اپنے مکان کی حجبت پر تلاوت کر رہے تھے، قیامت کا ذکر آگیا تو ان کی عجیب کیفیت ہو گئ اور ایسا حال طاری ہوا کہ حواس بجانہ رہے اور حجبت سے ینچ گر پڑے، تھوڑی دیر میں جب ہوش آیا تو لوگوں نے پوچھا کہ کیا بات تھی تو فرمایا مجھ سے پچھ نہ پوچھو کتاب اللہ کی تلاوت کر رہا تھا اس میں قیامت کا ذکر آگیا اس کے خوف سے میری یہ کیفیت ہوگئ، سجان اللہ!ان کے خوف کی یہ حالت تھی۔

ایک اور بزرگ اپنے مریدین کے ساتھ کہیں جارہے تھے ایک جنگل سے گذر ہوااس میں ایک در خت کے نیچے کپنچے تو ٹھنڈی سانس کی اور سر دی کا زمانہ ہونے کے باوجو دان کی میہ حالت ہوئی کہ پسینہ جاری ہو گیااور غش کھا کر گریٹ حب ہوش میں آئے تولوگوں نے پوچھا کہ حضرت، آپ کی یکا یک کیا کیا کیفیت ہوگئی تھی ؟ فرمایا کہ مجھ سے پچھ نہ پوچھو، اب سے بہت پہلے جوانی

کی حالت میں اسی مقام پر میں نے اللہ تعالیٰ کی ایک نا فرمانی کی تھی آج ضعفی میں وہ یاد آگئ تواللہ کے خوف سے میری بیر کیفیت ہو گئی۔

ہمارے اکابر واسلاف اللہ تعالیٰ کی نافرمانی سے ڈرتے تھے، اللہ کاخوف جس دل میں ہوتا ہے وہ اللہ کی نافرمانی سے ڈرتا ہے، اللہ کے راضی کرنے کی فکر رکھتا ہے، یاد رکھئے! ہم نے دنیا کو راضی کیا تو کیا حاصل ؟ ہم کو تو اللہ کو راضی کرنے کی فکر چاہئے، کیونکہ جس نے اللہ کو راضی کرلیا اس نے سب پچھ پالیا اس کے لئے دنیا میں بھی کامیابی اور آخرت میں بھی فلاح، جنت بھی اس کے لئے اور اللہ کا قرب اور اس کی رضا بھی اس کے لئے اور اللہ کا قرب اور اس کی رضا بھی اس کے لئے ہے۔

ہم سوچیں کہ دنیا میں ہم کیوں آئے ہیں اور ہماری زندگی کا مقصد کیا ہے؟
دنیا کے افکار وخیالات میں ہم رات دن ڈوبے ہیں لیکن ہمارے دل اس فکر
سے بالکل خالی ہو گئے ہیں کہ ہمیں مرکر اللہ کے سامنے جانا ہے اور قیامت
آئے گی اس دن اس زندگی کا جواب دینا ہے، حالا نکہ اللہ تعالیٰ نے جس طرح
اس کا حکم دیا ہے کہ ہم اللہ پر ایمان لا ئیں اور اللہ کی ذات و صفات اور اللہ ک
فرشتوں پر ایمان لا ئیں ، اسی طرح اسلام کا بہت بڑا عقیدہ یہ بھی ہے کہ ہم
قیامت پر ایمان لا ئیں ، اسی طرح اسلام کا بہت بڑا عقیدہ یہ بھی ہے کہ ہم
مونا ہے اور اللہ کے سامنے جانا ہے اور زندگی کا حساب دینا ہے ، اس کو اگر ہم
ہونا ہے اور اللہ کے سامنے جانا ہے اور زندگی کا حساب دینا ہے ، اس کو اگر ہم
ہوجائیں گے ، تو ہم غافل ہوجائیں گے ، نافر مان ہوجائیں گے اور بالکل آزاد
ہوجائیں گے ، ہم سب اللہ کے بندے اور اس کے غلام ہیں اللہ تعالیٰ نے ہم کو

بندگی ہی کے لئے پیدا فرمایا ہے ، ارشاد فرماتے ہیں ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُوْنِ ﴾ یعنی ہم نے جن وانس کو صرف اس لئے پیدا کیا تاکہ وہ میری عبادت کریں۔

﴿لِيَعْبُدُوْنِ ﴾ كى تفسير 'لِيَعْرِ فُوْنِ "منقول ہے ليعنی جن وانس كواس لئے پيداكيا گيا تاكہ وہ ہم كو پہچا نيں۔

بندگی اور غلامی یہی ہے کہ بندہ غلام بن کررہے اور اللہ کی مرضی میں اپنے کو فناکروے، اوامر کی پابندی کرے اور نواہی سے اجتناب کرے اور ہمہ وقت اللہ کے راضی کرنے کی فکر کرے، یقین جائے کہ جو اللہ کی بندگی میں لگ جاتا ہے اور فرماں بردار بن جاتا ہے اور اللہ سے ڈرنے لگتا ہے اور اللہ کی محبت پاجا تا ہے اس کا بچھ اور ہی عالم ہو جاتا ہے، پھر وہ دنیا ہی میں جنت کا مزہ پانے لگتا ہے، چنانچہ اس بناء پر بزرگان دین فرماتے ہیں کہ ہماری جنت ہمارے پینے کے اندر ہے، اگر لوگ چھینا چاہیں تو چھین نہیں سکتے، آپ سے پیچ کہتا ہوں کہ اللہ اللہ کرنے سے اور اللہ کانام لینے سے عجیب کیف، عجیب لذت، موں کہ اللہ اللہ کرنے سے اور اللہ کانام لینے سے عجیب کیف، عجیب لذت، عجیب حلاوت اور عجیب سر ورحاصل ہو تا ہے۔

جب بندہ گناہ کر تاہے تواس کے دل میں ظلمت اور تاریکی پیدا ہو جاتی ہے اور جب طاعت کر تاہے ، اللہ کا نام لیتاہے ، اللہ کی کتاب پڑھتا ہے ، نماز پڑھتا ہے تو قلب میں ایک نور پیدا ہو تاہے مگر ہمیں ان سب کی ذرا فکر نہیں ، نہ تو نور کی خبر ہے نہ ظلمت کی اور ہم کونہ جہم کا خیال ہے نہ جنت کا بس بے نہ تو نور کی خبر ہے نہ ظلمت کی اور ہم کونہ جہم کا خیال ہے نہ جنت کا بس بے

فکری کی زندگی گذار رہے ہیں، مؤمن کی شان سے نہیں ہوتی کیو نکہ مؤمن کے پیش نظر ہر وقت بیر ہتاہے کہ ہمیں اللہ کے سامنے جاناہے اور وہ اس فکر میں رہتاہے کہ اللہ کو کس طرح راضی کرے، اس لئے اس کو دوسر وں کی کوئی فکر نہیں ہوتی، اگر ہم نے بھی اپنے اندر وہ فکر پیدا کر لیا تو سمجھ لیجئے کہ ہمارے سارے افکار دور ہو جائیں گے، اسی فکر کے بارے میں حق تعالیٰ کا ارشاد ہور ہا ہے وہ انگر فرائے اللہ حق تُقاتِه وَلاَ تَمُوْتُنَّ اِلاَّ وَ اَنْتُمْ مُسْلِمُوْنَ اللهَ وَالوا الله سے ڈرو جیسا کہ ڈرنے کا حق ہے اور مت مرومگر مسلم فرماں بردار ہو کر۔

مسلمان اس کو کہتے ہیں جو گردن جھکادینے والا، فرمال برداری کرنے والا، چون و چرا کو چھوڑ دینے والا ہو، اور یہ وصف اسی وقت حاصل ہو سکتا ہے جب دل میں اللہ کاخوف اور اس کی محبت ہو، ہم لوگ تو محبت کی حقیقت بھی نہیں جانے، ہاں دعوی محبت کرنے کو ہر خص تیار ہے، جانے ہو محبت کسے کہتے ہیں؟ محبت نام ہے فنافی المحبوب ہو جانے یعنی اللہ کی مرضی میں فانی ہو، حضور عقیقیہ کی محبت میں فانی ہو، اپنی رائے کو، اپنی چاہت کو، اپنی تجویز کو، اپنی پسند کو فناکر دے، محمد رسول اللہ عقیقیہ کی محبت میں مؤمن کا یہی مقام ہے، اسی مضمون کا اپناہی ایک شعر اس وقت یادیڑا۔

نظران کی نظرا پی پسندان کی پسندا پی نظرا پی پسندا پی نہیں ہو تی محبت میں مؤمن کی نظر ہر وقت محبوب پر ہوتی ہے اور وہ اسی کی نگاہ کو دیکھاہے کہ اللہ تعالیٰ کس چیز سے راضی ہوں گے اور حضور علیہ کس چیز سے خوش ہوں گے ، لیکن ہم نے تو اپنی زندگی کو من مانی زندگی بنالیاہے ہم کو چاہئے کہ اپنی زندگی میں تبدیلی لائیں اور من مانی زندگی کو چھوڑ دیں ، فرمال بردار بن جائیں ، جانتے ہو من مانی زندگی کیوں بن جاتی ہے ؟ محبت کو ہم جانتے ہی نہیں محبت کی چیز ہے ۔

سمجھتاہے کہ کیوں جاتی نہیں ہے تیری من مانی محبت کی حقیقت ہی ابھی تو نے نہیں جانی

جب آدمی توحید کا جام پی کرمست ہو جاتا ہے تب محبت کی حقیقت اس پر مکشف ہوتی ہے یہی وہ جام ہے جس کو صحابۂ کرام نے حضور اقدس، ساقی کو ثر علی کے دست مبارک سے بیا، تابعین گنے بیا، اولیاء کرام نے بیا ان سب کو مقام رسالت کی معرفت حاصل تھی ۔

اس کو مل ہی نہیں سکتا بھی توحید کا جام جس کی نظروں سے ہے پوشیدہ رسالت کا مقام ۔

اس کو مل ہی نہیں سکتا بھی توحید کا جام ۔

اس کو مل ہی نہیں سکتا بھی توحید کا جام ۔

اس کو مل ہی نہیں سکتا بھی توحید کا جام ۔

اس کو مل ہی نہیں سکتا بھی توحید کا جام ۔

اس کو مل ہی نہیں سکتا بھی ہوشیدہ رسالت کا مقام ۔

اس کو مل ہی نہیں سکتا بھی است کا مقام ۔

اس کو مل ہی نہیں سکتا ہو شیدہ رسالت کا مقام ۔

اس کو مل ہی نہیں سکتا ہو شیدہ رسالت کا مقام ۔

اس کو مل ہی نہیں سکتا ہو شیدہ رسالت کا مقام ۔

اس کو مل ہی نہیں سکتا ہو شیدہ رسالت کا مقام ۔

یادر کھے! محمدر سول اللہ علیہ کی رسالت اور ان کا اتباع اتنی بڑی دولت ہے کہ بندہ اس کی وجہ سے اللہ کا محبوب اور اللہ کا دوست بن جاتا ہے اور دار دنیا میں اس سے بڑھ کر کوئی دولت نہیں کہ بندہ اللہ کا محبوب اور دوست بن جائے، صحابہ کرام نے سب کچھ قربان کر کے اللہ کی اور رسول علیہ کی محبت جائے، صحابہ کرام نے سب کچھ قربان کرکے اللہ کی اور رسول علیہ کی محبت

کو حاصل کیا تھا پھر وہ اللہ سے راضی ہوگئے اور اللہ ان سے راضی ہوگیا ﴿ رَضِيَ اللّٰهُ عَنْهُمْ وَرَضُوْا عَنْهُ ﴾ لیکن اس کے باوجود ڈرتے رہتے تھے اور ہم بڑے سے بڑا گناہ کرکے اللہ ورسول کی نافر مانی کرکے بیٹ بھر کر کھاتے ہیں اور چین کی نیندسوتے ہیں اور بہنتے ہو لتے ہیں، ہمارے اسلاف ایسے نہیں سے، آیئے!ہم آپ کو بتلا کیں کہ ہمارے اسلاف کیسے تھے۔

حضرت صدیق اکبر کے بارے میں آپ جانے ہی ہیں کہ تمام اہل سنت والجماعت کا بیہ عقیدہ ہے کہ "افضل البشر بعد الانبیاء بالتحقیق سیدنا ابوبکر الصدیق" ایک دفعہ صحابہ آپس میں کچھ گفتگو کررہے تھا تے میں حضوراقدس علیہ تشریف لے آئے،اور دریافت فرمایا کہ تم کیا کررہے تھے؟ لوگوں نے عرض کیا کہ ہم آپس میں ایک دوسرے کی فضیلت کے بارے میں گفتگو کررہے تھے، آپ علیہ شریالکہ اگرابیاہے تویادر کھوا خبر دار!ابو بکر گفتگو کررہے تھے، آپ علیہ کے کہ آفاب نے کسی ایسے شخص پرطلوع نہیں پر کسی کو فضیلت مت دینااس لئے کہ آفاب نے کسی ایسے شخص پرطلوع نہیں کیاجو نبی کے بعد ابو بکر سے افضل ہو۔

لیعنی صدیق اکبڑی ہے شان ہے کہ تمام عالم میں نبی کے بعد سب سے
افضل ہیں اور ان کی ہے حالت ہے کہ کہیں جارہے تھے راستہ میں دیکھا کہ ایک
درخت پر کچھ چڑیاں چپجہارہی تھیں آپ نے ان کود کھے کرایک ٹھنڈی سانس لی
اور فرمایا کہ تم بہت مزے میں ہو، تمہارے لئے تواب وعذاب، حساب و کتاب
کچھ نہیں ہے۔

اسی طرح فاروق اعظم گودیکھئے جن کے بارے میں حضور علی فیرماتے ہیں کہ اگر میرے بعد کوئی نبی ہوتا تو عمر ہوتے اور جن کی رائے کے مطابق کلام پاک کی آئیس نازل ہوتی تھیں،ان کا حال ہے ہے کہ جب نماز میں کھڑے ہوتے تو غلبہ خوف سے روتے تھے، قرآن پاک پڑھتے اور سنتے تھے تو عجیب کیفیت ہوجاتی تھی۔

حضرت فاروق اعظمٌ أيك مرتبه جبكه رات كوپېره دے رہے تھے رات کے آخری حصہ میں ایک بڑھیا کے مکان سے گذرے ، سو برا ہور ہا تھا، اس بڑھیانے اپنی لڑکی سے کہا بیٹی دودھ میں پانی ملادے، لڑکی نے جواب دیا کہ اماں تمہیں نہیں معلوم ہمارے امیر المؤمنین نے دودھ میں یانی ملانے سے منع فرمایا ہے، اس نے کہااس وفت امیر المؤمنین کہاں ہیں اور یہاں کون دیکھا ہے؟ ذراغور فرمایئے!لڑ کی کیاجواب دیتی ہے یہی اس واقعہ کی روح ہے،وہ کہتی ہے کہ اگر فاروق اعظم نہیں دیچہ رہے ہیں تواللہ تعالیٰ تودیکھ رہے ہیں،اور یہ تو بہت ہی براہے کہ ہم امیر المؤمنین کی اطاعت ظاہر میں کریں اور باطن میں ان کی مخالفت کریں، حضرت عمرٌ کو لڑکی کا پیہ جواب بہت بینند آیا،اس مکان میں ا یک نشان لگادیااور صبح کواس کا پیتہ بتا کر بڑھیا کواینے پاس بلایااور اس سے فرمایا کہ تماینی لڑ کی کی شادی میرے لڑے سے کر دو، پھراسی لڑ کی کی اولا دہیں عمر ابن عبدالعزیز جیسی شخصیت پیدا ہوئی جن کا دورِ خلافت خلافت راشدہ کے منوال پر سمجھا جا تاہے اور عمر ثانی کہلاتے ہیں، دیکھئے! یہ ہے تفویٰ اور یہ ہے

الله کاخوف جس کانمونداس لڑکی نے پیش کیا۔

> معیت گرنہ ہو تیری تو گھبر اوّل گلستاں میں رہے توساتھ ِ توصحرامیں گلشن کا مزہ پاوَںِ

اگرہم ہروقت بیاستحضار رکھیں کہ اللہ ہمارے ساتھ ہے اور ہم کودیکھ رہا ہے تو پھر ہم سے نہ تو نافر مانی سرزد ہو اور نہ ہم گناہ کاار تکاب کریں اور اپنے تمام حالات میں اطمینان وسکون کے ساتھ رہیں اور ہمارے او قات فکر آخرت میں گذریں۔

حضرت فاروق اعظم گاایک دوسرا واقعه سنئے! ایک دفعه شدت کی و هوپ میں جب کہ گرم ہوااور کو چل رہی تھی، حضرت عثان ذوالنورین ؓ نے ا پنے مکان کے روشندان سے دیکھا کہ فاروق اعظم ؓ اونٹوں کے بیجھے چلے جارہے ہیں توانہوں نے عرض کیا کہ آپ اتنی شدت کی لواور دھوپ میں کہاں جارہے ہیں؟ فرمایا کہ بیہ اونٹ پیاسے ہیں ان کو یانی پلانے کے لئے جارہا ہوں انہوں نے عرض کیا کہ حضرت بیر کام توغلام بھی کرلیتا، تو حضرت عرِّ نے فرمایا کہ اگر بیراونٹ بیاسارہ جائے گا تواس کے بارے میں قیامت کے دن الله تعالیٰ مجھ سے یو چھیں گے ،غلام سے نہیں یو چھے گے ،اس وقت میں خدا کے سامنے کیا جواب دوں گا؟ دیکھئے حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کوا تنا خوف تھا کہ اگرا بک اونٹ بھی پیاسارہ جائے گا تو میں اللہ کے سامنے کیاجواب دوں گا؟ ہم لوگوں کو چاہئے کہ ان واقعات سے سبق حاصل کریں۔ حضرت فاروق اعظم رضی الله تعالیٰ عنه ایک دفعه رات کے وفت اینے حجرہ میں جراغ جلا کر بیٹھے ہوئے کچھ لکھ رہے تھے کہ اتنے میں حضرت علی

رضی اللہ عنہ ان سے ملا قات کے لئے تشریف لائے در وازہ بند تھا آپ نے آواز دی کہ در وازہ بند تھا آپ نے آواز دی کہ در وازہ کھول دیجئے تو اندر ہی سے پوچھاکیاکام ہے؟ کچھ ذاتی کام ہے یاامور خلافت سے متعلق کوئی کام ہے؟ انہوں نے جواب دیا کہ مجھے اپنے ذاتی امور میں گفتگو کرنی ہے تو حضرت عمرضی اللہ عنہ نے در وازہ کھول دیا اور ان کے اندر آتے ہی جراغ کل کردیا، حضرت علی رضی اللہ عنہ نے کہا اے

امیر المؤمنین! آپ نے میرے آتے ہی چراغ کیوں گل کر دیا؟ تو فرمایا کہ اے علی! یہ مال مسلمانوں کا ہے اس سے امور خلافت سے متعلق کا مول میں ہی فائدہ اٹھایا جاسکتا ہے اور اس وقت ہماری آپ کی ذاتی گفتگو ہوگی اگر اس میں اس سے فائدہ اٹھایا جائے گا تو خیانت ہوگی۔

آج ہم سوچیں کہ ہم کہاں پہنچ کے ہیں،امانت میں خیانت کرنااور مال کا ضائع كرنا جائز نہيں بيدالله كى امانت ہے، قيامت ميں يو چھاجائے گاكہ ہم نے تم کو مال دیا تھااس کو تم نے کہاں خرچ کیا؟اللہ تعالیٰ کی طرف سے مال ضائع كرن يروعيدين نازل موكى بين، فرمات بين ﴿إِنَّ الْمُبَذِّرِيْنَ كَانُوْا إِخْوَانَ الشَّياءِ إِنْنَ وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِرَبِّهِ كَفُوْراً ﴾ بيتك بے موقع مال الرانے والے شیطانوں کے بھائی بند ہیں اور شیطان اینے پر ور دگار کا برانا شکر اہے۔ مگر مسلمان نا جائز کاموں میں تو مال خوب خرچ کر تاہے اور اللہ کی راہ میں مال خرچ کرنے سے اس کاول ڈرتا ہے حالا تکہ الله تعالی اپنی راہ میں مال خرچ کرنے کی تعریف فرمارہے ہیں، ارشاد باری ہے ﴿الَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ بِالَّيْلِ وَ النَّهَارِ سِرًّا وَّ عَلاَنِيَةً فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَهُمْ يَحْزَنُوْنَ ﴾ جولوگ خرج كرتے ہيں (الله كي راه میں) اینے مالوں کو رات اور دن میں یو شیدہ اور آ شکار اسوان لو گوں کوان کا تواب ملے گاان کے رب کے پاس جاکر اور نہ ان پر کوئی خطرہ ہے اور نہ وہ مغموم ہوں گے۔

یہ آیت صدیق اکبر گی شان میں نازل ہوئی ہے، آج آگر ہم اللہ کی راہ میں مال خرچ کریں تو کتنے کام بن جائیں، گر افسوس کہ مراسم میں اور ناجائز کاموں میں ہمارامال بے دریغ صرف ہورہا ہے، کیا آپ کو جنت میں جانے کی فکر نہیں ہے؟ سب سے بڑی نعت اور سب سے بڑی کامیابی یہی ہے مگر اس کے لئے کچھ کرنا ہوگا تب یہ کامیابی حاصل ہوگی، اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَّشُلُ الَّذِيْنَ خَلُوا مِنْ قَبْلِكُمْ مَسَّنَهُمُ الْبَاسَاءُ وَ الضَّرَّآءُ وَزُلْزِلُوا حَتیٰ یَقُوْلَ الرَّسُولُ وَالَّذِیْنَ امْنُوا مَعَهُ مَتیٰ نَصْرُ اللهِ اَلاَ اِنَّ نَصْرَ اللهِ قَرِیْبٌ ﴾ (ب۲)

دوسری بات سنو! کیا تہارا یہ خیال ہے کہ جنت میں جا داخل ہوگے حالا نکہ تم کو ہنوز ان لوگوں کا سا عجیب واقعہ بیش نہیں آیا جو تم سے پہلے ہو گذر ہے ہیں ان پر (مخالفین کے سبب) ایس ایس شکل اور سختی واقع ہوئی اور (مصائب سے) ان کو یہاں تک جنبشیں ہوئیں کہ (اس زمانہ کے) پیغیبر تک اور جو اُن کے ہمراہ اہل ایمان تھے (بیقرار ہو کر) بول اٹھے کہ اللہ تعالی کی امداد کب ہوگی ؟ (جس پر ان کو جواب سے تسلی کی گئی کہ) ﴿ اَلاَ اِنَّ نَصْرَ اللهِ قَوْیْبُ ﴾ یادر کھو بیشک اللہ تعالی کی امداد بہت جلد ہونے والی ہے۔

دیکھئے!کیسی کیسی مصببتیں اور آزمائشیں آنے کے بعد تب نصرت کا وعدہ اور کامیابی کی خوشنجری سنائی گئی، اللہ کی راہ میں تکلیف پہنچنا بھی بہت بڑی نعمت ہے اور آخرت کی سعادت اور ترقی کاذر بعہ ہے۔

بھائیو! ذراسوچواور فکرسے کام لو، من مانی زندگی چھوڑدو، اللہ تعالیٰ کا خوف اپنے دل میں پیدا کرو، اپنی زندگی کو کامیاب بناؤ، اصل کامیابی یہی ہے کہ ہم اللہ کے احکام کی پابندی کریں، حضور علیہ کی سنتوں پر عمل کریں اور فرمال بردار بندے بن جائیں، شریعت نے دنیا کا کام کرنے سے منع نہیں کیا ہے، تجارت کرنا، ملاز مت کرنا، زراعت کرنا، کار وبار کرنا، کسی سے شریعت نے نہیں روکا، مگر ہاں اس کو سنت کے مطابق اور شریعت کے احکام کا کحاظ کرکے اگر کیا جائے تو وہ بھی عبادت ہوجائے، قربان جائے سر کار دوعالم علیہ کے کہ آپ نے ہماری عادت کو بھی عبادت بنادیا، اگر سنت کے مطابق استنجاء کریں تو وہ بھی عبادت ہوجائے۔

خواجہ حسن بھری کو آپ جانتے ہیں کتنے بڑے محدث اور اللہ کے ولی عضان کا واقعہ ہے کہ پینے کے لئے پانی مانگا، جب پانی سامنے لایا گیا تو رونے گئے اور سامنے سے پانی ہٹادیا، آپ سے بوچھا گیا کیا بات ہے ؟ تو فرمایا کہ جہنمیوں کی پیاس یاد آگئ کہ وہ پکار کراہل جنت سے کہیں گے کہ ﴿أَنْ اَفِيْضُوا عَلَيْنَا مِنَ الْمَاءِ اَوْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللّٰهُ ﴾ یعنی ہم کو تھوڑا ساپانی یاجو پچھ تم کو اللہ تعالی نے عطافر مایا ہے اس میں سے دے دو۔

اوران کوپانی نہیں ملے گا، ہم بھی دیکھ لیں کہ بھی ہم کواس کاخیال آتا ہے کہ جہنم کاعذاب کتنا شدیدہے، نہ تو ہم جہنم کے عذاب کوسوچتے ہیں نہ جنت کی نعتوں کو، دنیا کے مال و متاع پر تو ہم جان دیتے ہیں گر جنت کی نعتوں کو، دنیا کے مال و متاع پر تو ہم جان دیتے ہیں گر جنت کی نعتوں کو بھی یاد نہیں کرتے، جنت کوئی معمولی چیز نہیں ہے، ہم کو چاہئے کہ ہم جنت اور دوز ن کوسو چیں، ہم مؤمن ہیں مسلم ہیں، ہمارا عقیدہ ہے کہ مرکر دوبارہ زندہ ہونا ہے، اللہ کے سامنے جانا ہے، قیامت آئے گی، جنت و جہنم دوبارہ زندہ ہونا ہے، اللہ کے سامنے جانا ہے، قیامت آئے گی، جنت و جہنم

برحق ہے،اس لئے ہم کو چاہئے کہ اپنی زندگی میں تبدیلی لائیں،اینے کو بدل ڈالیں ، لیمنی اینے اخلاق کو، اپنی عادات کو، اینے کر دار کو، اپنی رفتار و گفتار کو، صورت وسیرت کوادراینے طریقے کواور شادی وغمی میں ایسے سب طریقے کو بدل ڈالیں اور کل چیز وں میں ہم یابند بن جائیں محد رسول اللہ علیہ کے ، بس یمی سب سے بڑی کامیابی ہے اس کے لئے کوشش کرناجا ہے اور اس کا آسان طریقتہ یہ ہے کہ ہم بیٹھ کر سوچیں کہ بید دنیا چھوٹ جانے والی، فانی اور مٹ جانے وائی چیز ہے اور ہم کویہ چند روزہ زندگی ملی ہے جاہے اس کو ہم کامیاب بنائیں اور جاہے برباد کرڈالیں، گریہ بھی سمجھ لیں کہ خدا کے سامنے اس زندگى كاجواب دينا ہوگاءاللہ تعالى فرماتے ہيں ﴿وَالْعَصْوِ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِيْ خُسْر اِلاَّ الَّذَيْنَ امَنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بالصَّبْرِ ﴾ قتم ہے زمانہ کی انسان بڑے خسارہ میں ہے مگر جولوگ ایمان لائے اور انہوں نے اچھے کام کئے اور ایک دوسرے کو حق پر قائم رہنے کی فہمائش رتے رہے ،اور ایک دوسرے کویا بندی کی فہمائش کرتے رہے۔

ایک بزرگ تھان سے کئی نے پوچھا حضرت آپ کا مزاج کیا ہے؟ تو فرمایا اس شخص کا مزاج کیا پوچھتے ہو جس کی زندگی تھٹی جارہی ہے اور گناہ بڑھتے جارہے ہیں، نہیں معلوم مرنے کے بعد جہنم میں بھیجا جائے گایا جنت میں بھیجا جائے گا۔

ہاں! میں حضرت حسن بھریؒ کے خوف کا حال بیان کر رہاتھا، ایک دفعہ وہ حدیث بڑھارہے تھے حدیث میں ذکر آیا کہ ایک شخص جوسب سے آخر میں جہنم

سے نکالا جائے گاوہ بچاس ہزار سال جلنے کے بعد نکالا جائے گا، توحس بھری گئے فرمایا کاش کہ وہ میں ہی ہو تا کیو نکہ اس نے نکالنے کا وعدہ تو ہے، دیکھئے!

کتنے بڑے اللہ کے ولی ہیں مگر خوف کی یہ کیفیت ہے، فرمار ہے ہیں کاش کہ میں وہی ہو تاجو بچاس ہزار سال کے بعد جہنم سے نکالا جائے گا، ہمارے بڑے برئے اکا براور اللہ والوں کا یہ حال تھا کہ اللہ کی بندگی کر کے ڈرتے تھے، اب ہم بڑے اکا براور اللہ والوں کا یہ حال تھا کہ اللہ کی بندگی کر کے ڈرتے تھے، اب ہم نافر مانی کر کے بے خوف و مطمئن ہیں، آیئے ہم سب مل کر اس بات کا عہد کریں کہ ہم صحیح معنوں میں ہیر وی کریں گے محمد رسول اللہ علیقی کی، اگر ہم یہ کرلیں تو ہم کوسب بچھ مل جائے گا۔

کی محرے و فاتونے توہم تیرے ہیں یہ جہاں چیزہے کیالوح وقلم تیرے ہیں

اب دعا کر لیجے اللّٰهُمَّ اهْدِنَا وَسَدِدْنَا اے الله! ہمارے قلوب کو درست فرما، اے الله! ہم سب کو اپنی کامل محبت عطا فرما، اے الله! ہمارے قلوب کا تزکیہ فرما، اے الله ہماری غفلتوں کو دور فرما، اے الله ہم سب کی اصلاح فرمادے، اے الله! ہمارے گناہوں کو معاف فرمادے، اے الله! ہم کو سیا یکا مسلمان بنادے، اے الله! ہم فرماں بردار بن کرزندہ رہیں اور فرماں برداری ہی برمریں۔

رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيْمُ وَصَلَّى اللَّهُ تَعَالَىٰ عَلَىٰ خَيْرِ خَلْقِهِ مُحَمَّدٍ وَّ عَلَىٰ آلِهِ وَ أَصْحَابِهِ أَجْمَعِينَ، بِرَحْمَتِكَ يَا أَرْحَمَ الرَّاحِمِيْنَ، الرَّحْمَةِ لَكَ يَا أَرْحَمَ الرَّاحِمِيْنَ،

## فكرآخرت

اوراس کی تیار ی

## أقنتاس

سنے! ہمارادین ہر طرح کامل ہو چکاہے اور اس کے تمام شعبوں کی تکمیل ہو چکی ہے، عقائد، عبادات، معاشرت، معاملات اور اخلاق، دین کے بیپانچ اہم جز ہیں اور شریعت میں جس طرح عقائد و عبادات کی اہمیت ہے اسی طرح معاملات کی صفائی کا بھی اہتمام ہے اور قر آن وحدیث سے اس کی بہت اہمیت معلوم ہوتی ہے۔

حضرت رحمة الله عليه كابير بيان بمقام الله آباد (دائره شاه محبّ الله ) جلسه اصلاح المسلمين مين بهوا-

الْحَمْدُ لِلْهِ! نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنُؤْمِنُ بِهِ وَ نَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ، وَنَعُودُهُ وَنَعُودُهُ وَنَعُودُهُ وَنَعُودُهُ وَنَعُودُهُ وَنَعُودُهُ وَنَعُودُهُ اللهِ مِنْ شُرُورِ الْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلاَ هَادِي لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لَآالِلهَ إِلَّاللهُ وَلاَ هَادِي لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لَآالِلهَ إِلَّاللهُ وَحْدَهُ لا شَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ وَحْدَهُ لا شَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ، وَ صَلَّى اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ ، وَسُولُهُ مَا اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ ،

أمَّا بَعْدُ! فَأَعُوْدُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ، بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ فِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الرَّحِيْمِ فِي اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

اے ایمان والو! اللہ سے ڈرتے رہواور ہر ہر شخص دیکھ بھال لے کہ کل کے واسطے اس نے کیا بھیجا ہے، اور اللہ سے ڈرتے رہو، بیشک اللہ تعالیٰ کو تمہارے اعمال کی سب خبر ہے، اور تم ان لوگوں کی طرح مت ہو جنہوں نے اللہ (کے احکام) سے بے پروائی کی، سواللہ تعالیٰ نے خودان کی جان سے ان کو بروا بنادیا، یہی لوگ نا فرمان ہیں، اہل نار اور اہل جنت باہم برابر نہیں، جو اہل جنت ہیں وہ لوگ ہیں۔

یہ اللہ تبارک و تعالیٰ کامقدس کلام ہے جو دل کی دوااور روح کی شفاہے، ہم لوگوں کو چاہئے کہ اس پر غور کریں اور سوچیں کہ بیر زندگی ہم کو کیوں دی

گئی تھی، اس زندگی کا کیا مقصد تھا؟ نیزید کہ اللہ تعالی نے ہم کو کس لئے پیدا فرمایا ہماری پیدائش سے کیا مقصد ہے؟ اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں ﴿وَ مَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُوْنِ ﴾ یعنی ہم نے جناتوں اور انسانوں کو اپنی عبادت اور بندگی ہی کے لئے پیدا کیا ہے، (اور اس لئے پیدا کیا ہے تاکہ ہماری معرفت حاصل کریں)

آپ جانے ہیں کہ عبادت اور بندگی کیا ہے؟ اللہ پر ایمان لانااور اللہ کے قانون کے مطابق اپنے کو بنالینا، قانون کے مطابق اپنے کو بنالینا، زندگی کے ہر شعبہ میں اللہ کے احکام کو جاری کرنا اور اللہ ہی کوراضی کرنے کے لئے ہم کو پیدا کیا گیا ہے۔

کے لئے سب کچھ کرنا یہی بندگی ہے اس کے لئے ہم کو پیدا کیا گیا ہے۔

قرآن پاک میں جہاں جہاں ایمان والوں کوخطاب فرمایا ہے وہاں ﴿ یا یُھا الَّذِیْنَ امَنُوا ﴾ کاعنوان اختیار فرمایا ہے، اس عنوان میں بھی عجیب کیف اور بے انتہالذت اور کشش ہے جس کومؤ من ہی سمجھ سکتا ہے، دیکھے! یہیں فرمار ہے ہیں ﴿ یا یُھا الَّذِیْنَ امَنُوا اتَّقُوا اللّٰهَ وَلْتَنْظُوْ نَفْسٌ مَّاقَدُمَتْ لِغَدٍ ﴾ یعنی اے ایمان والو! الله سے ڈرتے رہواور ہر شخص یہ دیکھ بھال لے کہ کل قیامت کے واسطے اس نے کیا بھیجا ہے، یہاں بھی تقوی کا کامر فرمایا ہے، اسی طرح ایک دوسری عبد ارشاد فرماتے ہیں، ﴿ یا یُھا الَّذِیْنَ امَنُوا اتَّقُوا اللّٰهَ حَقَّ تُقَاتِه وَلاَ تَمُو ثُنَّ إِلاَّ وَ اَنْتُمْ مُّسْلِمُو نَ ﴾ یعنی اے ایمان والو! الله تعالی سے ایساڈرا وَ لاَ تَمُو تُنَ اللهِ مَن ہوں میں جان مت دینا۔ کر وجیسا کہ ڈرنے کا حق ہوں کہا سے اور بجز اسلام کے اور کسی حالت میں جان مت دینا۔ کسی مقر آن مجید کو الله کی کتاب سمجھ کر پڑھیں، غور و فکر سے پڑھیں،

ہمارے لئے نجات وفلاح کاذر بعد تو یہی ہے کہ اللہ کی کتاب کو سمجھ کریڑھیں، اس کے احکام کو معلوم کریں اور اسی کے مطابق اپنی زندگی بنائیں، اللہ پر ایمان لائیں ، اللہ کی ذات وصفات پر ، اللہ کی کتابوں پر ، اللہ کے رسولوں پر ا بمان لا ئیں اور قیامت کے دن پر ایمان لا ئیں اور اس بات پر ایمان لا ئیں کہ مر کرزندہ ہونا ہے اللہ کے سامنے جانا ہے ، زندگی کاجواب دینا ہے ، بھائی تیجی بات تو یمی ہے کہ آج عشق و محبت کی چنگاری ہمارے دلوں میں نہیں ہے، محبت ہی ہر چیز کو آسان بنانے والی ہے، بیرز ندگی کامیاب زندگی اسی وقت ہے گی جب اللہ تعالیٰ اور اللہ کے محبوب علیہ کی محبت ہمارے دل کے اندر ہواور ہم اپنی مرضی کو چھوڑ کر اللہ کی مرضی کے تابعے ہو جائیں،اللہ ہی کے لئے ہم جئیں اور اللہ ہی کے لئے مریں، آیئے! ذراہم غور کریں اور سوچیں کہ آج ہمارے دل میں اللہ کی محبت کتنی ہے اور اللہ کاخوف کتناہے؟ ہمار اتو بیہ حال ہے کہ ہم اللہ کی نا فرمانی کرتے ہیں،اللہ کے قانون کو توڑتے ہیں،اللہ کے حدود سے منہ موڑتے ہیں،اللہ کے فرائض سے غافل ہیں،منکرات میں مبتلا ہیں،اگر الله كاخوف دل ميں ہو تا تو ہماري پير حالت نہ ہو تی۔

انبیاء کرام علیہم السلام اس کئے دنیا میں تشریف لائے تھے کہ لوگوں کو توحید کی دعوت دیں ، اچھی اچھی باتوں کا حکم کریں اور منکرات سے منع کریں، سب سے بڑی دولت اللہ کی توحید ہے بعنی اللہ کی ذات وصفات کا اقرار کریں، سب سے بڑی دولت اللہ کی تصدیق کرنا کہ لاالہ اللااللہ محمد سول اللہ، کرلینا اور محمح معنوں میں اس کلمہ کی تصدیق کرنا کہ لاالہ اللااللہ محمد سول اللہ، بعنی اللہ تعالیٰ کے سواکوئی معبود نہیں اور محمد رسول اللہ علیہ اللہ کے رسول

ہں، صحابہ ر ضوان اللہ علیہم اجمعین صحیح معنوں میں تصدیق کرنے والے تھے، انہوں نے جب اس کلمہ کا اقرار کر لیا تو ان پر کیسی کیسی مصبتیں آئیں ، انگاروں پر لٹنگائے گئے، سینے پر پیتمر رکھے گئے، وطن سے نکالے گئے، بدن میں کانٹے چھوئے گئے، طرح طرح کی مصیبتیں ہئیں مگر وہ ہر حال میں ثابت قدم رہے اور اسی ایمان پر ثبات کے صلہ میں ان کے لئے بشارت نازل فرمادی كَنَّ الله تعالى ارشاد فرمات بين ﴿إِنَّ الَّذِيْنَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوْا تَتَنَوَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلْئِكَةُ أَنْ لاَّ تَخَافُوا وَلاَتَحْزَنُوا وَٱبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوْعَدُوْنَ﴾ جن لوگوں نے اقرار كرليا كە ہمارارب حقیقی صرف الله ہے پھراس پرمتنقیم رہےان پر فرشتے اتریں گے کہ تم نہ اندیشہ کرواور نہ رہج کرواورتم جنت کے ملنے پرخوش رہوجس کاتم سے وعدہ کیا جایا کر تاتھا۔ اللّٰہ تغالیٰ اس آیت میں فرمارہے ہیں کہ جن لوگوں نے اقرار کرلیا کہ ہمارار باللہ ہے اور پھر اس بران کو استقامت حاصل ہو گئی،اس براٹل رہے کوئی بھی حال ہو، مصیبت آئے تو، بہاری آئے تو، فقر و فاقہ ہو تو، خوشحالی ہو تو، تنگی ہو تو، ہر حال میں وہ اللہ کے دریر موجود اور حاضر ہیں، اللہ سے ڈرنے والے ہیں ،اللہ کے درسے بٹنے والے نہیں ہوتے ،ان کی نظر ہر وقت اللّٰديرر ہتى ہے، آخرت ہروفت ان كے سامنے ہوتى ہے۔ آئے! ہم اور آپ بھی سوچیں کہ الله کا خوف ہمارے دل کے اندر ہے یا

نہیں؟ اور الله کاخوف دل میں ہونے کی علامت سے ہے کہ بندہ الله کی نافرمانی

جھوڑ دے، گناہوں کوترک کر دے، اللہ تعالیٰ کے احکام کی پابندی کرے لیعنی اوامر کا انتثال کرے اور نواہی سے اجتناب کرے، جب ہماری زندگی الیی ہوجاوے تب سمجھیں کہ ہمارے دل میں اللہ کاخوف ہے۔

بھائی سنو! گناہ سکھیاسے زیادہ مضرب،روح کو مردہ بنادینے والی چیز ہے، الله کی نافرمانی اور گناہ وہ چیز ہے جس سے انسان کے قلب میں زنگ لگ جاتا ہے اور قلب سیاہ ہو جاتا ہے، مگر ہم کواس کا ذرا بھی احساس نہیں اور اس کی کوئی فکر نہیں، ہمارے بزرگان دین اور صحابہ رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین کا یہ حال تھا کہ وہ اللہ کی عبادت اور اللہ کے ذکر میں اینے او قات صرف کرنے کے باوجود بھی روتے تھے کہ ہائے ہم سے اللہ تعالی کا کچھ بھی حق نہ ادا ہو سکا، اور الله تعالیٰ کے شایان شان عبادت ہم سے نہ ہو سکی،ان کی نعمتوں کا کچھ بھی شکر ہم سے نہ ادا ہو سکا، اور ہمار احال یہ ہے کہ ہم اللہ کی نعمتوں کو کھاتے یہتے اور اس سے فائدہ اٹھاتے ہیں اور پھر اللہ ہی کی نافرمانی کرتے ہیں ، اللہ کی نغمتوں کی ناشکری کرتے ہیں اور پھر بھی مطمئن اور بے فکر ہیں، ذرا بھی خوف ہمارے دل میں نہیں ،اللہ تعالیٰ کیا فرماتے ہیں اس کو سنو! فرماتے ہیں ﴿ يَاتُّهَا الَّذِيْنَ امَّنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَّاقَدَّمَتْ لِغَدِ ﴾ لين الله وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَّاقَدَّمَتْ لِغَدِ ﴾ لين الله اللہ سے ڈرتے رہواور ہر جی ہیر دیکھ بھال لے کہ اس نے کل قیامت کے دن كے لئے كياسامان كرركھاہ؟

مگر صرف زبان سے نہیں بلکہ اس کا بیہ حال ہو جائے اور بیہ چیز احیمی

طرح ول میں بیٹے جائے کہ قیامت کے دن ہم کواللہ تعالی کے سامنے کھڑا ہونا ہے، مگر ہم نے تو قیامت کو بالکل بھلا ویااوراس دنیا کی زندگی ہی کو مقصود بنالیا ہے، ہمیں بھول کر بھی یہ خیال نہیں ہو تا کہ ہم کوم ناہے اور اللہ کے سامنے جانا ہے، اس زندگی کا جواب دینا ہے، اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں ﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَّرَهُ ﴾ یعنی یعنی میٹ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا یَره کی کا جواب دینا ہے، اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں ﴿فَمَنْ اللهُ عَنْ اللهُ مَنْ اللهُ عَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ عَنْ اللهُ مَنْ اللهُ ا

نیکیاں اور برائیاں سب لکھی جارہی ہیں، اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿ کُلُّ صَغِیْدٍ وَ کَبِیْدٍ مُسْتَطَرٌ ﴾ ہر چھوٹی بوی چیز لکھی جارہی ہے۔

کیاہم کواس کا یقین ہے اور بھی ہم سوچتے ہیں کہ ہم نے کتنے گناہ کئے؟

زندگی یوں ہی غفلتوں میں گذرتی جارہی ہے، خداکاخوف دل کے اندر نہیں،
اللہ تعالیٰ کی نافرمانی کرتے ہیں، حرام مال کھاتے ہیں، ناجائز کام کرتے ہیں، اللہ
کی مرضی کے خلاف ہم چلتے ہیں اور پھر بھی مطمئن ہیں، اگر ہمارے دلوں میں
اللہ کاخوف اور اللہ کی محبت ہوتی تو یہ حال نہ ہو تا، اصل بات یہ ہے کہ ہمارے دل خوف و محبت سے خالی ہیں، محبت کا دعویٰ کرنا آسان ہے لیکن واقعی مقام

محبت حاصل کرنا بہت مشکل ہے، محبت کے معنی فنافی المحبوب کے ہیں یعنی
اللہ کی مرضی میں اور اللہ کے محبوب علیہ کی مرضی میں آدمی فنا ہو جائے اور
اپنی رائے کو، اپنی مرضی کو اور اپنی چاہت اور پیند کو چھوڑ دے، شادی و غنی میں،
لینے دینے میں، کھانے پینے میں، چلنے پھرنے میں، اٹھنے بیٹھنے میں، تجارت
و ملاز مت میں، صورت و سیرت میں، اخلاق و کر دار میں، رفتار و گفتار میں، ہر
چیز میں ہم نمونہ بن جائیں جناب محمد رسول اللہ علیہ کا، تو یہ ہے اصلی محبت
اور اسی کو فنافی المحبوب ہونا کہتے ہیں۔

یہ چندروزہ زندگی جو ہم کو دی گئی ہے بیہ اسی وفت کامیاب ہے گی جب ہم تقویٰا ختیار کریں،اللہ سے ڈریںاور نافر مانی کو جھوڑ دیں۔

حضور علی کیفیت طاری ہوجاتی کہ بھی اندر تشریف لے جاتے اور مجھی آتی تو آپ پرالی کیفیت طاری ہوجاتی کہ بھی اندر تشریف لے جاتے اور مجھی باہر تشریف لاتے، صحابہ پوچھتے کہ حضور! آپ کا یہ کیا حال ہوتا ہے تو فرماتے کہ محصے ڈرمعلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالی کاعذاب نہ آجائے، اسی طرح بادل کو دیکھ کر گھبراتے اور جب پانی بر سنے لگتا توخوش ہوجاتے تھے، یہ توحضور اقدس علی تیک کے خوف کاحال سنئے۔

حضرت صدیق اکبرٌرات کوعبادت کرتے اور گریہ وزاری کرتے تھے اور فاروق اعظم مجھی رات کو نماز میں قر آن پڑھتے اور روتے تھے، حضرت عثان ذی النورین اور حضرت علی مرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہما کا بھی یہی حال تھا کہ رات رات بھر اللہ کی بندگی میں گذارتے تھے، صحابہ کرامؓ اور اولیاء عظامؓ کا بھی یہی حال تھا کہ ان کی زندگی تقو کی کی زندگی تھی،وہاللہ سے ڈرتے تھے اور الله کی نافرمانی سے بچتے تھے، ہماری زندگی من مانی زندگی ہو کررہ گئی ہے، جو نفس کہتاہے اور جو جی خاہتاہے وہی ہم کرتے ہیں ،الیی زندگی کس کام کی ؟ ز ندگی کامیاب تو جیجی ہو گی جب ہم اللہ سے ڈریں اور بیہ دیکھ بھال لیں کہ ہم نے کل کے دن کا یعنی قیامت کا کیاسامان کیاہے؟ ہم نے اگر مال ودولت جمع کیا، کار وبار کیا، محل و مکان بنایا، سب کچھ ہم نے مہیا کر لیا تو منع یہ بھی نہیں ہے اچھا کیالیکن ہم کو یہ چاہئے کہ اللہ تعالیٰ کوکسی حال میں نہ بھولیں ، قیامت کونہ بھولیں،اللہ کے سامنے کھڑے ہونے کونہ بھولیں،اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں ﴿ وَاَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَ نَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهَواٰى فَاِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ المُمَاوى ﴾ جو شخص اينے رب كے سامنے كھڑے ہونے سے ڈرے گااورنس كو، خواہشات سے روکے گا تو جنت اس کا ٹھ کا ناہو گا۔

اس لئے ہم کوچاہئے کہ نفس کی بات نہ سنیں کیونکہ نفس برائی کی طرف
لے جاتا ہے ، آیئے ہم سوچیں کہ آج ہماری سے کیفیت کیوں نہیں ہے ؟اس
کی اصل وجہ ہے ہے کہ اللہ تعالیٰ کی محبت سیحے معنوں میں نہیں رہ گئی ہے ۔

بجھی عشق کی آگ اندھیر ہے مسلماں نہیں راکھ کاڈھیر ہے مسلماں نہیں راکھ کاڈھیر ہے مسلماں نہیں راکھ کاڈھیر ہے مشتق و محبت کی چنگاری ہمارے ول کے اندر ہو تواللہ کی نافرمانی ہے ہم کوروک دے ،یادر کھئے! جب محبت پیدا ہو جاتی ہے توانسان کو بغیر عمل صالح

کے چین نہیں آتااس وقت اپناہی ایک شعریاد آیا

کمالِ عشق تو مر مرکے جینا ہے، نہ مرجانا ابھی اس رازسے واقف نہیں ہیں ہائے پروانے

یہ بڑے مبارک جلے ہیں اور علماء کابیان بہت عمدہ چیز ہے لیکن بھائی ہم

یہ بھی سوچ لیں کہ ہم کو سننا ہے تواس کے ساتھ ساتھ عمل بھی کرنا ہے، اپنی

زندگی کو بدلنا ہے، آج ہم اسر اف بے جاکرتے ہیں، مال کو اللہ کی مرضی کے خلاف خرچ کرتے ہیں، قیامت کے دن پوچھاجائے گا کہ تم نے مال کہاں سے خلاف خرچ کرتے ہیں، قیامت کے دن پوچھاجائے گا کہ تم نے مال کہاں سے کمایا اور کہاں خرچ کیا، کس طرح مال حاصل کیا اور کس طرح اڑایا؟ ہم اپنے مال کو من مانی خرچ کرنے والے نہیں، اللہ کی مرضی کے خلاف مال کو خرچ کرنا جائز نہیں، اسی کو اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿ إِنَّ الْمُبَدِّدِیْنَ کَانُوْ الْخُوانَ الشَّیطِیْنِ وَکَانَ الشَّیطِیْنِ وَکَانَ الشَّیطِیْنِ وَکَانَ الشَّیطِیْنِ وَکَانَ الشَّیطِانُ لِوَبِّه کُفُوْداً ﴾ بیشک بے موقع اڑانے والے شیطانوں کے بھائی بند ہیں اور شیطان اینے رب کا بڑانا شکرا ہے۔

اللہ تعالی فرمارہے ہیں کہ جولوگ اللہ کی مرضی کے خلاف ناجائز کا موں میں خرچ کرتے ہیں یہی لوگ شیطان کے بھائی بند ہیں، پس ہم کواگر اللہ تعالی مال دے تو اللہ تعالی کی راہ میں اس کو خرچ کریں، حساب کر کے اس کی زکوۃ نکالیں، کار خیر میں صرف کریں، مساجد کی تعمیر میں، بیواؤں بیکسوں بیسیوں کی مدد میں خرچ کریں، دینی مدارس کی خدمت میں حصہ لیس، بید مدارس دین کی حدمت میں حصہ لیس، بید مدارس دین کی حفاظت بہت ضروری ہے، ان کی خدمت کرنا تمام حفاظت کے قلعے ہیں ان کی حدمت کرنا تمام

مسلمانوں کے ذمہ ہے، بھائی!اللہ کا ذکر کرنااللہ کویاد کرنااور دین کے کاموں میں مشغول رہنا یہی توزند گی ہے ، حدیث میں آتا ہے اور بہت موٹی سی بات ہے جو ہر ایک سمجھ سکتا ہے، رسول اللہ علیہ ارشاد فرماتے ہیں کہ تم نے جو کچھ کھالیاوہ مٹی ہو گیااور تم نے جو پہن لیاوہ چیتھڑ ا ہو کر گھورے پر گیااور تم نے جو چھوڑ دیاوہ تمہارے وار ثوں کا ہے تمہیں بھول کریاد کریں یانہ کریں، مطلب ہیے کہ تمہارے لئے توبس وہی ہے جو تم اپنی زندگی میں کر جاؤ گے۔ بھائی ، یہ مال حچیوٹ جانے والا ہے ، بیر دولت مٹ جانے والی ہے ، بیر ز ندگی فنا ہو جانے والی ہے ، بیر محل و مکان سب یہیں رہ جانے والے ہیں ،اگر ہم اس کوسو جا کریں اور قرآن یاک کوغور سے پڑھیں اور قیامت کے دن کویاد کریں تو ہماری حالت بدل جائے ، اللہ کاخوف پیدا ہو جائے ، دنیااور اس کے سازو سامان میں دل نہ گئے، ہمارے اکا بر کا یہی حال تھا، ان پر ہر وفت اللہ کا خوف طاری رہتا تھا، اس لئے ان کو کسی حال میں چین نہیں رہتا تھا، وہ قیامت کے دن کواور وہاں پیش آنے والی چیز وں کوہر وقت یادر کھتے تھے اسی بناء یروہ ساری ساری رات جاگ کراللہ کی عبادت میں گذار دیتے تھے،اللہ کے نیک بندوں کا بھی حال ہو تا ہے، اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿تَنَجَافَىٰ جُنُوْ بُهُمْ عَن الْمَضَاجِع يَدْعُوْنَ رَبَّهُمْ خَوْفاً وَّ طَمَعاً وَّ مِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُنْفِقُوْنَ فَلاَ تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِيَ لَهُمْ مِّنْ قُرَّةِ اَعْيُن جَزَاءً ا بِمَا كَانُوْ ا يَعْمَلُوْنَ ﴾ (١١) لعنی اُن کے پہلو خواب گاہوں سے علیحدہ ہوتے ہیں اس طور پر کہ وہ لوگ

اپندب کوامید سے اور خوف سے پکارتے ہیں اور ہماری دی ہوئی چیزوں میں سے خرج کرتے ہیں، (مطلب سے کہ ایمان والوں کی سے صفات ہیں) سوکسی شخص کو خبر نہیں جو جو آنکھوں کی شھنڈک کاسامان ایسے لوگوں کے لئے خزانہ ﴿ غیب میں موجود ہے بیدان کے اعمال نیک کاصلہ ملاہے۔

دیکھے! اس آیت میں اللہ تعالی فرمارہے ہیں کہ ان کے پہلوبستر وں سے
آشنا نہیں ہوتے وہ رات کو بہت کم سوتے ہیں، مطلب بیہ ہے کہ وہ لوگ آپھے
ہیں کہ عشاء کی نماز بھی جماعت سے پڑھتے ہیں اور پھر تہجد کی نماز بھی پڑھتے
ہیں، حضور عظالیہ ایک دفعہ تہجد کی فضیلت بیان فرمارہے تھے تو بعض صحابہ اس نے عرض کیا کہ اے اللہ کے محبوب! ہم کار وبار کرتے ہیں بھی باڑی میں رہے
ہیں اس لئے رات کو تھک کر سوجاتے ہیں پھر فجر ہی کے وقت آنکھ تھاتی ہے
لہذا ہم تہجد نہیں پڑھ سکتے پھر اس کی فضیلت ہم کو کیسے حاصل ہو؟ آپ علیات اللہذا ہم تہجد نہیں پڑھ سکتے پھر اس کی فضیلت ہم کو کیسے حاصل ہو؟ آپ علیات آدھی
دار شاد فرمایا جس نے عشاء کی نماز جماعت سے پڑھ لی تو گویا اس نے آدھی
دات عبادت میں گذار دی اور جس نے پھر فجر کی نماز بھی جماعت سے پڑھ لی

حضرت امام ربانی مجدد الف ثانی قدس الله اسر اربهم اینے مکتوبات میں تحریر فرماتے ہیں کہ منقول ہے کہ ایک دن امیر المؤمنین حضرت عمر فاروق رضی الله تعالیٰ عنه نے فجر کی نماز کے بعد اپنے اصحاب میں نظر کی ایک شخص کو نہیا تو دریافت فرمایا کہ آخر فلاں شخص کیوں نہیں آئے ؟ حاضرین نے عرض نہیا تو دریافت فرمایا کہ آخر فلاں شخص کیوں نہیں آئے ؟ حاضرین نے عرض

کیا کہ وہ اکثر شب میں بیدار رہتے ہیں ممکن ہے کہ اس وقت ان کو نیند آگئی ہو تو حضرت عمرؓ نے ارشاد فرمایا کہ اگروہ تمام شب سوتے رہتے اور صبح کی جماعت میں حاضر ہوتے تواس سے کہیں بہتر ہو تا۔

سجان اللہ! قربان جائے اس لطف و کرم پر کہ تھوڑی ہی محنت پراجر کثیر عطافرماتے ہیں اور اس سے فرض باجماعت کی اہمیت بھی کس قدر معلوم ہوتی ہے،اللہ فرائض کے اہتمام کے ساتھ اگر کوئی رات کو اٹھ کر تہجد بڑھے،اللہ کے سامنے ہاتھ بھیلا کر روئے گڑ گڑائے، گریہ وزاری کرے تو اس کا لطف کے سامنے ہاتھ بھیلا کر روئے گڑ گڑائے، گریہ وزاری کرے تو اس کا لطف کچھ اور ہی ہے اور اس کی مستقل فضیلت ہے، مولانار وم ؓ اس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں۔

خواب را بگذار امشب اے بسر یک شیے درکوئے بے خوابال گذر

اے بیٹے آج کی رات نیند کو جھوڑ دواور ایک شب بیداروں کی گلی میں گذرواوران کاحال دیکھو۔

بعض لوگ تھلم کھلااللہ تعالیٰ کی نافر مانی کرتے ہیں اور پھر کہتے ہیں کہ اللہ غفور رحیم ہے، اللہ معاف کرنے والا ہے، تو بیشک ہمارا بھی عقیدہ ہے کہ اللہ غفور رحیم ہے، اللہ عفو کریم ہے لیکن اللہ کے قانون کو بھی تو دیکھنا ہے، اللہ کی آیات کو بھی تو سامنے رکھنا ہے، اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں ﴿إِنَّ رَحْمَةَ اللّٰهِ قَرِیْتٌ مِنَ المُمْحْسِنِیْنَ ﴾ اس معلوم ہو تا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی رحمت سے قریبٌ مِنَ المُمْحْسِنِیْنَ ﴾ اس سے معلوم ہو تا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی رحمت سے

قریب ہونے کے لئے محن و نیکو کار ہونا ضروری ہے اور محن کون لوگ بِي؟ خود الله تعالى فرمات بين ﴿إِنَّهُمْ كَانُوْا قَبْلَ ذَلِكَ مُحْسِنِيْنَ كَانُوْا قَلِيْلاً مِّنَ الَّيْل مَا يَهْجَعُوْنَ وَ بِالْأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُوْنَ ﴾ وه لوگ اس سے قبل دنیامیں نیکو کارتھے وہ لوگ رات میں بہت کم سوتے تھے اور اخیر شب میں (اپنے کوعبادت میں کو تاہی کرنے والاسمجھ کر )استغفار کیا کرتے تھے۔ اس سے معلوم ہوا کہ محسن وہ لوگ ہیں جورات کو کم سوتے ہیں،اللہ کی بندگی میں، تہجد پڑھنے میں، قر آن کی حلاوت میں رات گذارتے ہیں،روتے اور گڑ گڑاتے ہیں اور صبح ہونے لگتی ہے تواستغفار کرتے ہیں اور معافی مانگتے ہیں کہ اے اللہ! آپ کی شان کے لائق مجھ سے عبادت نہ ہوسکی، بھائی دیکھو! اگر کوئی عبادت کر کے غرور اور گھنٹر میں مبتلا ہو جائے اور تکبر کرنے لگے تو الله كى رحمت سے دور ہو جاتا ہے اور نا فرمان تواللہ كى رحمت سے دور ہو تاہى ہے اور اگر نا فرمانی اور گناہ کے بعد ندامت پیدا ہو، آدمی نادم اور شر مندہ ہو، روئے اور معافی مائکے تواللہ کی رحمت سے قریب ہوجا تاہے ، بندہ جب ناد م ہو اور سچی ندامت اس پر طاری ہو کہ آنسو بہہ پڑیں تو اس میں بھی ایک حلاوت ہوتی ہے اس پر اپناہی ایک شعریاد آیا۔ تسلی ہم گنهگاروں کو بھیاب ہو گئی حاصل بجھادیں گےجہٹم کویہ آنسو ہیں ندامت کے وہ آنسوجو گناہوں پر ندامت اور اللہ کے خوف کی وجہ ہے لکتا ہے وہ

جہنم کو ٹھنڈ اکر دے گا، حدیث شریف میں آتا ہے کہ دو آنسواللہ تعالیٰ کو بہت پہند ہیں، ایک تو وہ آنسو جو اللہ کے خوف میں نکل پڑتا ہے اور دوسرے وہ آنسو جواللہ کی محبت میں نکلتا ہے۔

ہاں تو میں بیہ کہہ رہا تھا کہ بیٹک اللہ تعالیٰ رحیم وکریم ہیں لیکن اس کے ساتھ یہ بھی فرمارہے ہیں کہ ان کی رحت نیکو کاروں کے قریب ہے اور آ دمی جب اینے گناہوں پر نادم ہو اور اینے کو درست کرلے تب اللہ تعالیٰ کی رحتوں كامستحق ہو تاہے، الله تعالى فرماتے ہيں ﴿ ثُمَّ إِنَّا رَبَّكَ لِلَّذِيْنَ عَمِلُوْ ا السُّوء بجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابُوْا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوْا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِيْمٌ ﴾ پھر آپ کارب ایسے لوگوں کے لئے جنہوں نے جہالت سے براکام کرلیا پھراس کے بعد توبہ کرلی اور اینے اعمال درست کر لیے تو آپ کا ر ب اس تو بہ کے بعد بڑی مغفرت کرنے والا بڑی رحمت کرنے والا ہے۔ یہ نہیں کہ ہم شرک و کفر کرتے رہیں ، نا فرمانی کرتے رہیں ، نمازیں قضا کریں، روزئے نہ رکھیں، زکوۃ نہ ادا کریں، سود میں مبتلا ہو جائیں، اللہ کے قانون کو توڑیں ،اللہ کی حدود سے تجاوز کریں ،اللہ کو ناراض کرنے والی سب چیزیں اختیار کئے رہیں،ان کو چھوڑنے کاارادہ بھی نہ کریں اور پھریہ کہیں کہ الله برا غفور ورجیم ہے ، پھر تو قرآن کے نازل کرنے کامقصد ہی پورانہ ہوا كيونكه قرآن تواسى لئے نازل كيا گياہے كه جواس كومانے گااس كے احكام كے مطابق عمل کرے گاوہ اللہ کی رحمت کا مستحق ہو گااور نجات و فلا تیائے گااور

جو کوئی اس کو نہ مانے گااس کے مطابق عمل نہ کرے گا وہ اللہ کے غضب کا مستحق ہو گااور اس کو عذاب دیا جائے گا، پس اللہ کی رحمت کو متوجہ کرنے کے لئے گناہوں کاتر ک اور سچی توبہ ضروری ہے، یہ نہیں کہ عملاً تو گناہوں پر اصر ار کر تارہے اور اس کے ساتھ ساتھ یہ بھی کہتارہے کہ اللہ غفور رحیم ہے،اپیا جری اور بے پاک تومستحق عقوبت ہے نہ کہ ستحق رحمت، حق سجانہ و تعالی ار شاد فرمات بين كه ﴿إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللَّهِ لِلَّذِيْنَ يَعْمَلُوْنَ السُّوءَ بِجَهَالَةٍ ثُمَّ يَتُوْبُوْنَ مِنْ قَرِيْبِ فَأُولَئِكَ يَتُوْبُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيْماً حَكِيْماً وَ لَيْسَتِ التَّوْبَةُ لِلَّذِيْنَ يَعْمَلُوْنَ السَّيِّئَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ اَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ إِنِّيْ تُبْتُ الْآنَ وَلاَ الَّذِيْنَ يَمُوْتُوْنَ وَهُمْ كُفَّارٌ أُولَئِكَ اَعْتَدْنَا لَهُمْ عَذَاباً اللِّيماً ﴾ توبه جس كاقبول كرناالله تعالى كے ذمه بوه توان ہی کی ہے جو حماقت سے کوئی گناہ کر بیٹھتے ہیں پھر قریب ہی وقت میں توبہ کر لیتے ہیں، سوایسوں پر تو خدا تعالیٰ توجہ فرماتے ہیں (یعنی توبہ قبول کر لیتے میں) اور اللہ تعالیٰ خوب جانتے میں (کہ کس نے دل سے توبہ کی) حکمت والے ہیں (کہ دل سے توبہ نہ کرنے والے کو فضیحت نہیں کرتے)اورایسے لوگوں کی توبہ قبول نہیں جو برابر گناہ کرتے رہتے ہیں یہاں تک کہ جب ان میں سے کسی کے سامنے موت ہی آ کھڑی ہوئی تو کہنے لگا کہ میں اب تو بہ کرتا ہوں (پس نہ توابسوں کی توبہ قبول )اور نہ ان لو گوں کی جن کو حالت کفریر موت آجاتی ہے،ان لوگوں کے لئے ہم نے ایک در دناک سز العین عقوبت

دوزخ) تیار کرر تھی ہے۔

پس ہم کوچاہئے کہ گناہوں کوٹرک کریں اور دل سے توبہ کریں اور پھر جتناہو سکے اللہ تعالیٰ کی بندگی اور فرماں برداری اختیار کریں اور اپنے دل کو ایسا بنالیس کہ جیسے پیاسے کو پانی کے بغیر چین نہیں آتا اور بھو کے کو بغیر کھانے کے قرار نہیں آتا اسی طرح بغیر اللہ کی عبادت اور طاعت کے ہم کو چین وقرار نہ آوے، اور پھر دل میں یہ تڑپ پیدا کر لینے کے بعد بھی نظر اپنی طاعت پر نہ رکھیں بلکہ اللہ کے رحم وکرم ہی پر نظر رکھیں اور یہی سجھتے رہیں طاعت پر نہ رکھیں بلکہ اللہ کے رحم وکرم ہی سے ہوگی، ہمارے اعمال بھلاان کی شان کے لائق کہاں۔

ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ جس طرح مجھلی پانی کے اندر رہتی ہے اور
اس کی زندگی پانی ہی میں ہے اگر اس کو باہر نکال دیا جائے تو تڑپ تڑپ کر ختم
ہوجاوے گی، اسی طریقہ سے روح کی غذااللہ کاذکر اور آخرت کی فکر ہے، اگر
یہ ذکر و فکر اس کو نہ دیا جائے تو روح مر دہ ہو جائے گی، مگر ہمار احال یہ ہے کہ
ہم کو اپنے جسم کی تو بڑی فکر ہے اور کھا کھا کر اس کو خوب موٹا کرتے ہیں، اور
اس کی بڑی حفاظت کرتے ہیں لیکن روح کو بھو کار کھتے ہیں اور دل کی طرف
سے بالکل غافل اور بے فکر ہیں، اللہ کاذکر ہی دل کی دوااور روح کی غذا ہے،
ہم کو چاہے کہ اللہ کو یاد کریں، قرآن مجید خود بھی پڑھیں اور اپنے بچوں کو
پڑھائیں اس کی طاوت کا اہتمام کریں اور قرآن مجید پر عمل کرکے اپنی زندگی

کوکامیاب بنائیں اور اس دن کویاد کریں جس کے بارے میں اللہ تعالی فرمارہ ہیں ﴿ وَلْتَنْظُوْ نَفْسٌ مَّاقَدَّمَتْ لِغَدِ ﴾ یعنی ہر جی بید دیکھ بھال لے کہ اس نے قیامت کے دن کے لئے کیا سامان کیا ہے اور وہاں کے فئے کیا جمع کیا ہے؟ آگے فرماتے ہیں ﷺ وَ اللّٰهَ إِنَّ اللّٰهَ خَبِیْرٌ بِمَا تَعْمَلُوْنَ ﴾ اور الله تعالی سے ڈرتے رہو بیشک الله تعالی کو تمہارے سب اعمال کی خبر ہے۔

ان سے کوئی چیز پوشیدہ نہیں،ان کی شان تو یہ ہے کہ جو خطرہ قلب میں گذر تاہےاس کو بھی وہ جانتے ہیں ﴿إِنَّهُ عَلِيْمٌ بِذَاتِ الصَّدُوْدِ ﴾

آیئے! ہم اس بات کا عہد کریں کہ جو پچھ ہم نے سنا ہے اس پر عمل

کریں گے اور صحیح معنوں میں مسلمان بنیں گے جو گردن جھکادینے والا اور "کیوں میوں" "اگر مگر" کو جھوڑ دینے والا ہو تا ہے، مؤمن کی شان یہ نہیں ہے کہ وہ اللہ ور سول علیہ کے احکام میں اپنی رائے شامل کرنا چاہے اور کہنے لگے کہ بہ حکم کیوں دیا گیا اور ایسا کیوں کیا گیا؟ اس کا اختیار کسی مؤمن کو نہیں دیا گیا، پس ہم اپنی رائے کو اپنے اختیار کو، اپنی پسند کو، اپنی مرضی کو چھوڑ دیں اور شریعت و سنت کو پیشوا بنائیں، شادی و غمی میں جو خلاف شریعت مراسم ہوتے ہیں ان کو ترک کر دیں اپنی مال کو ضائع نہ کریں، اسی مال کو کار خیر میں صرف کریں، نیک کام میں لگائیں تاکہ آخرت میں کام آوے۔

عدیث باک میں آتا ہے کہ کسی نے ایک سطی کھجور کی اللہ کی راہ میں نیک نیتی اور خلوص کے ساتھ خرچ کیا تو اللہ تعالیٰ اس کو بڑھاتے رہتے ہیں اور

قیامت کے دن وہ احدیہاڑ کے برابر ہو جائے گی،خلوص کے ساتھ کار خیر میں مال خرچ کرنے کا بردا اجرہے ،مؤمن کا مال اسی طرح خرچ ہونا حاہیے اور اس مال کواللہ کی عطاسمجھ کران کی مرضی کے مطابق صرف کرنا جاہئے ،اللہ تعالیٰ فرمات بي ﴿ الَّذِيْنَ يُؤَمِنُوْنَ بِالْغَيْبِ وَ يُقِيْمُوْنَ الصَّلواةَ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ یُنْفِقُوْنَ ﴾ وہ خداسے ڈرنے والے لوگ ہیں کہ یقین لاتے ہیں چھپی ہو کی چیزوں پراور قائم، کھتے ہیں نماز کواور جو کچھ ہم نےان کو دیاہے اس میں سے خرچ کرتے ہیں،اس سے معلوم ہوا کہ مؤمن کو بیہ بھی متحضر ر کھنا جا ہے کہ یہ مال اللہ کا عطا کیا ہواہے ہم اس کے خرچ کرنے میں خود مختار نہیں ہیں۔ اور ایمان بالغیب بیہ ہے کہ اللہ کو نہیں دیکھا، جنت کو نہیں دیکھا، جہنم کو نہیں دیکھا، فرشتوں کو نہیں دیکھالیکن ان سب کا یقین رکھتے ہیں، ایمان بالغیب ہی تواصل شکی ہے،اگر کسی کوایمان بالغیب حاصل ہو جائے تو پھر کیا کہنا،صدیق کامریتہ نبی کے بعداسی لئے ہے کہ وہ ایمان بالغیب میں قدم نبوت پر ہو تاہے، صدیق کامقام یہ ہے کہ اگر آج ان کے سامنے جہنم وجنت حاضر کر دی جائے تو پہلے سے جتنا یقین ان کو حاصل ہے دیکھنے سے اس میں پچھ زیاد تی نه ہو ،اتنایقین ان کو بغیر د کیھے ہی حاصل ہو جاتا ہے، بھائی! ہم کواپنے ا بمان کی فکر کرنی جاہئے اور یہ غور کرنا جاہئے کہ ہمارے دلوں میں امراض تو نہیں ہیں، ہم خود دِ مکھ لیس کہ وہ مریض جو کسی مرض میں مبتلا ہواور اس کواپنے رض کی اور اس کے علاج کی کچھ فکر نہ ہو ، طبیبوں کے پاس نہ جائے اور پر ہیز

نہ کرے، دوانہ کرے ایسامر یض بہت خطرے میں ہے، اسی طرح ہم امر اض روحانی میں مبتلا ہیں اگر اس کی فکرنہ کریں گے تو ہلاک ہوجائیں گے ہم تو دکھ رہے ہیں کہ امر اض جسمانی کی تو ہم کو پچھ فکر بھی ہے اس کے لئے ڈاکٹروں کے پاس جاتے ہیں، علاج کرتے ہیں، پہیز کے پاس جاتے ہیں، علاج کرتے ہیں، پہیز کرتے ہیں کڑوی دوائیں پیتے ہیں تاکہ ہم کو شفا ہوجائے، مگر چیرت کا مقام ہے کہ ہمارے قلوب میں روحانی امر اض بھرے ہوئے ہیں، کہیں حسد ہے کہیں کینہ ہے، کہیں بغض ہے کہیں تکبر ہے، کہیں حب جاہ ہے، کہیں حب مال ہے، ان رذائل سے دل کو پاک کرنے کی ہم کو ذرا بھی فکر نہیں، حالا نکہ یہ وہ امر اض ہیں جن کا نقصان دنیا ہی تک محدود نہیں آخرت کو تباہ و برباد کر دینے والے ہیں، اللہ تعالی فرماتے ہیں ہو ذَرُوْ اظاهِرَ الْاِثْمِ وَ بَاطِنَهُ کی اور ظاہر ی اور باطنی گنا ہوں کو چھوڑد و۔

لہذا ظاہری وباطنی سب گناہوں کو چھوڑ دو، پھر دیکھو دل میں کیسانور پیداہو تاہے،اللہ کی بندگی اوراطاعت سے،ذکر و تلاوت سے دل میں ایبانور پیداہو تاہے اورائی لذت وحلاوت ملتی ہے جو کسی چیز میں نہیں، ذراجا کراللہ والوں سے پوچھو کہ ان کو کیا مزہ ملتاہے اور کیسی لذت وحلاوت حاصل ہوتی ہے،ارے ان کو تو دنیا ہی میں جنت کا مزہ ملنے لگتاہے، بزرگان دین فرماتے ہیں کہ ہماری جنت ہمارے سینوں میں جنہ

سنے! ہمارادین ہر طرح کامل ہوچکاہے اور اس کے تمام شعبوں کی تکمیل

ہو چکی ہے، عقائد، عبادات، معاشر ت، معاملات اور اخلاق، دین کے یہ پانچ اہم جز ہیںاور شریعت میں جس ظرح عقائد وعبادات کی اہمیت ہے اسی طرح معاملات کی صفائی کا بھی اہتمام ہے اور قر آن وحدیث سے اس کی بہت اہمیت معلوم ہوتی ہے، چنانچہ حدیث یاک میں آتا ہے کہ اگر کسی نے چھ رتی مال دوسرے کا ناجائز طریقے سے لے لیا یاغصب کرلیا تواس کے بدلہ میں اللہ تعالیٰ قیامت کے روز سات سو نمازیں چھین کر صاحب حق کو دلوادیں گے ، صفائی معاملات بڑی زبروست چیز ہے، جاہے کہ ہمارے آپس کے معاملات شریعت کے مطابق ہوں ، نہ ہم کسی کا حق ماریں ، نہ کسی کا مال بغیر اجازت صرف کریں،اور اس کااہتمام اس وقت بیدا ہو گاجب کہ اللہ کاخوف دل میں ہو، اصل چیز خوف ہی ہے، جب اللہ کا خوف دل میں ہو تا ہے جب ہی معاملات کی صفائی کا بھی اہتمام ہو تا ہے اور معاشرت واخلاق بھی درست کرنے کی فکر ہوتی ہے،اسی طرح اللہ تعالیٰ کی محبت جب دل میں آ جاتی ہے تو آدمی کے لئے جان ومال سب کچھ قربان کردینا آسان ہو جاتا ہے، یہ محبت ہی کا کر شمہ ہے کہ صحابہ ر ضوان اللہ علیہم اجمعین نے سب کچھ قربان کر دیا، ہم ان کے حالات میں غور کریں تو معلوم ہو کہ وہ کیسے تھے اوران کا کیامقام تھا۔ میں تو بیان سے بالکل معذور ہوں مریض اور کمزور ہوں مگر میرے محترم قاری ودود الحی صاحب نے اور ہمارے محترم ومکرم مولانا ابوالو فاء صاحب مد خلیہ نے(اللہ ان کو شفاعطا فرمائے) تھم فرمادیااس لئے کچھ کہنے پر

مجبور ہو گیاورنہ تو سچی بات بیہ ہے کہ میں بیان کرنے کے قابل نہیں ہوں مگر خیر اللہ کے حکم سے جو کچھ ہوسکے گابیان کروں گابلکہ بیان کرہی چکاب توختم کرنے جارباہوں۔

ہاں! یہ بیان کررہا تھا کہ اللہ تعالی کی مجت کود کھنا ہو تو صحابہ گی زندگی کو دکھے لیس کہ انہوں نے اللہ تعالی کے لئے سب بھے قربان کر دیااور واقعی محبت کا اصلی نمونہ پیش کر دیا، محبت تو محبوب کی مرضی میں مرمٹنے کا نام ہے اور اس کا اصلی رنگ صحابۂ کرام ہی نے پیش فرمایا، مسلمان کی اصلی شان کیا ہوئی چاہئے اس کے بارے میں اللہ تعالی کا ارشاد پیش نظر بیجئے، اللہ تعالی حضور اقد سے اللہ کو خطاب کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ ﴿فُلْ اِنَّ صَلوتِیْ وَ نُسُکِیْ وَمَحْیایَ وَمَمَاتِیْ لِلْاَ وَرَبِ الْعَلَمِیْنَ لَا شَوِیْكَ لَهُ وَبِذَلِكَ أُمِوْتُ وَانَا اَوَّ لُو اللهِ اللهِ مَن الله مِن کا مہوبے کہ بالیقین میری نماز اور میری ساری عبادت اور میرا مرنا ہے سارے اور میرا مرنا ہے سارے اور میرا کا اس کا کوئی شریک نہیں اور مجھ کواسی کا سے جو مالک ہے سارے والوں سے پہلا ہوں۔

مسلمان وہی ہے جو اللہ ہی کے لئے جے اور اللہ ہی کے لئے مرے، من مانی زندگی جھوڑ دے ، اللہ کا خوف پیدا کرے ، اللہ کا ذکر کرے اللہ کی محبت قلب میں پیدا کرے ، اور جانتے ہیں ہے سب چیزیں کہاں سے عاصل ہوں گی اور یہ دولت کہاں ملے گی ؟ اللہ والوں کے پاس جانے سے اور اہل اللہ کی صحبت اور یہ دولت کہاں ملے گی ؟ اللہ والوں کے پاس جانے سے اور اہل اللہ کی صحبت

اختیار کرنے سے یہ سب کچھ حاصل ہو گا، بزر گان دین کی صحبت کیمیا کا اثر ر تھتی ہے،اہل اللہ کی صحبت سے انسان کا دل سنور جا تاہے، قلب کی دنیا بدل جاتی ہے، اسی بنا پر بڑے بڑے اکا بر علماء بزر گان دین کے پاس جاتے تھے اور اینے قلوب کا علاج کراتے تھے اور شفایاجاتے تھے ، اور ان کے قلوب یاک وصاف ہوجاتے تھے، وہ اللہ والے ہوجاتے تھے، اللہ کے دوست بن جاتے تھے،اسٰ لئے ضرورت ہے کہ ہمارے دلوں میں جوامراض ہیں ان کی ہم فکر کریں اور اللہ والوں کے پاس جا کران کاعلاج کریں اور آپ جانتے ہیں کہ اللہ ك اولياء كون بين ؟ الله تعالى خود فرمات بين ﴿ أَلاَ إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللَّهِ لاَ حَوْثٌ عَلَيْهِمْ وَلاَهُمْ يَحْزَنُوْنَ ٱلَّذِيْنَ امَنُوْا وَكَانُوْا يَتَّقُوْنَ لَهُمُ الْبُشْرِاى فِي الْحَيواةِ الدُّنْيَا وَ فِي الْالْحِرَةِ لاَتَبْدِيْلَ لِكَلِمَاتِ اللَّهِ ذَٰلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِیْمُ ﴾ یادر کھو!اللہ کے دوستوں پرنہ کوئی اندیشہ ہے اور نہ وہ مغموم ہوتے ہیں ، وہ (اللہ کے دوست )وہ ہیں جو ایمان لائے اور معاصی سے پر ہیز رکھتے ہیں،ان کے لئے دنیوی زندگی میں بھی اور آخرت میں بھی خوش خبری ہے، الله کی با توں میں کچھ فرق ہوا نہیں کر تابیہ بڑی کامیابی ہے۔

اس سے معلوم ہوا کہ اللہ کے اولیاء وہ لوگ ہیں جن کا ایمان کا مل ہے،
اللہ سے ڈرتے ہیں، ان کی زندگی تقویٰ کی زندگی ہے، وہ متقی اور پر ہیز گار ہیں،
کہار سے بالکل اجتناب کرتے ہیں صغائر سے بھی بچنے کی کوشش کرتے ہیں،
اگر بشریت سے خطا ہو جاتی ہے تو سچی توبہ کرتے ہیں، دل سے نادم ہوتے

ہں،اللہ سے معافی مانکتے ہیں،روتے گڑ گڑاتے ہیں، توبہ کی حقیقت کیاہے؟ اس کولوگ آسان سمجھتے ہیں حالا نکہ توبہ کی منزل بڑی سخت منزل ہے۔ حضرت بایزید بسطامیؓ جیسے بزرگ فرماتے ہیں کہ میں نے تو بہ کی گھاٹی کو بہت سخت پایا، سچی تو بہ بہت مشکل ہے اور وہ پیر ہے کہ پھر اس کے بعد اپنی زندگی کو تبدیل کردے ، عمل صالح اختیار کرے ، اللہ تعالیٰ کی مرضی کے مطابق زندگی گذارے اور اپنی نظر کواپنی پیند کو، اپنی رائے کو چھوڑ دے، اور اس کے لئے ضروری ہے کہ اللہ کاخوف اینے دل کے اندرپیدا کرے، تھوڑا وفت نکال کر تبھی تبھی کسی اللہ والے کی مجلس میں جائے، ان کی صحبت میں بیٹھے پھرخود ہی دیکھ لے گاکہ اس کے دل کی دنیابد لتی ہے یا نہیں، آج ہمارے دل میں آخرت کا یقین نہیں، خدا کے سامنے پیشی کااستحضار نہیں،اللہ تعالیٰ فرمارے میں ﴿ يَا يُنَّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَّاقَدَّمَتْ لِغَدِ ﴾ اے ایمان والو!اللہ سے ڈرتے رہو اور ہر ہر شخص بیہ دیکھ بھال لے کہ کل کے واسطے اس نے کیا بھیجاہے؟

یہ صرف زبان سے کہنے سننے کے لئے نہیں ہے بلکہ مقصود یہ ہے کہ یہ کیفیت اور حال طاری ہو جائے کہ اللہ کے سامنے جانا ہے اور اس زندگی کا جواب دینا۔ ہے، ہم کچھ نیکی کرلیس قیامت میں نیکیاں ہی کام آویں گی اور کوئی چیز کام نہ آوے گی، اوامرکی پابندی اور نواہی سے اجتناب یہ انبیاء علیہم السلام کی دعوت ہے اور ایمان والوں کو بھی اس کا تھم ہے، اللہ تعالی فرماتے ہیں کی دعوت ہے اور ایمان والوں کو بھی اس کا تھم ہے، اللہ تعالی فرماتے ہیں

﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُوْنَ بِالْمَعْرُوْفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُعْرُونِ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكِرِ ﴾ تم لوگ اچى جماعت ہوكہ وہ جماعت لوگوں كے لئے ظاہر كى گئ ہے تم لوگ نيك كاموں كو تلاتے ہواور برى باتوں سے روكتے ہو۔

حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ اگر اس ہیں شامل ہونا چاہتے ہو تو اس کی شرط کو بھی پورا کرو، لیخی جب تک امر بالمعروف اور نہی عن الممکر نہ کروگے خبر امت میں شامل نہیں ہوسکتے، تم دنیا جہان کے لئے نمونہ بناکر کھڑے کئے ہو تو نمونہ بن کرد کھلاؤ، تم خود بھی اوامر کی پابندی کرودوسروں کو اس کا حکم کرواور خود بھی نواہی سے بچو اور دوسروں کو بھی نواہی سے بچو اور دوسروں کو بھی نواہی میے کہ وہ خود معروف کو اختیار کرے بیخنے کی تاکید کرو، اس امت کا وظیفہ یہی ہے کہ وہ خود معروف کو اختیار کرے اور اس کا ساراکام اللہ ورسول کی مرضی کے مطابق ہواور معروف میں اپنے کو فئاکر دے، اسی طرح منکرات سے بیچاور اس کوسو ہے کہ گناہ کرنے سے اللہ فئاکر دے، اسی طرح مرح کاعذاب آیا، کسی کاعذاب آیا، کسی کر بیانی کاعذاب آیا اور غرق کردیئے گئے، کسی پر آگ برسادی گئی جل کر ختم ہوگئے، کسی کی صورت بدل دی گئی آدمی سے بندر اور خزیر بہادیے گئے۔

آج کون ساگناہ ہے جو ہم نہیں کررہے ہیں؟ آپ مانیں یانہ مانیں مگر واقعہ یہی ہے کہ آج عام طور سے ہم لوگ گناہوں میں مبتلا ہیں اور پھر بھی مطمئن اور بے فکر ہیں، ایسا معلوم ہو تاہے کہ آخرت کاخوف ہمارے دل سے نکل گیاہے، میں اپنے لئے خود کہتا ہوں کہ وہ خوف ہمارے دلوں میں نہیں رہا جو ہمارے اکابر میں تھا، وہ قرآن من کر لرز جاتے تھے، اللہ کے خوف سے جو ہمارے اکابر میں تھا، وہ قرآن من کر لرز جاتے تھے، اللہ کے خوف سے

کاپنے گئے تھے،اور مؤمن کی بہی ثان ہونی چاہئے،اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿ إِنَّمَا اللّٰمُ وَمِنُونَ اللّٰهِ وَجِلَتْ قُلُو بُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ اَيَاتُهُ الْمُومِنُونَ اللّٰهِ وَجِلَتْ قُلُو بُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ اَيْاتُهُ وَرَدَتُهُمْ اِيْمَاناً وَ عَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَكَّكُونَ اللّٰهِ يَعَيْمُونَ الصَّلُواةَ وَ مِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُنْفِقُونَ اُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًّا لَهُمْ دَرَجَاتٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ رَزَقْنَهُمْ يُنْفِقُونَ اُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًّا لَهُمْ دَرَجَاتٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَرَفَّ عَرِيْمٌ ﴾ بس ايمان والے تووبى لوگ ہوتے ہيں كہ جب الله تعالى كاذكر آتا ہے توان كے قلوب لرزجاتے ہيں اور جب الله كى آيتيں ان كو برخ كر سائى جاتى ہيں تووہ آيتيں ان كے ايمان كو اور زيادہ مضبوط كردي سي اور وہ لوگ اپندى كرتے ہيں اور وہ لوگ اپندى كرتے ہيں اور وہ لوگ اپندى كرتے ہيں اور وہ اس ميں سے خرج كرتے ہيں ، بس سي ايمان اور جہ اين كو جو كچھ ديا ہے وہ اس ميں سے خرج كرتے ہيں ، بس سي ايمان والے يہ لوگ ہيں ان كے لئے بڑے برئے بڑے در جے ہيں ان كے رب كے پاس اور مخفرت ہيں ان كے لئے بڑے در جے ہيں ان كے رب كے پاس اور مخفرت ہيں اور عزت كى روزى ہے۔

ان صفات کو ہم اپنے اندر پیدا کریں، اللہ کا خوف اللہ کی محبت پیدا ہوجائے توساراکام بن جائے، مسائل کوعلاء سے سیمیں اور پوچھ پوچھ کر عمل کریں بزرگان دین نے تصوف کی تعریف اپنے اپنے نداق کے مطابق کی ہے۔ ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ تصوف یہ ہے کہ اس کو جائز وناجائز کی فکر پیدا ہوجائے، لیمیٰ یہ فکر پیدا ہوجائے کہ کون سی چیز جائز ہے کہ ہم اس کو پیدا ہوجائے دہ ہم اس کو جھوڑ دیں، سجان اللہ! کیسی جامع کریں اور کیا چیز ناجائز ہے کہ ہم اس کو چھوڑ دیں، سجان اللہ! کیسی جامع تعریف ہے، ہم کوچاہے کہ ہم اپناندروہ فلر پیدا کریں، ہر مسلمان کویہ فکر پیدا کرنی چاہئے اور ہر شخص اس کا مکلف ہے خواہ مر د ہویا عورت، جوان ہویا پیدا کرنی چاہے۔

بوڑھا، ہرایک میں یہ فکر ہونی جاہئے کہ اس کا ہر قدم اللہ کی مرضی کے مطابق اٹھے اور اس کاسب وفت اللہ کے قانون کی فرماں برداری میں گذر ہے،اللہ کی کتاب پر عمل کرے اور رسول علیہ کی سنتوں پر عمل کرے اس کی زندگی الیمی بن جائے کہ اللہ ورسول کی مرضی کے خلاف کرنے براس کو ندامت ہو خدا کا خوف پیدا ہو جائے، قیامت کا یقین ہو جائے،اللہ سے ڈر جائے، پھر دیکھئے کیا سے کیا بن جائے، سب سے بڑی کامیانی تو یہی ہے کہ قیامت کے دن عذاب جَہْم سے نے جائیں ﴿ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِیْمُ ﴾ مگر آج ہمّارے دلوں میں نہ جہنم کاخوف باقی رہانہ جنت کاشوق باقی رہا، اگر ہے تو مبارک ہو نہیں ہے تو رونے کامقام ہے،روئیں اور اللہ تعالیٰ سے دعاما نگیں کہ یاللہ! ہم کواپنی محبت دے، ایناخوف دل میں ڈال دے، نافر مانی سے بیچنے کی ہم کو توفیق دے، ہم دین کے لئے نکلیں دین کا کام کریں دین کی تبلیغ کریں لوگوں کو دین کی طرف بلائیں تھوڑاو قت اللہ کی راہ میں نکالیں اس ماحول سے نکلیں اللہ والوں کے پاس جائیں پھر دیکھیں کہ دل کی دنیا کیسی بدل جاتی ہے،ارے بھائی! پیہ دنیا مٹ جانے والی ، فنا ہو جانے والی اور حجیوٹ جانے والی ہے ، فانی سے کیا دل لگانا ؟ اصل دولت باقی ہے،صحابہ و تابعین کا،ہمارے بزر گان دین کا یہی حال تھا کہ آخرت کاان کویقین تھا، آخرت ہی کے لئے وہ اعمال اختیار کرتے تھے اور خلوص سے کرتے تھے، بزرگان دین کاب حال ہو تاہے کہ ان کی زندگی تقویٰ کی زندگی ہے،اللہ کی بندگی ہے پھر بھی روتے اور ڈرتے رہتے ہیں، ہم لوگ نا فرمانی کر کے بینتے ہیں کھانی کرمست ہو کر سو جاتے ہیں اللہ کوراضی کرنے کی

کوئی فکر نہیں کوئی پر وانہیں، بھائی؟الیی زندگی تو نہایت خطرناک ہے،اللہ تعالیٰ ہم کو آپ سب کو تو فیق مرحت فرمائے کہ ہم دین پر عمل کریں۔

یااللہ! ہم سب کو آخرت کا، جنت کا، جہنم کا یقین دے اور گناہوں ہے بیخے کی توفیق مرحمت فرما، طاعات کی توفیق عطا فرما، منکرات سے بیخے کی توفیق عطا فرما، معروف پر عمل کرنے کی توفیق عطا فرما،اے اللہ! جو ہم نے سنا ہے اُس پر عمل کرنے کی تو فیق عطا فرما، یااللہ!اس زندگی میں پھر یہ جلسہ دیکھنا اور علماء کرام کے مواعظ کا سننا ہم کو نصیب فرما، علماء آئیں اور ہم کو اللہ و رسول کی باتیں سنائیں،اے اللہ! ہمارے دل میں خوف ڈال دے اور اپنی محبت ہمارے دلوں میں ڈال دے،اے اللہ!ہم کو شفاء جسمانی وروحانی عطا فرما،أے الله!اسلام كوسر سنر ركه،اےالله اسلام كوبلندر كه،اين كلمه كوبلندر كه،ماالله! ہم کودین کی خدمت کا جذبہ اور شوق عطا فرما،اے اللہ! ہم سب کی زند گیوں میں تبدیلی فرما، یااللہ! ہم آب، ہی کے لئے جئیں اور آب، ہی لئے مریں، یااللہ! ہمارے اندر ذوق و شوق خلوص و محبت بیدا فرمادے ،اے اللہ ہماری جوزندگی گذر گئی اس کے تقصیر کی تجھ سے توبہ کرتے ہیں ، معافی خاہتے ہیں اور جو زندگی باقی رہ گئی ہے اس میں ہم سب کو تو فیق دے کہ حضور علیقیہ کی سنت پر عمل کریں،یااللہ!ہم سب کو قبول فرمالے ہمین ثم آمین

رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيْمُ وَصَلَّى اللَّهُ تَعَالَىٰ عَلَىٰ خَيْرِ خَلْقِهِ مُحَمَّدٍ وَ عَلَىٰ آلِهِ وَ أَصْحَابِهِ أَجْمَعِينَ، بِرَحْمَتِكَ يَا أَرْحَمَ الرَّاحِمِيْنَ الرَّحَمَةِ الرَّاحِمِيْنَ الرَّاحِمِيْنَ

## د نیاسے بے رغبتی کی ترغیب

#### اقتباس

جس کواللہ کی طلب ہو جاتی ہے اللہ سے محبت ہو جاتی ہے اس کی کیفیت کچھ اور ہو جاتی ہے، دنیا مٹ جانے والی چیز ہے آخرت باقی رہنے والی ہیز ہے ، اللہ کو راضی کرنے کے لئے پوری کوشش کرنا چاہئے، اللہ تعالی گناہوں سے ناراض ہوتے ہیں اور طاعت سے خوش ہوتے ہیں ، ہم دن رات اپنے دلوں کو دیکھتے رہیں اللہ کی نافرمانی سے بچیں فرماں بردار بن جائیں ہر کام جو کریں سنت کے مطابق کریں اور خلاف سنت ہر گز ہر گزنہ کریں۔

حضرت کا یہ بیان کیم رمضان المبارک و میں اھ مطابق ۱۱راپریل ۱۹۸۹ء کو حضرت مولانا محمد قمرالزمان صاحب دامت برکاتهم کے مکان کو مہر بخشی بازار اللہ آباد میں بموقع مجلس خاص خواتین کے مجمع میں ہوا بیان کے بعد بیعت کی مجلس بھی ہوئی۔

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْم

اس وقت جو میری کیفیت ہے جو مولانا نے بیان فرمایا میں بالکل سے کہتا ہوں میں نے دل سے سنااور میرے اوپر بہت زیادہ اثر ہوا، بھئی ایک چیز ہے سننااور دوسری چیز ہے عمل کرناسننا بھی بہت بڑی بات ہے اس سے بڑی چیز ہےاطاعت وعمل سمعنا و اطعنا، آخرت کا یقین ابھی سنا آپنے جہنم اور جنت کا یقین، بیرد نیا فانی اور د نیامٹ جانے والی ہے اور فنا ہو جانے والی ہے چند ر وزہ زندگی کی بہار کس کام کی بہار اور عیش و عشرت جنت میں اللہ تعالیٰ عطا فرمائیں گے جو ہمیشہ ہمیشہ وہاں رہناہے اللہ یاک کا دیدار ہو گاجنت میں ، د کیھو!موسیٰ علیہ السلام نے یہاں درخواست کی تھی ''اے اللہ میں آپ کودیکھنا چاہتا ہوں'' تو مجلی ہوئی اور پہاڑ جل گئے،اللّٰہ یاک کادیدار ہو گا جس کو الله کی طلب ہو جاتی ہے اللہ سے محبت ہو جاتی ہے اس کی کیفیت کچھ اور ہو جاتی ہے د نیامٹ جانے والی چیز ہے آخرت باقی رہنے والی ہے ،اللّٰہ کوراضی کرنے کے لئے پوری کوشش کرنا جاہئے،اللہ تعالیٰ گناہوں سے ناراض ہوتے ہیں اور طاعت سے خوش ہوتے ہیں،ہم دن رات اپنے دلوں کو دیکھتے رہیں اللہ کی نا فرمانی سے بچیں فرماں بر داربن جائیں ہر کام جو کریں سنت کے مطابق کریں اور خلاف سنت ہر گزہر گزنہ کریں۔ بس اللہ تعالیٰ کا پنے بندوں پر اتنا بڑا کرم واحبان ہے کہ کوئی شار نہیں کر سکتا ﴿ وَ إِنْ تَعُدُّوْ ا نِعْمَةَ اللّٰهِ لَا تُحْصُوْهَا ﴾ اللہ تعالیٰ کی نعتوں کو کون شار کر سکتا ہے کوئی نہیں کر سکتا ، لیکن انسان سمجھتا نہیں کہ یہ جان جانے والی اور فنا ہو جانے والی ہے خوش قسمت ہیں وہ عور تیں اور مر دجو بیان سننے آتے ہیں، جمع ہوتے ہیں، اور ان کا ہر قدم جواٹھتا ہے تواللہ تعالیٰ کی خاص رحمت ان پر بڑتی ہے، بھئی سنیں اور اس کے ساتھ پھر عمل کا ارادہ کرلیں اور عمل انسان خود بھی کر تاہے کر سکتا ہے مر دہویا عورت، جنہیں اللہ والوں کے پاس جانے کی توفیق ہو جاتی ہے اور عمل کرنے لگتا ہے اس کو کسی چیز میں لذت نہیں ملتی کی توفیق ہو جاتی ہے اور عمل کرنے لگتا ہے اس کو کسی چیز میں لذت نہیں ملتی کھانا ہے، بینا ہے سب ہے لیکن نماز میں جو مزہ ولذت ہے قر آن پاک میں جو گریہ طاری ہو جاتا تھا اور روتے تھے تو گریہ طاری ہو جاتا تھا اور روتے تھے۔

حضور علی تہد کی نماز میں قرآن پاک کی تلاوت فرماتے ہے، بھی ایسا بھی ہو تا تھا کہ ایک ایک آیت پر صبح ہو جایا کرتی تھی ایک جگہ حضور علیہ ایسا بھی ہو تا تھا کہ ایک ایک آیت پر ﴿إِنْ تُعَدِّبُهُمْ فَانَّهُمْ عِبَادُكَ وَإِنْ تَعْفِرْ لَهُمْ فَانَّهُمْ عِبَادُكَ وَإِنْ تَعْفِرْ لَهُمْ فَانَّكُمْ عَبَادُكَ وَانْ تَعْفِرْ لَهُمْ فَانَّكُمْ عَبَادُكَ وَانْ تَعْفِرْ لَهُمْ فَانَّكُمْ عَبَادُ بَار بار براحت رہے یہاں تک کہ صبح ہوگئے۔

قرآن پاک میں اس قدر لذت ہے اگر دل ہمار اپاک ہو جائے ، دل جو ہے ہمار اوہ دل بن جائے صحیح معنوں میں ،اس میں کینہ نہ ہو بغض نہ ہو تکبر نہ ہو حسدنہ ہو، ابھی آپ نے سنامولانانے فرمایا۔

بھی دل میں کیا ہو؟ دل دل بن جائے بین اللہ کی محبت بیدا ہو جائے اس کے اندر اللہ تعالیٰ اور پھر اللہ کے رسول پاک عظیمہ کی محبت بیدا ہو جائے اور اللہ والوں کی محبت بیدا ہو جائے تب بچھ کا میاب ہے۔ زندگی گھٹی جارہی ہے روز، ضبح شام گھٹی جارہی ہے ایک بزرگ تھے وہ جارہ ہے تھے کس نے سوال کیا: حضرت کہنے کیا حال ہے ؟ دیکھئے اس کو کہتے ہیں خوف، فرمایا کہ اس کا کیا حال پوچھتے ہو جس کے بیچھے ملک الموت کے ہوئے ہیں، اسے معلوم نہیں کہ مر کے جنت میں جائے گایا جہنم میں بھجاجائے گا، جس کے گناہ بڑھتے جارہے ہیں اور نیکیاں کم ہیں اس کا کیا حال ہو چھتے ہو!

توضیح طریقے سے ہم دن گذاریں پھر رات کو غور کریں، میں اکثر کہا کہ تا ہوں کہ جب رات کو سب چیز وں سے فارغ ہو جائیں اور بستر پر جائیں تو سوچیں سمجھیں حساب لیں کہ آج کا دن ہمارا کیسا گذرا؟ کتنی ہم نے نیکیاں کیں اور کتنے ہم سے گناہ ہوئے اگر نیکیاں زیادہ ہو ئیں تواللہ کا شکر ادا کریں اور اگر گناہ زیادہ ہوئے تو روئیں اور معافی مانگیں اللہ تبارک و تعالیٰ سے ، اور کوشش کریں کہ کل انشاء اللہ ایسانہ ہوگا کل اس کے خلاف کریں گے ، نیکی ہوئے ہی کام آئیگی۔

جب الله كاخوف دل ميں آجاتا ہے، خوف و محبت دو چزیں ہیں دونوں الله كوبہت پسند ہے ایک خوف سے آنسونكل آنا ہے، سنى كوئى بات اور آنسو نکل آیااللہ کے خوف ہے، یہ آنسو جہنم کوسر دکر دیگا اور اللہ تعالیٰ اس کو پیار کریں گے محبت کریں گے۔

ہم لوگ غفلت میں ہیں غافل ہیں لیعنی کام بھی کرتے ہیں مگراس کی
روح ہمارے دل میں نہیں، ہے عبادت کی روح جو ہے وہ کیا ہے اللہ کے
ساتھ اس کا تعلق قوی ہواور صحح ہواور اللہ تعالیٰ کے ذکر میں مشغول رہیں زبان
چلتی رہے، کام کرتے رہیں مگر زبان پر اللہ کانام اور دل میں اس کا خیال رہے۔
چلتی رہے، کام کرتے رہیں قلیْ اللہ خیل و الآخو و تحییر قبر لیمن اتھی کے دنیا تو قلیل ہے
چھ بھی نہیں ہے اور آخرت تو ہمیشہ رہنے والی اور باقی رہنے والی چیز ہے، اس
کا شکر اداکر ناچاہئے کہ اللہ تعالیٰ نے مولانا کے دل میں ڈال دیا اور روزانہ صحح
بیان ہو تاہے اور آپ لوگ جمع ہوتی ہیں بوی بات ہے جس پر اللہ تعالیٰ کا شکر اداکر ناچاہئے۔

تو بھی اللہ جس کو چاہتاہے ہدایت کر تاہے اور اس کا قدم اٹھتاہے کہ وہ اللہ کاذکر سنے اللہ کی یادول کے اندر پیدا ہو، اللہ کی اطاعت اور فرمال برداری کرے ، یہ دنیا مٹ جانے والی ہے آخرت کام آنے والی ہے ہمیشہ ہمیشہ ہمیشہ خیش ﴿خلِدِیْنَ فِیْهَا اَبَداً﴾ اور اس میں داخل ہوں گے ہمیشہ ہمیشہ کے لئے، جنتی لوگوں کو خطرہ لگارہے گا کہ کہیں ایسانہ ہو اللہ تعالیٰ جہنم میں بھیج دیں جنت سے نکال کے توان کو مطمئن کر دیا جائے گا کہ ہمیشہ رہو جنت کے اندر مجھی ایسانہ کیا جائے گا، جو جنت میں داخل ہو گیا ہی وہی کامیاب ہے۔

جہنم سے پناہ مانگنا چاہئے ، ہزرگان دین رویا کرتے تھے اللہ کی عبادت کیا کرتے تھے،روتے تھے اور تڑیتے تھے ہم کوگ نافرمانی اور گناہ کر کے بھی ست ہیں جہاں تک ہو قرآن یاک کی تلاوت کریں،اللّٰہ کاذ کر کریں،کلمہ شریف پڑھیں الله كانام ليس الألِلة إلا أَنْتَ نفى اثبات الله تعالى كے ذكر ميس مشغول رئيں ﴿ وَالدَّا كِويْنَ اللَّهَ كَثِيرًا وَّ الدَّاكِرَات ﴾ كثرت عدالله كاذكركرن وال مر داور كثرت سے الله كاذكركرنے والى عورتيں ﴿ أَعَدَّ اللَّهُ لَهُمْ مَغْفِورَةً وَّ اَجْوًا عَظِیْمًا ﴾ ان کی مغفرت کردی جائیگی اور جنت میں داخل ہوں گے آپ لوگ واقعتاً جنت کی طرف جار ہی ہیں اللہ کی بات سننے کے لئے جمع ہو جاتی ہیں، حضور علیہ کی بات سننے کے لئے جمع ہو جاتی ہیں، بزر گان دین کی باتیں سننے کے لئے جمع ہو جاتی ہیں اور اس کو سنیں ماشاء اللہ سے بہت بڑی نیکی ملی ہے آپ کو بہت بڑی صحبت ملی ہے اور پھراس کے ساتھ اللہ سے تو یہ اور دعا بھی کریں کہ یااللہ جو سناہے ہم نے اس پر عمل کرنے کی توفیق عطافرما۔ حضرت بی بی رابعه بصریه جو بین ایک عورت ذات اور نهایت الله کی ولی اور بہت زیادہ بزرگ تھی وہ کہتی تھی پااللّٰدرات کو کمبی کر دیے 🚅 جاگنا ہو تو جاگ لے افلاک کے سائے <u>تلے</u> حشر تک سونا پڑے گا خاک کے سائے تلے زندگی چندروزہ ہے جاگنا ہے تو جاگ لے اور اللہ تعالیٰ کی عبادت کرنا فل کا پڑھنا، تہجد کا پڑھنا، قرآن کا پڑھنا، کلمہ شریف کا پڑھنا،اللہ کے ذکر

میں مشغول رہنا شریعت کا قانون ایبا ہے ساراکام عبادت بن گیا، ہر چیز عبادت بن گی، اللہ کی مرضی کے مطابق ہو تواللہ تعالیٰ راضی ہو جائے گاجب اللہ راضی ہو گیا تو سب کچھ مل گیا، صحابہ رضوان اللہ علیہم اجمعین کو جو اللہ تعالیٰ نے خوشخبری سنادی ﴿ رضی الله عنهم و رضوا عنه ﴾ اللہ ان سے راضی وہ اللہ سے راضی ہو گئی تو نقصان ہی نقصان ، دنیاناراض ہو جائے کوئی ہو گیاد نیااگر ساری راضی ہو گئی تو نقصان ہی نقصان ، دنیاناراض ہو جائے کوئی پرواہ نہیں اللہ راضی ہو اللہ کے رسول پاک علیہ راضی ہوں وہ کیسے راضی ہوں؟ شریعت و سنت کے مطابق عمل کرے ، شادی میں غمی میں اور جو بھی حالات پیش آتے ہیں تمام معاملات میں سنت اور شریعت کے مطابق عمل کریں ، خلاف شرع کام نہ کریں اور اگر گناہ ہو جائے تو فور ا تو بہ کریں اللہ تعالیٰ معافی فرماد سے والے ہیں۔

تو بھی زندگی چندروزہ ہے کیا ٹھکانہ ہے اس لئے ہم سب کو چاہئے کہ ہم اللہ کی یاد میں لگے رہیں اللہ کے ذکر میں لگے رہیں اور دنیا کے کاروبار سب کچھ کریں بس ساراکام بن جائے گا۔

بھی طبیعت اتن زیادہ خراب ہے میں بولنے سے بالکل معذور ہوں لیکن میں آیا تو کچھ نہ کچھ بولنا پڑا، بہت اچھا آج کا بیان سن کر میری عجیب کیفیت ہوئی میرے اوپر جو اثر ہوا میں گئی بیان نہیں کر سکتا اللہ تعالی ہم سب کو عقل عطافر مائے جو سنتے ہیں اس سے دل میں اثر ہواور عمل کی توفیق ہو، اللہ تعالی عطافر مائے جو سنتے ہیں اس سے دل میں اثر ہواور عمل کی توفیق ہو، اللہ تعالی

بهم سب كو عمل كى توفيق عطا فرماوے اور الله بهم سب سے راضى بو جائے اور جارائيان پر خاتمہ بوء لا الله الله الله مُحَمَّد دَّسُوْلُ اللهِ

ایمان پر خاتمه ہو بزرگان دین رویا کرتے تھے ،خواجہ حسن بھر ک ٌ بہت بڑے محدث بہت بڑے اللہ کے ولی ہیں، بہت رویا کرتے تھے، ترایت رہتے تھے بہت زیادہ روتے تھے لوگوں نے یو چھاحضرت آپ کیوں روتے ہیں کیا گناہوں کی وجہ سے؟ فرمایا نہیں میں خاتمہ کے خوف سے رو تا ہوں ایمان پر ہارا خاتمہ ہو اس خوف ہے میں رو تار ہتا ہوں، ہم لوگوں کو کوئی خیال پیدا نهيس موتاكه ايمان يرخاتمه مو"تُوفّني مُسْلِمًا وَ ٱلْحِقّني بالصّالِحِيْن " يد دنياچندر وزه ہے مث جانے والى اور فناموجانے والى ہے ﴿ قُلْ مَمَّا عُ الدُّنيَّا قَلِيْلٌ وَالْآخِرَةُ خَيْرٌ لِمَنِ اتَّقَى ﴾ ونيا قليل ہے فانى ہے مث جانے والى ہے اور آخرت باقی رہنے والی چیز ہے، اے اللہ ہم سب کوجو حاضر ہیں اس وقت اور جو غائب ہیں ان کو بھی اس پر عمل کرنے کی تو فیق عطا فرما، ہم سب کو اپنی محبت عطا فرمااور حضور علي عليه كي محبت عطا فرما،الله والوں كي محبت عطا فرمااور الله ياك اينے ذكر كى اور فكر كى توفيق عطا فرما، ہمارى زندگى كامياب ہو جائے بِي! رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيْمُ ، لاَ اِللهَ اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَّسُوْلُ اللَّهِ، دعاء كروالله تعالى بم سب سے راضي موجائے۔

#### ببعت بعدمجلس

مسعوده خاتون، صدیقه خاتون، آمنه خاتون بنات حضرت مولانا محمد قمر الزمان صاحب، عارفه خاتون بهو حضرت مولانا محمد قمر الزمان صاحب، و والده اکبرخال صاحب جالیوالے۔

يُرْصَ وَ مِن الرَّحِيْمِ، الْأَلِهُ اللهُ مُحَمَّدٌ رَّهُ وْلُ اللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّحِيْمِ، بسْمِ اللهِ الرَّحِمْنِ الرَّحِيْمِ، الأَالِهُ اللهُ مُحَمَّدٌ رَّهُ وْلُ الله، اَشْهَدُ اَنْ الآالِهُ اللهُ وَاَشْهَدُ اَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ.

میں گواہی ویتی ہوں اللہ تعالیٰ کے سواکوئی عبادت کے لاکق نہیں ہے اور حضور علیہ اللہ تعالیٰ کے بندے ہیں اور اللہ تعالیٰ کے آخری رسول ہیں، ایمان لائی میں اللہ تعالیٰ پر اور اس کے رسولوں پر اور اس کی کل کتابوں پر اور اس کے کل فرشتوں پر قیامت کے دن پر تقدیر پر دوز خ پر اور جنت پر، پر اور اس کے کل فرشتوں پر قیامت کے دن پر تقدیر پر دوز خ پر اور جنت پر، پر اللہ! میں تو بہ کرتی ہوں کفر سے بدعت سے اور تمام گناہ کبیرہ سے اور شمام گناہ کبیرہ سے اور شمام گناہ کبیرہ سے اور شمام گناہ کبیرہ سے مطابق اور صغیرہ سے ، پاللہ! میں عہد کرتی ہوں کہ جہاں تک ہوگا شریعت کے مطابق عمل کروگی اور خلاف شرع باتوں سے پر ہیز کروگی، پر اللہ ! تو فیق عطا فرما، میں

بیعت ہوئی ہوں بزرگان دین کے جاروں سلسلے میں نقشبندیہ، چشتیہ، قادریہ، سہر وردیہ، ان چاروں سلسلے میں میں نے بیعت کیا آپ قبول فرمالیں اور ہم سبب کو اپنی محبت عطا فرما کیں، اور بزرگان دین کا فیض و برکت ہم سب کو نصیب فرما اور دین پرعمل کرنے کی توفیق عطا فرما کیا اللہ! ہم سب کو اپنا بنالے اور ہم سب سے راضی ہوجا۔

لاَ إِلٰهُ إِلاَّ اللّٰهُ مُحَمَّدٌ رَّسُوْلُ اللّٰهِ

# نسخير رضاءالهي

#### اقتناس

افسوس! کیا بتاؤں کہ ہمارا کیا حال ہے؟ غفلت طاری ہے اور غفلت چھائی ہوئی ہے اللہ تعالی نے فرمایا ﴿لا تله کم اموالکم و لا او لا دکم عن ذکر الله ﴾ یعنی تم کو تمہارے اموال اور اولا داللہ کی یاد سے ، اللہ کے ذکر سے غافل نہ کر دے ، غفلت ام الا مراض ہے ، اس لئے بیدار ہو جاؤ ، جاگواس سے پہلے جگائے جاؤ ، اللہ اور اللہ کے رسول علیہ کی مرضی پر عمل کرو ، ہم کواور آپ کواللہ تعالی تو فیق عطافر مائے۔

حفرت رحمة الله عليه كى زندگى كاسب سے آخرى يادگار بيان بُهو مفرت مولانا محمد قرالزمان صاحب دامت بركاتهم كے مكان پر بموقع مجلس خاص (خواتين) ٢٠١ر مضان المبارك الماج بمطابق سارا بريل 199ء كو بواتھا۔ حدم درشد حرعد الكر فررس

#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْم

الله تعالیٰ کی یہ بہت بزی مہر بانی اور کرم و احسان ہے کہ ہمارے حضرت مولانا محمد قرالزمان صاحب نے اس مجلس کو قائم کیا، بس الله نے دل میں ڈال دیا جسکی وجہ سے کیسی کیسی باتیں ہم سن رہے ہیں، یہ اسلئے تاکہ ہمارے دل میں اس کا اثر ہو جب اثر ہوگا تو دل کی حالت بدل جائے گی، دوسری ہی حالت ہو جائے گی، دوسری ہی حالت ہو جائے گی، اللہ اور رسول علیہ کی اگریہ باتیں دل میں اثر کر جائیں اور اس کے بحد علی کی توفیق ہو جائے تو یہی کا میابی ہے

#### زندگی گھٹی جارہی ہے

ایک بزرگ سے کسی نے پوچھا حضرت! آپ کا کیا حال ہے؟ (وہ اللہ کے ولی تھے، بہت بوے عالم تھے) فرمایا اس کا حال کیا پوچھتے ہوجس کی زندگی گھٹی جارہی ہے اور گناہ بوجت جارہے ہیں، اسے نہیں معلوم کہ مرکے جہنم کی طرف جائے گایا جنت کی طرف، دیکھئے! استے بوے ولی، مگرخوف کا بیرحال تھا، اللہ تعالیٰ آپ کو بہتر سے بہتر جزائے خیر دے۔

خیر! میں بی عرض کررہاتھا کہ اللہ تعالی نے حضرت مولانا کو بیہ تو فیق عطا فرمائی

جس کی وجہ سے بیمجلس قائم ہوئی جس سے مرد بھی فائدہ اٹھارہے ہیں، عورتیں بھی فائدہ اٹھارہ ہیں، آپ لوگ سنیں اور سن کرعمل کریں، عمل بڑی چیز ہے، بس یمجلس ایک بڑی نعمت ہے، اللہ تعالیٰ بی نے آپ کے دل میں ڈالا، اللہ تعالیٰ آپ کو بہتر سے بہتر جزادے اور در جات بلند فرمائے۔ (آمین)

#### نا فرمانی اورگناہ سے طاعت کی لذی ہوجاتی ہے

سیکسامبارک مہینہ آیا تھا، اللہ والے روتے تھے اور دعاکرتے تھے کہ اب اللہ! بیمبارک مہینہ پھرعطا فرما، اس کے تین عشرے ہیں حدیث میں ہے کہ "اوله رحمة و او سطه مغفرة و آخرہ عتق من النیران" یعنی پہلا عشرہ رحمت کا ہے اور آخری عشرہ جہنم سے آزادی کا ہے، اس ماہ مبارک میں اللہ کی رحمت کی بارش ہوتی ہے، بیمبارک مہینہ ہے اس کی رعایت مبارک میں اللہ کی رحمت کی بارش ہوتی ہے، بیمبارک مہینہ ہے اس کی رعایت کریں، گناہوں سے بچیں، نافر مانی اور گناہ کے بعدطاعت کی لذت ختم ہو جاتی ہے، اللہ تعالیٰ کی عبادت، طاعت اور ذکر میں وہ لذت ہے کہ اللہ اکبر! اسے کوئی کیا سمجھ سکتا ہے!؟

#### معرفت رب اورخشیت رب دونو ل ضروری ہے

دیکھیں! ہمارا کیا حال ہے؟ اپنے کو دیکھ لیس، دل ٹولیس، اللہ کا خوف اور اللہ کی محبت دونوں ضروری ہے، اللہ کا خوف دل کے اندر آجائے تو پھروہ نافرمانی سے بچے گا،امم سابقہ پر جو عذاب آئے وہ اللہ تعالیٰ کی نافرمانی کی وجہ سے

آئے، کوئی بندر بنادیا گیا، کوئی خزر بنادیا گیا، کوئی زمین میں و صنسادیا گیا، کسی پر آگ برسادی گئی، یہ سب نافرمانی کا نتیجہ ہے، جہاں تک ممکن ہو نافرمانی سے بچیں،اللہ سے توفیق مانگیں۔

#### الله تعالیٰ کو راضی کرنے کی فکر کریں

یہ مبارک مہینہ اب جارہاہے خداجانے پھر ملے نہ ملے (۱) زندگی کا کیا ٹھکانہ ہے، اس مبارک مہینہ میں بھی ہم نے اگراپنے آپ کونہ بدلااور ہماری حالت جیسی کی تیسی ہی رہی تو افسوس کی بات ہے، اللہ تعالی ہم سب کو اپنا بنالے اور ہم سے راضی ہوجائے، حضور اکرم علیہ کے صحابہ کرام کے بارے میں قرآن کریم میں آیا ہے ﴿ رضی اللّٰه عنهم و رضوا عنه ﴾ یعنی بارے میں قرآن کریم میں آیا ہے ﴿ رضی اللّٰه عنهم و رضوا عنه ﴾ یعنی اللّٰہ ان سے راضی ہوگئے ، تو بھائی! اللہ کو راضی کرنے کی فکر کریں اور اس کی صورت یہی ہے کہ نافر مانی سے بچیں اور فرمان بردار بن جا کیں۔

#### غفلت ام الا مراض ہے

افسوس! کیا بتاؤں کہ ہمارا کیا حال ہے؟ غفلت طاری ہے اور غفلت چھائی ہوئی ہے، اللہ تعالی نے فرمایا ﴿لاتلهکم آموالکم ولا اولادکم عن

<sup>(</sup>۱) قلندر ہرچہ گویددیدہ گوید احضرت کی زندگی کا یہ آخری رمضان تھابلکہ آخری بیان تھااس لئے کہ اس کے بعد اتناطول بیان نہیں فرمایاس کے بعد آپ استخاص کے بعد اتناطول بیان نہیں فرمایاس کے بعد آپ ایچ رب حقیقی سے جالمے انالله و اناالیه راجعون حق تعالی آپ کی قبر کو منور فرمائیں۔

ذكر الله گینی تم كو تمہارے اموال اور اولاد الله كی یاد سے ، الله کے ذکر سے عافل نه كردے ، غفلت ام الا مراض ہے ، اس لئے بیدار ہو جاؤ ، جاگواس سے پہلے كه جگائے جاؤ ، الله اور الله كے رسول علیہ كی مرضی پر عمل كرو ، ہم كو اور آپ كواللہ تعالى تو فتی عطا فرمائے۔

#### دین کی طرف تشویق وترغیب

ریہ جو مجلس ہورہی ہے بہت بڑی نعمت ہے،اس کی قدر جانیں اور زیادہ سے زیادہ مر د و عورت آکر ان بیانوں کو سنیں اور فائدہ اٹھائیں، میرا دل معترف ہے کہ اللہ نے مولانا کے دل میں ڈال دیا جس کی وجہ سے بیہ مجلس ہورہی ہے،یہ ایک عظیم نعمت ہے،اس لئے اللہ کاشکر اداکر و۔

دوستو! بزرگو! مولانا کے لئے دعا کرو، ہم دعا کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ آپ کے در جات بلند فرمائیں اور زیادہ سے زیادہ اللہ تعالیٰ توفیق عطا فرمائیں کہ آپ دین اور قرآن وحدیث کی باتیں بتاتے رہیں،اللہ تعالیٰ آپ کو بہتر سے بہتر جزاعطا فرمائے،اللہ آپ کو صحت وسلا متی سے رکھے۔

یااللہ! تو ہماری دعاؤں کو قبول فرمالے اور سب کے سب اللہ کے خاص بندے بن جائیں، نافرمانی چھوڑ دیں، انلہ راضی ہوجائے، بس اس فکر میں رہیں، اللہ تعالیٰ گناہوں سے اور نافرمانی سے ناراض ہوتے ہیں ،اور فرماں بردار بن جانے سے راضی ہوتے ہیں، اللہ تعالیٰ کو راضی کرنے کی ہم کوشش اور فکر کریں، بس اللہ تعالی ہم سب کو تو فیق دے اور اپنا بنالے اور راضی ہو جائے۔

یہ مبارک مہینہ جارہاہے" و آخو ہ عتق من النیو ان"ر مضان کا آخری عشرہ جہنم سے آزادی کاہے، سجان اللہ!ایی ایسی نعمیں ہم کو ملیں پھر بھی ہم ناشکری کریں!اور کفران نعمت کریں! اللہ تعالی ہمیں شکر کی توفیق دے، ہم سب کواپنابنالے اور عمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے، نافر مانی سے بچائے اور اپنا فرمال بردار بنالے ، اپناخوف دل میں ڈال دے ، ہم سب کو اپنی محبت عطا فرمائے، ہمارے دل میں وہ نور آجائے جس سے اللہ تعالی دکھلا تاہے ، اپنا بنالیتا ہم سب پر رحم فرمائے اور یہ مجلس ایسی ہی قائم رہے اور ہم سب کو فائدہ پنیخارہے ، یا اللہ! قبول فرمائے (آمین)

رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيْمُ وَتُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيْمُ وَتُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّاحِمِيْنَ، أَنْتَ التَّوَابُ اللَّهِ اللَّهِ مُحَمَّدٌ رَّسُوْلُ اللهِ .



### چند زرین صیحتیں اور جامع د ستور العمل

احقر مرتب عرض کرتا ہے کہ بیرزین تقییجیں جی چاہا کہ اس کتاب "روح البیان" حصہ اول کا اختتام بھی مرشدی و مولائی حضرت اقدس پرتا پگڑھی دامت برکاتہم کے دست مبارک سے تحریر کئے ہوئے ایک مضمون پر کیا جائے جس کوعارف باللہ حضرت مولانادامت برکاتہم نے ایک مسترشد کی درخواست برکاتہم نے ایک مسترشد کی درخواست برایک روز قلم برداشتہ خود تحریر فرمادیا تھا، بلاشبہ بیہ مضمون ہر طالب آخرت کے لئے ایک بہترین دستور العمل ہے ہم سب کوچاہئے کہ بطور و ظیفہ و شجر کا مسلسلہ اس کوپڑھاکریں اور ان بیش بہانصائے کوحرز جان بنائیں۔

#### وهو هذا

نَحْمَدُهُ وَنُصَلِّي عَلَى رَسُوْلِهِ الكّرِيْمِ آمَّا بَعْدُ !

اللہ پاک کی توحید پر قائم رہیں، سنت کی پابندی کریں، خلاف شریعت اور خلاف سنت کوئی کام نہ کریں، حضور اقد س علی ہے حکموں پر پابندی سے عمل کریں، اللہ پاک کی نافر مانی سے بچیں اگر کوئی گناہ سر زد ہو جائے فور أسبج دل سے تو بہ کریں، اللہ پاک اور حضور علیہ کی مرضیات پر عمل کریں، تقوی اختیار کریں، حرام سے پر ہیز کریں، حلال روزی حاصل کر کے کھائیں، اللہ کا

ذ کر کرتے رہیں،خوب عاجزی سے گڑ گڑا کر اللہ پاک سے دعاما نگیں ،اللہ سے ڈرتے رہیں۔

اللہ کی محبت پیدا کرنے کی کوشش کریں،اس کا طریقہ یہ ہے کہ اللہ کی محبت بیدا ہوتی ہے،اور اللہ کی محبت بیدا ہوتی ہے،اور اللہ کی محبت بزرگان دین کی صحبت میں حاصل ہوتی ہے،اس لئے اہل اللہ کی محبل میں حاضر کی دیا کریں، کسی اللہ والے سے اصلاحی تعلق پیدا کرنا بھی بہت ضرور کی ہے،اللہ کے ولی وہ لوگ ہیں جو مومن کا مل اور متقی ہیں، شریعت مقد سہ اور سنت مطہرہ کے مطابق عمل کرتا ہیں، پین جو شخص خلاف شریعت عمل کرتا ہے وہ ہر گزیزرگ اور ولی نہیں ہے،وھو کہ نہ کھائیں۔

تمای معاملات میں شریعت وسنت کے مطابق عمل کریں، شادی وغنی وغیرہ میں کوئی بات خلاف شریعت ہر گزنہ کریں، چاہے کوئی بھی ناراض ہوجائے اس کی پرواہ نہ کریں، بس اللہ تعالی اور اس کے بیارے رسول علیہ اللہ تعالی اور اس کے بیارے رسول علیہ کے راضی کرنے کی فکر کریں، صفائی معاملات کا خاص خیال کریں اور اخلاق کی در سکی کا بھی اہتمام کریں، اللہ کے ذکر میں جہاں تک ہو سکے مشغول رہیں۔ باج گاجے سے بالکل پر ہیز کریں، شرک و بدعت کے قریب نہ جائیں، برح گا جے سے بالکل پر ہیز کریں، شرک و بدعت کے قریب نہ جائیں، شرک سے بڑا کوئی گناہ نہیں اور بدعت سر اسر صلالت اور سب سے بڑی معبول نہیں، معصیت ہے لہٰذا ہر گز ہر گز ان کے قریب نہ جائیں، بدعتی کا کوئی عمل مقبول نہیں ہو تا، نماز نہ روزہ نہ بڑی ہے۔ نہ زکو ق نہ نہ نظل ، نہ فرض، کچھ بھی مقبول نہیں،

دین میں جو نئی نئی باتیں ایجاد کی گئی ہیں ان کے قریب ہر گزنہ جائیں، بس حضور علیقہ کی سنت پر مضبوطی سے عمل کرتے رہیں، انشاء اللہ فلاح دارین حاصل کرلیں گے، اللہ راضی ہو جائے گا اور جس سے اللہ راضی ہو گیا، اس کو سب بچھ مل گیا اور جس سے اللہ ناراض ہو گیا وہ سب بچھ کھو بیٹھا، اسے دین ود نیا میں خرابی اور خسارہ کے علاوہ بچھ نہ ملے گا، سب سے بڑی کا میابی بیہ ہے کہ اللہ راضی ہو جائے، بس تعلق مع اللہ سے بڑھ کر کوئی دولت نہیں، اللہ تعالیٰ ہم سب کو نصیب فرنائے۔

مسائل کو علماء ربانی سے پوچھتے رہیں اور پوچھ پوچھ کر اس پر عمل کریں،
اپنی مرضی اور تجویز سے کوئی کام نہ کریں، قرآن پاک کی تلاوت کرتے رہیں،
درود شریف اور استعفار کی کثرت کریں، موت کو کثرت سے یاد کریں اور
موت کام اقبہ کرتے رہیں۔

دنیا کو بالکل معتبر نه سمجھیں ،اکثر کو بچین ہی میں اور بہتوں کو جوانی میں موت آجاتی ہے اور بعضے بڑھاپے تک پہنچ جاتے ہیں مگر تمام عمر دنیا کا دھندا ختم نہیں ہو تا۔

قیامت کے دن سوائے دین اور تقویٰ کے کوئی چیز کام نہیں آوے گ، وہاں یہ نہیں پوچھا جائے گا کہ تم فلال کے بیٹے اور فلال کے پوتے تھے بلکہ وہاں صرف تقویٰ کام آئے گا، واجبات کو ادا کرنا اور محرمات ، مکروہات ومثنیہات کو ترک کرنا اس کانام تقویٰ ہے اس کا اہتمام رکھیں اور جس جگہ

دین و دنیوی دونوں مسلحتیں جمع ہوں وہاں دین مسلحت کو مقد مرکھیں، جو شخص
دینی مسلحت کو مقد م رکھتا ہے دنیا بھی تقذیر کے موافق اس کو مل جاتی ہے،
اور جو شخص دنیا کی مسلحت کو مقد م رکھتا ہے تو دنیا بھی اس کوہا تھ نہیں آتی۔
حقوق العباد کی ادائیگی کا خاص اہتمام کریں ان کو تلف نہ ہونے دیں اس
لئے کہ حق تعالیٰ تو خو در جیم و کریم ہیں اور پھر ان کے دربار میں انبیاء کرام اور
پیران عظام شفاعت بھی کریں گے ،اس لئے ان کے حقوق میں تو عفو و در گذر
کی امید ہے لیکن حقوق العباد کا معاملہ بہت اہم ہے ان کی مغفرت نہیں ہوگی،
اسی لئے بزرگوں نے فرمایا ہے کہ۔

مباش دریه آزار و هر چه خواهی کن که در شریعت ماغیر ازیں گناہے نیست

کچھ دوسری تصیحتیں جو دین ود نیا کے لئے مفید ہیں

وہ یہ کہ اپنی بیوی بچوں، نو کر چاکر اور رعایا و ماتحت میں سے ہر ایک کے ساتھ اس استھ ایسا ہوں اور محبت رکھیں اور ان کے ساتھ اس قدر اخلاق و مروت اور غم خواری وحسن سلوک برتیں کہ وہ لوگ بجان و دل تمہارے گرویدہ ہو جائیں، ان سب کے باوجود اگر کوئی شخص محض اپنے حسد کی وجسے تم سے ناخوش ہو تو وہ معتبر نہیں۔

ا پنے بردوں کو ادب و فرمانبر داری اور خدمت گذاری سے راضی رکھیں مگر جس چیز میں وہ لوگ معصیت کا امر کریں اس میں ان کی اطاعت ہر گزنہ کریں اس لئے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا" لا طاعة لِمَخْلُوْ قِ فِیْ مَعْصِیةِ الْحَالِقِ" حَق تعالیٰ کی نافر مانی میں کسی مخلوق کی اطاعت جائز نہیں ، اپنے چھوٹوں کے ساتھ شفقت و محبت کا ہر تاؤکریں اور اپنے عزیزوں ، بھائیوں اور دوستوں ، ہم نشینوں اور پڑوسیوں کے ساتھ اخلاص و محبت اور غمخواری و تواضع کے ساتھ رہیں ، ہر ایک کے ساتھ خندہ روئی سے پیش آئیں ، ہر مسلمان سے سلام کرنے میں پیش قدمی کریں۔

دنیا چند روزہ ہے، دنیوی معاملات کی وجہ سے آپس میں قطع تعلق نہ کریں کیونکہ کوئی گھراسی وقت برباد ہو تاہے جب اس میں رہنے والے آپس میں لڑتے جھگڑتے ہیں۔

بس ان نضحتوں پر عمل کریں، اوامرکی پابندی کریں اور نواہی سے بیخے کا اہتمام کریں، خود بھی نیک بنیں اور دوسر ول کو بھی نیک بنانے کی سعی کریں، اللہ تعالی سیحنے اور عمل کرنے کی توفق نصیب فرمائے۔ آئیں ثم آئین اللہ تعالی سیحنے اور عمل کرنے کی توفق نصیب فرمائے۔ آئیں ثم آئین اللہ مَّ وَقِفْنَا لِمَا تُحِبُ وَ تَرْضٰی مِنَ الْقَوْلِ وَالْفِعْلِ وَالْعَمَلِ وَالْفِعْلِ وَالْعَمَلِ وَالْفِعْلِ وَالْعَمَلِ وَالْفِعْلِ وَالْفِعْلِ وَالْفِعْلِ وَالْفِعْلِ وَالْفِعْلِ وَالْفِعْلِ وَالْعَمَلِ وَالْفِعْلِ وَالْعَمَلِ وَالْفِعْلِ وَالْفِعْلِ وَالْفِعْلِ وَالْفِعْلِ وَالْفِعْلِ وَالْفِعْلِ وَالْفِعْلِ وَالْعَمَلِ وَالْفِعْلِ وَالْفِعْلِ وَالْعَمْلِ مَنْ اللهُ وَاللهُ وَالْعَمْلِ وَالْمُعْلَىٰ اللهُ وَ اَصْحَابِهِ وَالْمُعْلِي وَالْمُعِينَ ، وَمُعْلِي وَالْمُعْلِي وَالْمُوالْمُولِي وَالْمُعْلِي وَالْمُعْلِي وَالْمُعْلِي وَالْمُعْلِي وَالْمُعْلِي وَالْمُعْلِي وَالْمُعْلِي وَالْمُوالْمُولِي وَالْمُعْلِي وَالْمُعْلِي وَالْمُعْلِي وَالْمُعْلِي وَالْمُعْلِي وَالْم



## قربالہی کے دوذریعے ذکرو فکر

#### اقتباس

ہمیں چاہئے کہ اپنا معمول بنالیں اور کسی وقت بیٹے کر اپنے عمل کا محاسبہ کا بین مؤمن کی یہی شان ہوتی ہے کہ وہ اپنے اعمال کا محاسبہ کر تار ہتا ہے اگر اچھاپا تا ہے توشکر او اکر تا ہے اور اگر نقصان وقصور پاتا ہے تو تو بہ و استغفار کر تا ہے اور اس بات کی فکر کر تا ہے کہ دوسرے دن اس کی تلافی ہوجائے اسی طرح ہم کو چاہئے کہ روزانہ ہم سوچا کریں کہ آج کے دن ہم نے کتنے گناہ کئے ہیں ؟ اور آج ہم نے کتنی نیکیاں جمع کی ہیں ؟ بڑے خوش بحت ہیں وہ اور آج ہم نے کتنی نیکیاں جمع کی ہیں ؟ بڑے خوش بحت ہیں وہ لوگ جواس فکر میں رہتے ہیں۔

حضرتٌ کا یہ بیان دارالعلوم محمدیہ ، قصبہ گھوی ضلع اعظم گڈھ کے سنگ بنیاد گئے کے موقع پر ہوا، جس میں حضرت والاً نے سامعین کو قرب الہی کے حصول کی ترغیب دلاتے ہوئے اس کے ذرائع کواجاگر فرمایا۔ الْحَمْدُ لِلهِ! نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنُوْمِنُ بِهِ وَ نَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ، وَنَعُوْدُ بِاللهِ مِنْ شُرُوْرِ أَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلاَ مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُضْلِلْهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لَآالِلهَ إِلَّااللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُوْلُهُ، وَحُدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُوْلُهُ، وَصَلَّى الله تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْماً وَصَلَّى الله تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْماً كَثِيْراً كَثِيْراً مُقَالِمُ اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْماً كَثِيْراً كَثِيْراً مُقَالًا اللهُ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْماً كَثِيْراً كَثِيْراً مُقَالِمًا بَعْدُ !

فَأَعُوْذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ، بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ ﴿ يَاللهِ الرَّحْمٰنِ اللّهِ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَّاقَدَّمَتْ لِغَدٍ وَّ اتَّقُوا اللّهَ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَّاقَدَّمَتْ لِغَدٍ وَّ اتَّقُوا اللّهَ اللهِ وَلَا تَكُونُوْ الكَالَدِيْنَ نَسُوا اللّهَ فَانْسلهُمْ إِنَّ اللهَ خَبِيْرٌ بِمَا تَعْمَلُوْنَ وَلاَ تَكُونُوْ الكَالَّذِيْنَ نَسُوا اللهَ فَانْسلهُمْ اللهَ مَا اللهَ فَانْسلهُمْ اللهَ اللهَ اللهِ اللهُ ا

اے ایمان والو! اللہ سے ڈرتے رہو، اور ہر ہر شخص دیکھ بھال لے کہ کل کے واسطے اِس نے کیا بھیجا ہے؟ اور اللہ سے ڈرتے رہو، بیشک اللہ تعالیٰ کو تمہارے اعمال کی سب خبر ہے، اور تم ان لوگوں کی طرح مت ہو جنہوں نے اللہ تعالیٰ کے احکام سے بے پروائی کی، سواللہ تعالیٰ نے خود ان کی جان سے ان کو بے پرواہنادیا، یہی لوگ نا فرمان ہیں، اہل نار اور اہل جنت باہم برابر نہیں، جو

اہل جنت ہیں وہ لوگ کا میاب لوگ ہیں۔

میں اس کااہل نہیں ہوں کہ ایسے اکا بر علماء کے سامنے زبان کھولوں آپ حضرات کی بیہ محبت اور حسن ظن ہے کہ مجھ سے بیان کرنے کے لئے ار شاد فرمایا اس بستی میں میرا آنااس سے قبل مجھی نہیں ہواتھا، یہ بھی آپ حضرات کی محبت اور طلب ہی ہے کہ مجھ جبیباضعیف ونا تواں اور کمزور و بیار اتنے دور دراز کاسفر کر کے آپ کی نستی میں حاضر ہو گیااس سے میرادل مسرور ہے مسرور ہی نہیں بلکہ مخمور ہے، آپ حضرات سے ملا قات کر کے دل بہت خوش ہوا مدرسہ کی بنیاد بڑیاس میں شرکت نصیب ہوئی، یہ میری سعادت ہے، میں نے دل و جان سے مدرسہ کی تغمیر وتر تی اور کامیابی کے لئے دعا کیااللہ تعالیٰ قبول فرمائے۔ بیان سے پہلے یہ عرض ہے کہ ہم سب لوگ بیربات سمجھ لیں کہ جب بھی ہم کسی مجلس وعظ میں نثر کت کے لئے اپنے گھرسے چلیں تواینے کو مریض سمجھ کر چلیں،اس لئے کہ در حقیقت علماءر بانی طبیب ہیںاور ہم لوگ مریض ہیں لہٰذاہم کوان سے اپنے امر اض روحانی کاعلاج کرانا جاہئے اور اس سلسلہ میں جو اِ تیں یہ حضرات بتادیںان پر عمل کرناچاہئے ، پس ہم سب لوگ اپنی نیت کو

یہاں اللہ کاذکر ہوگا، اللہ کے محبوب حضور علیہ کاذکر ہوگا، اولیاء کرام کاذکر ہوگا، اولیاء کرام کاذکر ہوگا، بزرگان دین کے تذکرے ہوں گے، نیت کوبڑا دخل ہے، حدیث پاک

صحیح کرلیں، لعنی این نیت اصلاح کی ہی ہونی جاہئے کیونکہ بیر ذکر کی محفل ہے،

میں آیا ہے"انما الاعمال بالنیات" یہ بخاری شریف کی پہلی حدیث ہے،

حضور اقدس علی کار شاد ہے کہ اعمال کا دار و مدار نیت پر ہے اس لئے پہلے ہم اپنی نیتوں کو درست کریں، بیان کرنے والوں کو بھی چاہئے کہ اللہ ہی کے لئے بولیں، ہمارے دل میں بیہ تراپ ہواور ہمارے دل میں بیہ در د ہواور ہم دل و جان سے بیہ بھی دعا کریں کہ اے اللہ! ہمارے بولئے میں برکت عطا فرمااور ہمارے بولئے میں برکت عطا فرمااور ہمارے بولئے میں کہ تفع ہو، حضرت غوث پاک رحمۃ اللہ علیہ اپنے وعظ میں بیان فرماتے ہیں کہ ''اے اللہ! میں گو نگا تھا آپ مجھ کو مخلوق کے در میان لائے لہذا آپ ہی سے درخواست ہے کہ میرے بولئے سے لوگوں کو نفع ہو اور اگر میرے بیان سے نفع نہ ہو تو پھر مجھ کو اسی گمنامی میں لوٹاد ہے۔''

اس سے ہم کو سبق لینا چاہئے کہ ہم اللہ ہی کے لئے بولیں اور اللہ ہی کے لئے سنیں، سننے کا مقصد بیہ ہونا چاہئے کہ عمل کریں گے، اپنی زندگی میں تبدیلی لائیں گے، بیان اور وعظ روح کی غذا اور دل کی دواہے، قر آن مجید اللہ کی مقدس کتاب ہے، اس کے بارے میں اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں ﴿ یَا اَیُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَ تُکُمْ مَّوْعِظَةٌ مِنْ رَّبِکُمْ وَ شِفَاءٌ لِیّما فِی الصُّدُورِ وَهُدًی وَ رَحْمَةٌ لِلْمُؤمِنِیْنَ ﴾ اے لوگو! تمہارے پاس تمہارے رب کی طرف سے ایک ایس چر آئی ہے جو نصیحت ہے اور دلول میں جوروگ ہیں ان کے لئے شفا ایک ایس چر آئی ہے جو نصیحت ہے اور دلول میں جوروگ ہیں ان کے لئے شفا ہے اور رحمت ہے ایمان والوں کے لئے۔

اس کتاب پہمیں دل سے ایمان لانا چاہئے اور اس کی تصدیق کرنی چاہئے، پیدا یمان و تصدیق بہت بڑی دولت ہے، ہمارے اسلاف کو یہی دولت حاصل

تھی اوریہی ان کااصل سر مایہ تھا، جس کی وجہ سے وہ دنیاوما فیہا سے مستغنی تھے، ہمارے اسلاف کا کیا حال تھا؟ نہ ان کے پاس اونچے اونچے مکان تھے، نہ بہت زیادہ مال ود ولت تھی، مگر پھر بھی ان کا بیہ حال تھا کہ بھٹے پرانے کپڑے ہیں، ا پیو ند لگے ہوئے ہیں اور پیو ند بھی کیڑے کے نہیں بلکہ چڑے کے پیو ند ہیں لیکن قلب میں ایسی قوت تھی کہ *کسر* کی اور قیصر سے مقابلہ کاعزم رکھتے تھے اور بڑی بڑی طاقتور حکومتوں سے ذرہ **برابر نہیں ڈرتے تھے،ایک شاعر نے صحا**بہؓ کی اس شان کاخوب ہی نقشہ کھینچاہے اور بہت عمدہ انداز سے اس کواد اکیا ہے۔ عباؤں میں پیوند، پھر شکم پر قدم کے تلے تاج کسریٰ وقیصر غذانان بو،وه بھی کمتر میسر گرہاتھ میں زور تسخیر خیبر م مجھی اہل ایماں کی پیچان ہیہ تھی مستجھی اہل اسلام کی شان ہیہ تھی جھو نپرٹوں میں رہتے ہیں کپڑے کھٹے ہوئے پہنے ہیں مگر دل میں اللہ و ر سول کی محبت بیوست ہے صحابہ کرام کی بیہ شان تھی کہ اللہ کی راہ میں مرمٹنے والے اور اللہ کی راہ میں جان ومال ، عزت و آبرو، سب کچھ قربان کر دینے والے تھے،ان کواللہ ور سول کے مقابلہ میں کسی چیز کی پروانہ تھی،ا نہیں کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا یہ ارشاد ہے ﴿ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّوْ فَا ﴾ لیمی اللہ تعالیٰ ان ے محبت فرماتے ہیں اور بیہ لوگ اللہ تعالیٰ سے محبت کرتے ہیں ان حضرات کو الله تعالی ہے تعلق تما قرآن پاک ہے ان کا تعلق سیحے ہو گیا تھااس کئے وہ اللہ کی کتاب کواللہ کی کتاب سمجھ کریڑھتے تھے جس کی وجہ سے دلوں میں ایک

عجیب کیفیت پیداہوتی تھی،ان کے دل دہل جاتے سے کہ یہ اللہ کاکلام ہے یہ اللہ کا کتاب ہے اللہ کا کتاب ہے اللہ تعالی اس کے بارے میں خودار شاد فرماتے ہیں ﴿ لَوْ اَنْزَلْنَا هَلَذَا الْقُر آنَ عَلَیٰ جَبَلٍ لَّوَ اَیْتَهُ خَاشِعاً مُّتَصَدِّعاً مِیْنْ خَشْیَةِ اللّهِ ﴾ یعن اگر هذا الْقُر آن کوکسی پہاڑ پر نازل کرتے تو تم دیکھتے کہ وہ اللہ کے خوف سے دب جا تااور ککڑے کو جا تا۔

الله اكبر! بيرالله كى كتاب اليي ب كه يهار بھىند برداشت كرتااور ككرے مکڑے ہوجاتا، آج ہمارے قلوب اس کتاب سے بھی نہیں متاثر ہوتے اور ہم الله کی آیات کو سنتے ہیں مگر جہاں تھے وہیں ہیں، ہماری زندگی میں تبدیلی نہیں آتی، ہمارے حالات نہیں بدلتے ، ہمارے دلوں میں اللہ کاخوف نہیں پیدا ہوتا، اور اللہ تعالیٰ کی الیم محبت ہمارے دلوں میں نہیں پیدا ہوتی جو سب کی محت يرغالب آجائ حالا تكة قرآن كهتاب ﴿ وَ الَّذِيْنَ امَنُوا اَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ ﴾ لیخی مؤمنین الله تعالی کی محبت کے اعتبار سے سب سے زیادہ اشد ہیں۔ اس سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالیٰ کی محبت سب کی محبت پر غالب اور سب سے زیادہ ہونی چاہئے جواللہ تعالیٰ کے سیجے بندے ہیںان کے دل کے اندر اللہ کی محبت سب پر غالب ہوتی ہے وہ ہر وقت اللہ تعالیٰ کی محبت میں سرشار ہوتے ہیں، نیز حضورا قدس ﷺ کی محت میں سب کچھ قربان کر دیتے ہیں۔ آپ خود غور فرمائيئے كه آخريه قرآن كيوں آياہے؟ محض اس لئے كه خوب عمدہ جزِ دانوں میں لپیٹ کرر کھ دیں؟ بھائی! قر آن اس لئے نہیں آیااور

عدہ جزدانوں میں لیسٹ کرر کھنے سے کام نہیں چلے گابلکہ اس کی تلاوت کرنی چاہئے اور اس کو خدا کی کتاب سمجھ کر پڑھنا چاہئے ، اس کی تلاوت اعلیٰ درجہ کی عبادت ہے ، احادیث میں اس کے بہت سے فضائل آئے ہیں حضور اقد س علی اشاد فرماتے ہیں کہ اس کے ایک حرف پر دس نیکیاں ملتی ہیں، پھر آپ علیہ ارشاد فرماتے ہیں کہ اس کے ایک حرف پر دس نیکیاں ملتی ہیں، پھر آپ علیہ ارشاد فرماتے ہیں کہ میں یہ نہیں کہتا کہ ﴿الْمَ ﴾ ایک حرف ہے بلکہ الف ایک حرف ہے اور لام ایک حرف ہے اور میم ایک حرف ہے ، تو ہالم ہی بر تمیں نیکیاں ملتی ہیں۔

۔ سجان اللہ! قربان جائے تھوڑے سے عمل پر کتنا جر وثواب اللہ تعالیٰ نے رکھاہے ،اگر آدمی اس کو پیش نظرر کھے توعمل آسان ہو جائے۔

آپ جانے ہیں کہ قیامت کے دن کام آنے والی کون سی چیز ہے؟ نہ مال
کام آئے گا، نہ اولاد کام آئے گی، نہ دوست واحباب کام آئیں گے، نہ عزیز
وا قارب، یہ مال تو مٹ جائے گا، دولت فناہو جائے گی، دنیا کی سار کی چیزیں ختم
ہو جائیں گی، آخرت میں کام آنے والی چیز توبس یہی نیکیاں ہیں جو انسان دنیا
میں کمالے، حدیث پاک میں آتا ہے کہ انسان کادنیا میں تین چیز وں سے سابقہ
پڑتا ہے، مال، اہل وعیال اور اعمال، مرنے کے بعد مال تو فور اُچھوٹ جاتا ہے،
اہل وعیال قبر تک ساتھ دیتے ہیں اور اعمال آدمی کے ساتھ رہتے ہیں، مگر دنیا
میں انسان کو مال سے بے حد محبت ہے اہل وعیال سے بھی محبت ہے، اور یہ محبت
میں انسان کو مال سے بے حد محبت ہے اہل وعیال سے بھی محبت ہے، اور یہ محبت

سرمایہ ہے اس کی محبت ہمارے دلوں میں اتن نہیں ہے جتنی کہ ہونی چاہئے۔
بھائی! مال بھی اللہ تعالیٰ کی بہت بڑی نعمت ہے ، اللہ کی راہ میں مال خرچ
کرنا بہت اچھی چیز ہے ، اسی طرح اہل وعیال بھی اللہ تعالیٰ کی نعمت ہیں ، لیکن
یہی مال واولاد بسا او قات خدا سے غافل بھی کردیتے ہیں ، چنانچہ اللہ تعالیٰ
ارشاد فرماتے ہیں ﴿ یادینَ المَنوْ الاَتُلْهِکُمْ اَمُو الْکُمْ وَلاَ اَوْلاَدُکُمْ
عَنْ ذِحْدِ اللّٰهِ ﴾ یعنی اے ایمان والو! تمہار امال اور تمہاری اولاد تم کو اللہ کے
ذکر سے غافل نہ کردیں۔

الله کی محبت جب دل میں غالب ہوتی ہے اور انسان کا تعلق جب الله تعالیٰ سے قوی ہوجا تاہے۔

نی کریم علی کی ایه حال تھا کہ اس مقد س و مبارک کتاب کی جب آپ

تلاوت فرماتے تو دو دو در کعت میں صبح ہو جایا کرتی تھی ، پائے مبارک ور م

کر آتے تھے، صحابہ عرض کرتے کہ حضور! آپ اتنی مشقت کیوں اٹھاتے ہیں؟

آپ اللہ کے رسول ہیں آپ کے بارے میں تواللہ تعالی فرما پچے ہیں کہ آپ

کے اگلے پچھلے سب گناہ معاف کردیئے گئے، تو آپ جواب میں ارشاد فرماتے

کہ ''افلا اکو ن عبداً شکوراً ''کیا میں اللہ تعالی کا شکر گذار بندہ نہ بنوں؟

یہ اللہ تعالیٰ کی وہی مقد س کتاب ہے جس کو پڑھ کرلوگروتے تھے اور کا نیتے تھے مگر اب ہم لوگ اپنا حال دیکھ لیس کتنا فرق ہو گیا ہے، فاروق اعظم م سورہ طله کی ایک آیت سن کر ایمان لائے، صدیق اکبر مکا کیا حال تھا؟ قر آن مجید کی تلاوت کرتے تھے اور روتے تھے جملہ صحابہ کرامؓ کی بہی کیفیت تھی کہ قرآن مجید پڑھتے تھے اللہ کے خوف سے لرزتے اور کا نیتے تھے ،اللہ کے ڈر سے ان کا عجیب حال ہو جاتا تھا، آج وہی کتاب ہمارے پاس موجود ہے مگر ہم کو اس کی کوئی عظمت نہیں ،اسی بناء پر اس کی کوئی عظمت نہیں ،اسی بناء پر ان کی کوئی عظمت نہیں ،اسی بناء پر ان مدارس کی طرف بھی ہماری توجہ نہیں جن میں قرآن پاک کی تعلیم دی جاتی ہے ،یہ مدارس دین کے قلعے ہیں ان کی حفاظت بہت ضروری ہے ،ان کی ماد واعانت ضروری ہے یہ بچ جو علم دین کے طالب ہیں ان کی بڑی شان امداد واعانت ضروری ہے یہ بچ جو علم دین کے طالب ہیں ان کی بڑی شان ہے ،حدیث شریف میں آتا ہے کہ فرشتے ان کے لئے پر بچھاتے ہیں۔

یہ بات در میان میں آگئ میں یے عرض کر رہاتھا کہ قرآن مجیداللہ کی مقد س
کتاب ہے لہذا ہم اس کی تلاوت کریں تواس طرح کریں کہ دل میں اللہ کی
عظمت بیٹھ جائے اللہ کا خوف پیدا ہو جائے ، بھائی سنو! قرآن پاک میں جو
لذت و حلاوت ہے وہ کسی چیز میں نہیں ہے، اس لذت و حلاوت کو حاصل
کرنے کی کو شش کرو، ہمارے بزرگول نے اس کو حاصل کیااور کتاب اللہ کی
تلاوت سے لذت و حلاوت حاصل کرتے ہوئے دنیا سے تشریف لے گئے، ہم
کو بھی اس کے حاصل کرنے کی فکر ہونی چاہئے۔

حضرت عثمان ذی النورین فرماتے ہیں کہ اگر تمہارے قلوب پاک ہو جائیں اور ان کازنگ دور ہو جائے تو تم کو قر آن پاک سے بھی سیری نہ ہو، حضرت مولانا شاہ فضل الرحمٰن صاحبؓ جوابنے دور کے بہت بڑے محدث،

عالم ربانی اور قطب زمانہ تھے اور اللہ کے بہت بڑے ولی تھے، وہ فرماتے ہیں کہ جو مزہ مجھ کو قر آن میں ماتا ہے اگر تم کو وہ مزہ ملنے لگے تو تم کیڑے پھاڑ کر جنگل میں چلے جاؤ، نیز فرماتے تھے کہ جب میں جنت میں جاؤں گا اور حوران جنت میں جاؤں گا اور حوران جنت میں جائے ہاں آویں گی توان سے کہوں گا کہ بی بیوا تم بیٹھ جاؤمیں قر آن پڑھوں تم سنو، جو مزہ قر آن میں ہے وہ کسی چیز میں نہیں۔

دیکھے! ہارے اکابر تو یہ فرمارہ ہیں کہ جومزہ قرآن میں ہے وہ کسی چیز میں نہیں اور ان کا یہ ارشاد بیشک حق اور بھینا سیجے ہے گر ہمارے قلوب چونکہ بیار ہیں اور ہمارے دل زنگ آلود ہو چکے ہیں اس لئے قرآن پاک کو س کر ہمارے اندر وہ کیفیت بیدا نہیں ہوتی ، اللہ کی یہ کتاب الی شان رکھتی ہے ہمارے اندر وہ کیفیت بیدا نہیں ہوتی ، اللہ کی یہ کتاب الی شان رکھتی ہے جس کے بارے میں اللہ تعالی خود فرماتے ہیں ﴿وَنُنزِ لُ مِنَ الْقُوْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤمِنِیْنَ ﴾ اور ہم قرآن میں ایسی چیزیں نازل کرتے ہیں شیفاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤمِنِیْنَ ﴾ اور ہم قرآن میں ایسی چیزیں نازل کرتے ہیں کہ وہ ایمان والوں کے لئے شفا اور رحمت ہے۔

یہ قرآن کیاہے؟ دل کی دوا اور روح کی غذاہے، کسی زمانہ میں حضرت مولانا شاہ عبدالغنی پھولپوری رحمۃ اللّه علیه کی خدمت میں حاضری ہو کی تھی، حضرت کو مجھ سے غایت درجہ کا تعلق تھا، میرے مکان پر بھی تشریف لائے تھے، بہت کچھ ارشاد فرماتے تھے اس کے ذکر کا موقع نہیں، اس وقت جو بات عرض کرنی ہے وہ یہ ہے کہ اسی زمانہ میں اللّه کی تو فیق سے میں نے قرآن مجید پر ایک نظم لکھی تھی، حضرت پھولپوریؓ اس کو سنتے تھے توان پر عجیب کیفیت طاری

ہو جاتی تھی اور ان کا عجیب حال ہو جاتا تھا کیونکہ قرآن پاک سے ان کو بہت گہر ا تعلق اور بہت زیادہ لگاؤتھا، اس نظم کے چندا شعار اس وقت آپ کو سنا ٹا ہوں۔ وہ قرآں جو غذا بھی ہے، دوا بھی ہے، شفا بھی ہے

وہ قرآں جس سے طے ہوتے ہیں سب در جات روحانی وہ قرآں جس کی برکت کابیاں ہوہی نہیں سکتا

بناتا ہے جو اپنے ماننے والوں کو ربانی وہ قرآل جوسرایانورہے، رحمت ہے، برکت ہے

بلاتا ہے جو اپنے عاشقوں کو جام عرفانی وہ جس کے حکمر ال ہوتے ہی دنیا بن گئی جنت

نرالا ہے جہاں میں جس کا آئین جہانبانی

وہ جس کاایک نقطہ بھی نہ بدلے گا قیامت تک

وہ جس کی خود خدائے پاک کرتا ہے مگہبانی

ارشاد باری تعالی ہے ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللّهِ کُو وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُوْنَ ﴾
بیک ہم ہی نے قرآن کو نازل کیااور ہم ہی اس کی حفاظت کرنے والے ہیں،
الله تعالیٰ کی طرف سے قرآن کی حفاظت اس طرح ہور ہی ہے کہ حفاظ کے
سینوں میں وہ محفوظ ہے، ہمارے بیچاس کویاد کرتے اور پڑھتے ہیں، الله تعالیٰ

نے اس کے اندر الیی حلاوت ولذت رکھی ہے کہ اس کی تلاوت سے روح مست ہو جاتی ہے،اللہ والوں کواس کی تلاوت سے الیی لذت حاصل ہوتی ہے

اورالیی روحانی غذاملتی ہے جو کسی چیز میں نہیں ملتی۔

ا یک بزرگ کاواقعہ سنئے وہ فجر کی نماز کے بعد مصلے پر بیٹھ کر قر آن مجید کی تلاوت کیا کرتے تھے،ایک مرتبہ کوئی صاحب اسی وقت میں ان سے ملنے کے لئے آئے، دیکھا کہ حضرت مصلے پر بیٹھ کر کچھ پڑھ رہے ہیں، وہ لوٹ گئے، کچھ دیر کے بعد دوبارہ آئے تودیکھا کہ ابھی اسی حال میں مشغول ہیں، پھر لوٹ گئے، تیسری مرتبہ آ کر دیکھا تو حضرت مشغول ہی تھے، چوتھی دفعہ آئے تو وہ فارغ ہو چکے تھے، ملا قات ہوئی،اس کے بعد انہوں نے عرض کیا کہ حضور! میں آپ کے پاس تین مرتبہ آ کرلوٹ گیا، آپ یہ کیا کررہے تھے؟وہاس کے جواب میں بیہ ک*ہدیکتے تھے کہ*میں قرآ ن *پڑھ ر*ہاتھامگر بیرجواب نہیں دیااور جو جواب دیاوہ واقعی سننے کے قابل ہے اور اس میں بڑی ہی عبر ت ونصیحت ہے وہ جو آب یه تھاکه میں اپنی روح کوناشتہ کرار ہاتھا، سجان اللہ! کیا ہی خوب جواب ہے۔ تو دیکھا آپ نے تلاوت کلام اللہ ، الله والوں کے نزدیک روح کا ناشتہ ہے، وہاینی روح کو ذکر و تلاوت سے غذا پہنچاتے ہیں،اور ہمارا حال یہ ہے کہ ہم اپنے جسم کو تو خوب کھلاتے پلاتے ہیں مگر روح کو بھو کار کھتے ہیں ،اسی طرح جسم کے لباس کا توخوب اہتمام ہے مگر روحانی لباس سے عاری ہیں ، اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں ﴿وَلِبَاسُ التَّقُواى ذَلِكَ خَيْرٌ ﴾ الله تعالى تو فرمارے ہیں کہ تقویٰ کالباس سب سے بہتر ہے مگر ہم کواس کاذرا بھی خیال نہیں، آپ خود و مکھ لیجئے کہ ہمارے ول میں اللہ کا خوف کتنا ہے، آج اگر خوف خدا پیدا ہو جائے توزندگی بدل جائے،اللہ تعالیٰ منعم حقیقی ہیںان کی نعتیں ہم پر بیشار

ہیں ہم لوگ ان نعمتوں ہے فائدہ اٹھاتے ہیں پھر بھی ان کا شکر نہیں ادا کرتے بلكه كفران نعمت كرتے بين ، الله تعالى فرماتے بين ﴿ وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللَّهِ لأتُحْصُوْهَا إِنَّ الْإِنْسَانَ لَطَلُوْمٌ كَفَّارٌ ﴾ لَعَنَ الرَّتِمُ الله كي نعمتوں كوشار كرنا چا ہو توان کا حصا کر نہیں سکتے ، یقیناً انسان بڑا ہی ظالم اور بہت ہی ناشکر اہے۔ میں قسم کھاکر کہتا ہوں کہ ہماری آئکھوں کے اندر جوبیر روشنی اللہ تعالیٰ نے عطا فرمائی ہے جس سے ہم دیکھ رہے ہیں یہ اتنی بڑی نعمت ہے کہ اگر قیامت تک ہم اللہ تعالیٰ کی بندگی کریں تو بھی اس ایک نعمت کا شکر نہیں ادا ہو سکتا، اسی طرح ٹھنڈ ایانی جو ہم پیتے ہیں وہ بھی حق تعالیٰ کی بہت بڑی نعمت ہے اس کے متعلق بھی سوال کیا جائے گا کہ اس نعمت کا کیا شکرادا کیا؟ جب بیہ آیت نازل ہوئی کہ ﴿ ثُمَّ لَتُسْئَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِيْم ﴾ بعنی قیامت کے ون تم سے نعمتوں کے بارے میں ضرور بالضرور سوال کیا جائے گا، تو صحابہ نے دریافت کیا کہ یار سول اللہ! ہم ہے کن کن نعمتوں کے بارے میں سوال کیا جائے گا؟ آپ عظیفیہ نے ارشاد فرمایا کہ ایک گھونٹ ٹھنڈایانی جو تم ییتے ہواس کے متعلق بھی قیامت میں یو حیاجائے گا کہ اس نعمت کا کیا شکرادا کیا؟ الله تعالیٰ کی بیشار نعمتیں ہم کو ملی ہیں مگر ہم نہان نعمتوں پر غور کرتے ہیں اور نہ اللّٰہ کا شکر ادا کرتے ہیں ، بیرا یمان کی دولت جو ہم کو ملی ہے بیہ کوئی معمولی نعمت ہے ؟اور ہمار ی زبانوں پر جو پیکلمہ جاری ہے لاالہ الااللہ محمد رسول اللہ آپاسے کیا جانتے ہیں ؟اس کے سامنے ہفت اقلیم کی سلطنت بھی چی ہے،اس

کی قدر و قیت ان لو گول سے یو چھو جن براس کی حقیقت واضح ہو چکی ہے۔ ایک بزرگ کاواقعہ سنئے!ان کے ایک مرید تھے،ان پران کی نہتی والوں نے ایک حجموٹا مقدمہ قائم کردیا،انہوں نے آکر اپنے شخے سے عرض کیا کہ لو گوں نے مجھ پر جھوٹا مقدمہ قائم کر دیاہے توشخ نے فرمایا صبر سے کام لواور الله كاشكرادا كرو، پهر بچھ دنوں بعدان كوسز اہو گئ تؤعر ض كيا كہ حضرت! مجھ کو سز اہو گئی میں جیل میں بند ہوں، شیخ نے پھر دہی فرمایا کہ صبر کر واور اللہ کا شکراداکرو، پھر کچھ دنوں بعدانہوں نے لکھاکہ حضرت مجھ کو قید خانہ میں ایک یہودی کے ساتھ کر دیا گیاہے اب میر اکھانا پیناسب اس کے ساتھ ہے بہت مصیبت میں ہوں، شخے نے پھر جواب تحریر فرمایا صبر کر واور اللہ کا شکر ادا کرو، تواس نے جھلا کریہ لکھا کہ حضرت!میں تواس حال میں ہوں کہ سزاہو گئی، قید خانه میں ہوں اور دن رات بہودی کاساتھ ہے،اب شکر کس چز کاادا کروں؟ توشیخ نے تح ریے فرمایا کہ اگر اللہ تعالی تمہار اایمان چھین کر اس یہودی کودے دیں اور اس کا کفرتم کو دے دیں تو تم کیا کر سکتے ہو؟ یہ کم نعمت ہے کہ ایمان کی دولت تمہارے پاس باقی ہے؟ لہٰذاتم اس بات کاشکر ادا کرو کہ تمہاری زبان پر کلمہ طبیبہ لاالہ الااللہ محمد رسول اللہ جاری ہے۔

سبحان الله! کیسی معرفت کی بات ار شاد فرمائی، اہل الله کی یہی شان ہوتی ہے، واقعی حقائق کو یہی حضرات جانتے یہچانتے ہیں اگریہ حضرات نہ سمجھائیں نہ بتلائیں تو آدمی بھٹک جائے مگر شخ کامل ایسے ہی موقع پر رہبری کر تاہے۔

سنئے! بیہ کلمہ اتناوزنی ہے کہ ساتوں طبق زمین اور ساتوں طبق آسان اس کے مقابلہ میں ملکے ہیں، بیٹک بہ توحید کی دولت ہی اصل دولت ہے،اللہ کی توحید بہت بڑی نعمت ہے اس کواختیار کریں اور اللہ کی مقدس و مبارک کتاب کو سمجھ کر پڑھیں تو آج کام بن جائے ، ہمارے بزر گان دین اور سلف صالحین کا تو یہ حال تھاکہ قرآن کویڑھتے تھے اور روتے تھے،اور اسکے احکام برعمل کرتے تھے۔ سے تو یہ ہے کہ مسلمان قرآن کی عملی تفسیر ہے اس لئے اس کو جاہئے کہ وہ اپنے کوعمل سے د کھلائے اپنے اچھے اخلاق ومعاملات سے د کھلائے اور قر آن پاک نے جومسلمانوں کے صفات بتلائے ہیں ان کوا ختیار کر کے بتلائے له مسلمان اسے کہتے ہیں اور جب تک بیرنہ ہو محض دعویٰ سے کچھ نہیں ہو تا۔ حضرت ابو بکر صدیق رضی الله عنه نے ایک د فعہ حضور اقد س علیہ ہے عرض کیا کہ آپ کی عمر مبارک توابھی کچھ زیادہ نہیں ہوئی لیکن ضعف کے آثار آپ پر نمایاں ہیں، اس کی کیا وجہ ہے؟ آپ علیہ نے فرمایا کہ مجھ کو قرآن کی ان چار سور تول نے بوڑھا بنا دیا ، سورہ ہود ، سورہ واقعہ ، سورہ مر سلات اور عم پیساءلون،اور آپ علی نے بیاس کئے فرمایا کہ ان سور توں میں اللہ تعالیٰ نے خصوصیت کے ساتھ قیامت کا ذکر فرمایا ہے نیز انبیاء کرام علیہم السلام اور ان کی قوموں کے واقعات کا تذکرہ فرمایاہے اس لئے آپ کے دل ود ماغ پران سور توں کی تلاوت کا خاص اثر ہو تا تھاجس کی وجہ سے موئے مبارک سفید ہو گئے اور ہونا بھی جاہئے اس لئے کہ قیامت کادن کوئی معمولی

دن نہیں، بہت ہی ہیت ناک اور ہولناک دن ہے، وہ ایسادن ہے کہ لوگوں کے حواس بحانہ رہیں گے، ہوش کم ہو جائیں گے ،اس دن کواللہ تعالی قرآن پاک میں بہت ہی اہتمام کے ساتھ یاد دلاتے ہیں اور پورا قرآن قیامت کے ذکرا سے بھراہواہے کیکن آج ہمارا یہ حال ہو گیا ہے کہ ہم قرآن پڑھتے ہیں اور قرآن سنتے ہیں مگر ہم بر کھا اثر نہیں ہو تا... إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُوْنَ الله تعالى ارشاد فرمات مين ﴿ وَإِذَا قُرى الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَانْصِتُواْ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ لعن جب قرآن يرُ هاجايا كرے تواس كى طرف کان لگادیا کرواور خاموش ر ہا کرو،امید ہے کہ تم پر رحمت ہو۔ یہ وہی قرآن ہے کہ جب اہل مکہ اس کو سنتے تھے توان کے دل کا حال بدل جاتا تھااور وہ ایمان لاتے تھے اس لئے مشرکین مکہ لوگوں کو قر آن ماک سننے ہی ہے روکتے تھے اور کہتے تھے کہ اس قر آن کومت سنو،ایک طرف تو الله تعالیٰ اس کو سننے کا امر فرمارہے ہیں اور دوسری طرف مشرکین کی یوری سعی اس بات کی ہوتی تھی کہ لوگ قر آن کونہ سنیں ، چنانچہ اللہ تعالیٰ کاار شاد ب كه ﴿ وَقَالَ الَّذِيْنَ كَفَرُوا لا تَسْمَعُوا لِهِلْذَا الْقُرْآنِ وَالْغَوْا فِيْهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُوْنَ ﴾ یعنی اور به کافر کہتے ہیں کہ اس قر آن کو سنو ہی مت اور اگر (پیغمبر سانے بھی لگیں تو)اس کے چھ میں غل محلیا کرو، شایداس تدبیر سے تم ہی غالب رہو (اور پیغمبر ہار کر جیب ہو جائیں)

سنئے!اللہ تعالیٰ ہے قرب حاصل کرنے کاذر بعہ دوچیزیں ہیں،ایک ذکر

دوسرے فکر،اس لئے ہم کو چاہئے کہ اللہ کا ذکر بھی کریں اور فکر بھی کریں، فکر بھی بڑے در جے کی عبادت ہے، فکرایک آئینہ ہے جس میں بندہ اپنے رب کو د کھتاہے، پس قرآن یاک میں تفکر کریں یہی معرفت الہید کا ذریعہ ہے، حق تعالی ارشاد فرماتے ہیں ﴿إِنَّ فِيْ خَلْقِ السَّمُواتِ وَ الْأَرْضِ وَ اخْتِلاَفِ الَّيْلِ وَ النَّهَارِ لَايْتٍ لِّلُولِي الْاَلْبَابِ اَلَّذِيْنَ يَذْكُرُوْنَ اللَّهَ قِيَاماً وَّ قُعُوْدًا وَّ عَلىٰ جُنُوْبِهِمْ وَ يَتَفَكُّرُوْنَ فِي خَلْقِ السَّمُوٰتِ وَ الْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَٰذَا بَاطِلاً سُبْحٰنَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ لينى بلاشبه آسانوں كے اور زمين ك بنانے میں اور یکے بعد دیگرے رات اور دن کے آنے جانے میں دلائل ہیں اہل عقل کے لئے جن کی حالت یہ ہے کہ وہ لوگ اللہ تعالیٰ کی یاد کرتے ہیں کھڑے بھی، بیٹھے بھی، لیٹے بھی،اور آسانوںاور زمین کے بپیدا ہونے میں غور کرتے ہیں (اور غور کاجو نتیجہ ہوتاہے بعنی خلوص ایمان یا تجدید و تقویت ایمان اس کو اس طرح ظاہر کرتے ہیں کہ ) اے ہمارے برور دگار! آپ نے اس مخلوق کولالینی پیدانہیں کیا، ہم آپ کواس سے منزہ سمجھتے ہیں، سوہم کو عذاب دوزخ سے بچاکیجئے۔

الله اكبر إدل موتو فكركر اور آنكه موتويه بهار ، يه اون يه آسان ، يه زمين ، ان سب كوعبرت كى نگاه سه ديكه ، بيشك ان سب مين مارے لئے كافى عبرت كاسامان ہے ، الله تعالى فرماتے بين ﴿أَفَلاَ يَنْظُرُونَ اللهَ الْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتْ وَ إِلَى الْجَبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ وَ إِلَى

الْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ فَذَكِّرْ إِنَّمَآ أَنْتَ مُذَكِّرٌ لَسْتَ عَلَيْهِمْ بمُصَيْطِر إِلاَّ مَنْ تَوَلَّى وَ كَفَرَ فَيُعَذِّبُهُ اللَّهُ الْعَذَابَ الْاكْبَرَ إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُمْ ﴾ تو كياوه لوگ اونٹ كو نہيں ديكھتے كەكس طرح عجيب طورير پیدا کیا گیاہے،اور آسان کونہیں دیکھتے کہ کس طرح بلند کیا گیاہے،اور پہاڑوں کو نہیں دیکھتے کہ کس طرح کھڑے گئے ہیں اور زمین کو نہیں دیکھتے کہ کس طرح بچھائی گئی ہے (لیعنی ان چیزوں کو دیکھ کر قدرت الہیہ پر استدلال نہیں کرتے تاکہ اس کا بعث پر قادر ہونا سمجھ لیتے اور جب بیدلوگ باوجود قیام دلائل کے غور نہیں کرتے) تو آپ (بھی ان کی فکر میں زیادہ نہ پڑیئے بلکہ صرف) نصیحت کر دیا کیجئے کیونکہ آپ توبس صرف نصیحت کرنے والے ہیں اور آپان پرمسلطنہیں ہیں (جو زیادہ فکر میں پڑیں) ہاں مگر جور وگر دانی اور کفر کرے گا توخدااس کو آخرت میں برس سزادے گا، کیوں کہ ہمارے ہی پاس ان كاآنا ہوگا، پر ہماراہى كام ان سے حساب لينا ہے۔

اللہ تعالی نے ہمیں بیثار نعمیں عطافر مائی ہیں، ایک ایک نعمت اتن عظیم اور بڑی ہے جس کا شکر اداکر نے سے انسان قاصر ہے، غلے ہی کو دیکھ لیجئے کتی بڑی نعمت ہے، اگر غلہ نہ ہو تو انسان کیا کھائے گا؟ پانی نہ ہو تو انسان کی زندگ محال ہو جائے گی، ہوا بند ہو جائے تو تڑپ تڑپ کر مرجائیں گے، اسی طرح کتنے رنگ رنگ کے میوے اور پھل اور طرح طرح کی ترکاریاں اللہ تعالی نے پیدا فرمائی ہیں، ہر موسم میں الگ الگ پھل ہوتے ہیں ہم ان سب نعموں کو فرمائی ہیں، ہر موسم میں الگ الگ پھل ہوتے ہیں ہم ان سب نعموں کو

استعال کرتے ہیں اور بجائے شکر کے ناشکری کرتے ہیں، کیا یہ حیرت کامقام نہیں ہے؟ آپ سے یو چھتا ہوں کہ اگر انسان نہ ہو توان نعمتوں کا کیا نقصان؟ ت پلوں کااور تر کاریوں کا کیا نقصان؟ یانی اور ہوا کا کیا نقصان؟ لیکن اگریہ چیزیں نه ہوں توانسان کا جینا محال ہو جائے،اب یہ سمجھئے کہ ساری چیزوں کواللہ تعالیٰ نے انسان کے لئے بنایا ہے جیسا کہ خود ارشاد فرماتے ہیں ﴿ حَلَقَ لَكُمْ مَّا فِي الأرْض جَمِيْعاً ﴾ يعنى زمين ميں جو يجھ ہان سب كوالله تعالى نے تمہارے ہی فائدے کے لئے پیدا فرمایا ہے مگر انسان کو صرف اپنے لئے بنایا ہے اور اپنی عبادت کے لئے پیدا فرمایاہے گویا ہم سے بیہ مطالبہ فرمایاہے کہ تم میرے ہی بن كررمو، جبيها كه الله تعالى ارشاد فرمات بي ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسَ اِلاَّ لِيَعْبُدُوْنِ مَا أُرِيْدُ مِنْهُمْ مِّنْ رِّزْقِ وَّ مَا أُرِيْدُ اَنْ يُطْعِمُوْنِ اِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِيْنُ ﴾ اور میں نے جن اور انسان کواس واسطے پیدا کیاہے کہ میری عبادت کیا کریں، میں ان سے رزق رسانی کی در خواست نہیں کر تااور نہ بیہ در خواست کر تا ہوں کہ وہ مجھ کو کھلایا کریں ، اللہ خود ہی ب کورزق پہنچانے والا، نہایت ہی قوت والا ہے۔ اللہ تعالیٰ کی نعتوں کا شکریہی ہے کہ ہماس کی عیادت اور بندگی کرتے

اللہ تعالیٰ کی تعتوں کا شکر یہی ہے کہ ہم اس کی عبادت اور بندگی کرتے رہیں، تمام عمر عبادت و بندگی میں گذار نے کے بعد بھی ان کی ایک نعمت کا شکر ادا نہیں ہوسکتا، بس میہ سمجھنا چاہئے کہ جس طرح اللہ تعالیٰ نے محض اینے فضل و کرم ہے ہم کواس قدر نعمتیں عطافر مائی ہیں اسی طرح اپنے فضل

وکرم ہی ہے جنت میں بھی داخل فرمائیں گے، یہ بھی مستقل ایک مسئلہ ہے کہ جنت میں کوئی شخص اپنی عبادت کی وجہ سے نہیں جائے گا بلکہ اللہ تعالیٰ کی رحمت اور اس کے فضل و کرم ہی سے جائے گا، اور یہ مسئلہ اس لئے بیان کیا گیا ہے تاکہ لوگوں کی نظر اپنی عبادت پرنہ ہواور ہمیشہ باوجود عبادت کرنے کے اپنی نظر کو اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم پر مقصور رکھیں اور اس کی رحمت سے بخشش کی امیدر کھیں۔

بنیاسر ائیل میں ایک عابد تھاجس نے دوسو برس اللہ تعالیٰ کی عبادت کی تھی، جب اس کاانقال ہوااور اللہ تعالیٰ کے سامنے پیش کیا گیا تواس سے اللہ تعالیٰ نے یو چھاکہ تو میری رحت سے جنت میں جائے گایا بنی عبادت سے؟ اس نے کہامیں اپنی عبادت کی وجہ سے جنت میں جاؤں گااتنے میں اس کو پیاس معلوم ہوئی اور پیاس کی شدت سے تڑینے لگااور کہنے لگا مجھ کو جلدی سے یانی بلادو،جواب ملاکہ اپنی زندگی میں جوتم نے دوسوسال عبادت کی ہے اس کے بدلے میں ایک گلاس یانی پلایا جاسکتا ہے اس نے کہا میں تیار ہوں ہماری کل عبادت لے لی جائے اور یانی بلادیا جائے ، یہ مجھے منظور ہے ، حق تعالیٰ نے فرمایا کہ تو دنیا میں ایک نہیں ہزاروں لا کھوں گلاس پانی پی چکا ہے لہذا پہلے اس کی قیمت ادا کر دے اس کے بعداینی عبادت سے جنت میں داخل ہونے کا ستحقاق جلا،اس بات سے وہ عابد مجوج ہو گیااور مان گیا کہ واقعی ہم آیک گھونٹ یانی کا بھی شکرادانہیں کر سکے تو پھر کس منہ سے جنت میں جانے کاد عویٰ کریں۔ اس واقعہ سے ہمیں عبرت حاصل کرنا جاہئے کہ اپنی عبادت پر نظرنہ

کریں اور اللہ تعالیٰ سے ہر وقت ڈرتے رہیں، عبادت کی توفیق بھی اللہ تعالیٰ ہی کی طرف سے ہوتی ہے اگر وہ توفیق نہ دیں تو بندہ کچھ نہیں کر سکتا، اور اپنی عبادت پر ناز کرنا یہ توانتہائی خطرناک چیز ہے، کتنے عبادت گذار اس نازکی وجہ سے راندہ درگاہ ہوگئے اور اللہ تعالیٰ کی نظر اعتبار سے ساقط ہوگئے۔

بنی اسر ائیل میں ایک عابد تھااللہ تعالیٰ نے اس کو بیہ کرامت عطا فرمائی تھی کہ جبوہ اپنی مجلس سے اٹھ کر چلٹا تھا توابر کاایک ٹکڑااس پر سابہ کرلیتا تھا،اس سابیہ میں وہ اپنے ساتھیوں کے ساتھ چلاجا تا تھا،ایک گنہ گار نہایت خستہ حال تھااس کواللہ تعالیٰ نے مدایت دیاور پیہ خیال پیدا ہوا کہ میں نے اپنی ساری عمر تو گناہ اور نا فرمانیوں میں گنوادی اب ان بزرگ کے پاس چلیں شاید ہماری اصلاح ہو جائے ، یہ سوچ کر اس عابد کی مجلس میں شریک ہوا، عابد اسکو د مکچہ کر چیں بجبیں ہوااور سخت ست کہہ کر اس کو اپنی مجلس سے نکال دیا ، د وسرے دن پھر حاضر ہوا مگر عابد نے پھریہی معاملہ کیا، تیسری بار پھر حاضر ہوا پھر عابد نے اس کو بہت ڈانٹااور تکبر اور عبادت کے غرور میں یہ کہہ دیا کہ تواس لا ئق کہاں کہ میری مجلس میں شریک ہو، گنہگاران باتوں کو سن کر بہت نادم ہوااور دل سے توبہ استغفار کیااور اللہ تعالیٰ نے اس کی عاجزی اور گریہ و زاری کوشر ف قبول بخشااور رحم فرمادیا چنانچه جوابر کا مکڑاعابدیر سایه فکن رہتا تھاوہ اس کنچگار تائب پر آگیااور وہ اس بادل کے سابیہ میں جلنے لگا۔

دیکھا آپ نے کہ کبر وغرور کی وجہ سے عابد کا کیا حشر ہوا کہ اتنی بڑی کرامت سے محروم کر دیا گیااور گنہگار قصور واراپنے قصور کے اعتراف اور توبہ

واستغفار کی وجہ سے آن کی آن میں اتنی بڑی کرامت سے نوازا گیا، بات بہ ہے کہ وہ عابد تو تھا مگر مارف نہ تھا، خدا پرست نہ تھا بلکہ عبادت پرست تھا، جس کا یہ نتیجہ ملا، اسی لئے کہا گیا کہ جو عاصی اپنے گنا ہوں کی وجہ سے سرگوں وشر مسار ہواس عابد سے بہتر ہے جو مدعی و متکبر ہو۔

یاد رکھو! بیر خیال بھی اللہ کی بہت بڑی نعمت ہے کہ آد می کواپنی خستہ حالی اور گناہوں پر ندامت ہواور اصلاح کی فکر غالب ہو ، زندگی اصل سر ماہیہ اور یو نجی ہے جُو ضائع ہوتی چلی جارہی ہے، پیرزندگی ہمیں اس لئے دی گئی تھی کہ ہم اللہ کی بندگی اور عبادت کریں، نمازر وزہ عبادت ہے،ز کوۃ دینا بھی عبادت ہے لیکن یہ ساری چیزیں اسی وقت عبادت ہو سکتی ہیں جبکہ قانون شریعت کے مطابق ہوں حی کہ بشری تقاضے کے مطابق جو کام کئے جاتے ہیں مثلاً کھانا، بینااور استنجا کرنایہ بھی اگر سنت کے مطابق ہوں تو عبادت شار ہوتے ہیں، غرض مؤمن کاساراہی کام شریعت وسنت کے مطابق انجام دینے سے عبادت بن جاتاہے،اس لئے ہر کام سنت کے مطابق انجام دینے کی سعی کرنی جاہئے۔ حضرت یشخ محی الدین ابن عربیؓ فرماتے ہیں کہ داہنے یاؤں سے مسجد میں داخل ہونا ہے سنت کے جناب رسول اللہ علیہ کی ، پس اگر کوئی سومر تبہ ہوا پر اڑتا ہو تووہ اس شخص کے مقابلہ میں کچھ بھی نہیں جس نے ایک سنت پر عمل کیا کیونکہ سنت پر عمل کرنے سے اللہ کا قرب بڑھ جا تاہے ،اللہ سے محبت میں ترقی ہو جاتی ہے اور آدمی اللہ کادوست ہوجا تاہے،اور ہوا پراڑنے سے قرب

الی الله میں کچھ اضافہ نہیں ہوتا، چڑیا بھی تو ہوامیں اڑتی ہے تو کیا یہ اس کے قرب الی اللہ کی دلیل ہے؟ قرب الی اللہ کی دلیل ہے؟

یں سمجھ لینا چاہئے کہ اصل کرامت سے ہے کہ شریعت پر استقامت حاصل ہو اور سنت کے مطابق زندگی گذارے اور آدمی اینے سارے معاملات میں ، شادی عمٰی میں ، لینے دیئے میں ، سونے جاگنے میں ، تجارت و زراعت میں ، محبت و عداوت میں ، غرضیکہ ساری چیزوں میں اپنی مر ضی کو حچھوڑ دےاور اللّٰہ ور سول کی مرضی میں فانی ہو جائے اور ہر وفت بیہ سوچتار ہے اور اس فکر کوایینے اوپر غالب کرلے کہ ہم کوخدا کے سامنے جانا ہے اور اس زندگی کاجواب دیناہے،اس چیز کاجتنازیادہ یقین ہو گاسی قیدرایمان میں قوت ہو گی،ایمان یقین ہی کانام ہے اسی یقین کو بڑھانے کا حکم اس آبیت میں ہور ہاہے الله تعالى فرمات بين ﴿ يَا آيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا امِنُوا بِاللَّهِ وَ رَسُولِهِ ﴾ اس كا ا یک مطلب تو بیہ ہے کہ اے ایمان والو!اللّٰہ ورسول پر ایمان لانے میں ثابت قدم رہوٰ یعنی اینے ایمان پر قائم رہو،اور ایک مطلب پیرہے کہ اے ایمان والو! الله ورسول برایمان کو بڑھاؤاورا پنے ایمان میں ترقی کرو۔

ایمان ویقین کے بہت سے مراتب ہیں جن کومؤمن طے کر تاہے اور اس طرح بتدر تج اپنے ایمان میں ترقی کر تاہے، جو آدمی اللہ اللہ کر تاہے اللہ کے ذکر میں مشغول رہتاہے، اللہ کویاد کر تاہے، بزرگوں کی صحبت میں بیٹھتاہے اس کے دل سے گناہوں کازنگ دور ہو جاتاہے اور ایمان ویقین کے نور سے اس کا

قلب منور ہو جاتا ہے اور اس کو حقیقی زندگی حاصل ہو جاتی ہے،اس موقعہ پر ایک بات یاد آگئ تو عرض کرتا ہوں ، غور سے سنئے ، دل کے زندہ ہونے کی علامت پیہ ہے کہ طاعت سے خوشی ہواور معصیت سے ندامت اور شر مندگی ہو، نبی کریم علیہ اس کی خاص طور پر دعا فرمایا کرتے تھے چنانچیہ ایک دعامیں فرمات بين "ٱللَّهُمَّ اجْعَلْنِي مِنَ الَّذِيْنَ إِذَا أَحْسَنُواْ اِسْتَبْشَرُواْ وَ إِذَا أَسَاءُ وْا إِسْتَغْفَرُوْا "يَاللَّه مجھان لوگوں ميں سے كرد يجئے كه جب نيك كام کریں توخوش ہوں اور جب براکام کریں تو (نادم ہوں اور )مغفرت حاہیں۔ آخرت کا یقین اور اللہ تعالیٰ کے سامنے کھڑے ہونے کاخوف الیمی چز ہے جس سے مردہ دل زندہ ہو جاتے ہیں اسی کی طرف متوجہ کرنے کے لئے الله تعالى فرمات بي ﴿ يَا يُهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَلْتَنْظُو نَفْسٌ مَّاقَدَّمَتْ لِغَدِ ﴾ اس میں ایمان والوں کو خطاب ہے کہ اے ایمان والو! اللہ سے ڈرتے ر ہواور ہر جی یہ دیکھ بھال لے کہ کل قیامت کے لئے اس نے کیاعمل کیاہے۔ قر آن یاک میں اللہ تعالیٰ نے جا بجااس مضمون کو بیان فرمایاہے ،ایک جَّد ارشاد فرمات ين ﴿ يَا يُهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلاَ تَمُوْتُنَّ إلاَّ وَأَنْتُمْ مُّسْلِمُوْنَ ﴾ لعنى اس ايمان والو! الله سے ڈرو جبياكه اس سے ڈرنے کا حق ہے اور بجز اسلام کے اور کسی حالت پر جان مت دینا ( یعنی کامل تقوی اور کامل اسلام پر تادم مرگ قائم رہنا)

میں کہا کرتا ہوں کہ جس طریقہ سے ایک آلہ ہوتا ہے تھر ما میٹر، وہ

بتادیتا ہے کہ آدمی کو کتنے ڈگری بخارہے ،اسی طرح اگر کوئی آلہ ہو تو ہم دیکھے لیں کہ ہمارے دل کے اندراللہ کا کتناخوف اور کتنی محبت ہے۔

سنے جب دل میں اللہ کاخوف پیدا ہو جاتا ہے تو بندہ نافر مانی جھوڑ دیتا ہے اور اگر بشریت ہے بھی خطا ہو جائے تو نادم وشر مندہ ہو تا ہے رو تا گر گراتا ہے ، اللہ تعالیٰ سے معافی مانگنا ہے ، اس کی زندگی بے کیف ہو جاتی ہے بندہ سے جب گناہ ہو جاتا ہے پھر وہ نادم وشر مندہ ہو کر اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع ہو تا ہے تو اللہ تعالیٰ کی رحمت اس کی طرف متوجہ ہوتی ہے ، اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں ﴿ فُمَّ اللّٰهِ قَالَٰی کَا لَٰدِیْنَ عَمِلُوْ اللّٰہ وَءَ بِجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابُوْ ا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَاصْلَحُوْ اللّٰهِ رَبّٰكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ دَّحِیْمٌ ﴾ یعنی پھر آپ کارب ایسے لوگوں کے انگر جنہوں نے جہالت سے براکام کر لیا پھر اس کے بعد تو بہ کرلی اور اپنے انگر جنہوں نے جہالت سے براکام کر لیا پھر اس کے بعد تو بہ کرلی اور اپنے اعلیٰ درست کر لئے تو آپ کارب اس تو بہ کے بعد بڑی مغفر ت کرنے والا، بڑی رحت کرنے والا ہے۔

یاد رکھئے! گناہ اور نافرمانی کر کے مجھی فلاح نہیں مل سکتی ہم قرآن کو دیسے دیکھیں اوراس میں تفکر اور تدبر کریں کہ امم سابقہ کااللہ کی نافرمانی کی وجہ سے کیا انجام ہوا، کیا کچھ نہیں ہوا، صور تیں مسخ کر دی گئیں، بندر، سور بنادیئے گئے، زمین میں دھنسادیئے گئے، آسان سے بھر برسائے گئے، اللہ تعالیٰ نے ان واقعات کو قرآن میں اسی لئے بیان فرمایا ہے کہ ان کوسن کر امت محمد یہ سبق حاصل کرے اور عبرت بکڑے

خوشتر آل باشد که سر دلبرال گفته آید در حدیث دیگرال ﴿لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِّأُولِي الْأَلْبَابِ ﴾ الله تعالى خود فرمارہے ہیں کہ ان واقعات میں عقل مندوں کے لئے عبرت ہے للہذا ہم کو چاہئے کہ عبرت حاصل کریں، اللہ کی نافرمانی جھوڑ دیں اور اس بات کی کو شش کریں کہ ہماری زندگی تقویٰ کی زندگی ہو جائے ، تقویٰ ہی اختیار كرنے ہے آدمي الله كا دوست ہو جاتا ہے اور الله والا بن جاتا ہے ، حق تعالى ارشاد فرمات بين ﴿ أَلاَ إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللَّهِ لاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَهُمْ يَحْزَنُوْنَ ٱلَّذِيْنَ امَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ لَهُمُ الْبُشْرِاي فِي الْحَيواةِ الدُّنْيَا وَ فِي الْالْحِرَةِ لاَتَبْدِيْلَ لِكَلِمَاتِ اللَّهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ ﴾ ياد ركو! الله کے دوستوں یر نہ کوئی اندیشہ ہے اور نہ وہ مغموم ہوتے ہیں ، وہ (اللہ کے دوست )وہ ہیں جوایمان لائے اور معاصی سے یر ہیز رکھتے ہیں ،ان کے لئے د نیوی زندگی میں بھی اور آخرت میں بھی خوش خبری ہے،اللہ کی باتوں میں

دیکھے! اولیاء اللہ کی میہ صفات بیان کی جارہی ہیں کہ ان کو ایمان کامل حاصل ہو تاہے اور وہ لوگ متقی ہوتے ہیں لینی وہ ہر وقت اللہ تعالی ہے ڈرتے اور لرزتے رہتے ہیں، اور عبادت کر کے بھی خوف زدہ رہتے ہیں کہ پتہ نہیں کیا حشر ہوگا، ان کی نظر اپنی عبادت پر نہیں ہوتی بلکہ وہ اپنی عبادت پر بھی اس وجہ سے نادم ہوتے ہیں کہ اس کو حق تعالی کی شایان شان نہیں یاتے اسی بنا پر

کچھ فرق ہوا نہیں کر تابہ بڑی کامیابی ہے۔

وہ اپنی عبادت یر بھی استغفار کرتے ہیں اور بید در خواست کرتے ہیں کہ اے الله! آپ کے لاکق ہم عبادت نہیں کرسکے اس لئے آپ معاف فرمایئے اور ہاری ٹوٹی پھوٹی عبادت کواینے فضل د کرم سے شرف قبول عطافر مایئے۔ اب دیکھئے کہ ہم میں اور ان میں کتنا فرق ہو گیا کہ وہ تو عبادت کر کے ڈرتے اور روتے تھے اور ہم نافرمانی کر کے مطمئن ہیں اور بینتے ہیں ،اگر اللہ کا خوف ہمارے دل کے اندر ہو تو بیہ کیفیت نہ ہوبلکہ زندگی تبدیل ہو جائے صحیح معنوں میں مؤمن وہی ہے جو فرماں بر دار ہواوراحکام نثر عیہ کے سامنے گر دن جھکادے ادر چون وچرا کو جھوڑ دے ، اللہ و رسول کے فیصلے پر راضی رہے ، مؤمن کی یہی شان ہے ، الله تعالی ارشاد فرماتے ہیں ﴿ وَمَا اتّا كُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوْهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوْا وَاتَّقُوا اللَّهَ اِنَّ اللَّهَ شَدِيْدُ الْعِقَابِ یعنی جس چیز کار سول تم کو تھکم کریں اسے اختیار کر واور جس چیز سے روک دیں اس سے بازر ہواور اللہ سے ڈرتے رہو یقیناً اللہ کاعذاب سخت ہے۔

نیزار شاد فرماتے ہیں ﴿ قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّوْنَ اللّٰهَ فَاتَّبِعُوْنِی يُحْبِبْكُمُ اللّٰهُ ﴾ یعنی اے رسول! آپ کہہ دیجئے کہ اگر تم اللہ سے محبت رکھتے ہو تو میری حیال چلواللہ تم کو محبوب بنالے گا۔

ایک نسخه کیمیا

حضرت مولانا شاہ فضل الرحمٰن صاحب نور الله مرقدہ فرماتے ہیں کہ آیئے ہم آپ کوایک نسخہ کیمیابتائیں وہ سے کہ ہم جو بھی کام کریں اس میں سنت کا کیاظ کریں، مثلاً جب کھانا کھا کیں تو اکر ویڈھ کریاا یک پاؤں کھڑا کر کے کھا کیں یہ سمجھ کر کہ یہ سنت ہے رسول اللہ علیات کی، ای طرح جب سونے کے لئے لیٹیں تو دا کیں کروٹ پر لیٹیں کہ یہ سنت ہے رسول اللہ علیات کی، اور مسجد میں دا کیں پیرسے داخل ہوں اور با کیں پیرسے نگلیں اور استنجاء خانہ میں باکیں پیرسے داخل ہوں اور دا کیں پیرسے نگلیں یہ قصد کر کے کہ یہ بھی سنت ہے رسول اللہ علیات کی، ای طرح ہرکام کو اس استحضار کے ساتھ کریں کہ یہ اللہ کے محبوب علیات کی سنت ہو جائے تو میر اذمہ ہے ﴿ فَاتَّبِعُونِیْ ﴾ کا یہی مطلب ہے وہ صاحب نسبت نہ ہو جائے تو میر اذمہ ہے ﴿ فَاتَّبِعُونِیْ ﴾ کا یہی مطلب ہے کہ تم میری چال چلو، اس سے معلوم ہوا کہ ہمارا ہرکام لیمی اٹھنا بیٹھنا، چلنا گھرنا، کھانا پینا، رہنا سہنا، ملنا جلنا، لیماد بنا، سب سنت کے مطابق ہونا چاہئے۔ قبولیت میں کی دوشرطیں کی دوشرطیں

بزرگوں نے فرمایا ہے اور میں اس کو برابر بیان کیا کرتا ہوں کہ اعمال کے قبول ہونے کی دو شرطیں ہیں، ایک توبیہ کہ وہ عمل سنت کے مطابق ہو اور دوسرے بیہ کہ اللہ ہی کے لئے ہو، یعنی اس میں اخلاص ہو، پس جو کام سنت کے مطابق نہ ہوگاوہ جس عمل میں اخلاص نہ ہوگاوہ جسی قبول نہ ہوگاور جس عمل میں اخلاص نہ ہوگاوہ جسی قبول نہ ہوگا اور جس عمل میں اخلاص نہ ہوگاوہ جسی قبول نہ ہوگا، اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿الاَ لِلْهِ اللَّهِ يَّنُ الْخَالِصُ ﴾ اے لوگوں! یادر کھو عبادت جو کہ (شرک وریاسے) خالص ہواللہ ہی کے لئے سز اوار ہے۔ یادر کھو عبادت جو کہ (شرک وریاسے) خالص ہواللہ ہی کے لئے سز اوار ہے۔ این علاء کرام کاو ظیفہ بیہ ہے کہ وہ شریعت کی ترجمانی کرتے ہیں، اور اللہ

ورسول کے احکام بتلاتے ہیں، لوگوں کو عمل کی دعوت دیتے ہیں اور صوفیاء کرام اعمال کو خالص اللہ کے لئے بناتے ہیں اور اس کے طریقے بتلاتے ہیں، نفوس کا تزکیہ فرماکر اخلاص پیدا کرتے ہیں یہی ان کامنصب ہے۔

میں یہ بیان کررہاتھا کہ جب ہم مؤمن ہیں تو ہم کو چاہئے کہ اللہ سے ڈریں مؤمن کا کمال یہ ہے کہ وہ اللہ سے ڈرے ، اللہ کی نافر مانی سے بیجے ، کبائر سے اجتناب کرے اور صغائر سے بھی بیخنے کی کوشش کرے ، اور یہ اسی وقت ہوگا جب دل میں اللہ کا خوف ہوگا اور اس کے سامنے پیشی کا استحضار ہوگا، چنانچہ اس آیت میں اللہ تعالی اسی امر کی جانب متوجہ فرمارہ ہیں کہ چنانچہ اس آیت میں اللہ تعالی اسی امر کی جانب متوجہ فرمارہ ہیں کہ پین کہ شوٹ نفس مَّاقَدَّمَتْ لِغَدِ ہم ہر جی یہ دکھے بھال لے کہ اس نے کل قیامت کے لئے کیا سامان کررکھا ہے ، بہی مراقبہ اللہ کا خوف بیدا کرنے کے قیامت کے لئے کیا تیاری کی ہے ؟ اور خدا کے سامنے کیا چیز لے کرجائیں گے ؟

حضرات صحابہ رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین کے احوال و کیفیات میں ہوں تو ہزاروں کتابیں لکھی گئی ہیں لیکن سب کاخلاصہ اور نچوڑ یہ ہے کہ صحابہ کرام گاحال یہ تھا کہ دنیا کا فانی ہونا، آخرت کا باقی ہونا، حق تعالیٰ کا کارساز ہونا اور اپنالاشکی محض ہونا، ان سب چیزوں کا پورا پورا یقین ان کو حاصل تھا، وہ سجھتے تھے کہ یہ دنیا فانی ہے، مٹ جانے والی ہے اور آخرت باقی ہے، اس بنا پر وہ ہروقت آخرت کی تیاری میں گے رہتے تھے۔

اکابر امت اور بزرگان دین نے فرمایا ہے کہ سلف صالحین کے بعد اس امت سے سب سے پہلے جو چیز رخصت ہوئی وہ آخرت کا یقین ہے، آج یہی یقین کمزور ہوگیا ہے جس کی وجہ سے لوگ آخرت کی طرف سے غافل ہوگئے ہیں اور دنیا میں ایسامنہمک ہیں کہ آخرت ان کو بھول کریاد نہیں آتی، اسلاف کے حالات کے مطالعہ سے پتہ چلتا ہے کہ آخرت ہر وقت ان حضرات کے سامنے رہتی تھی۔

چنانچه حضرت مولاناشاه فضل الرحم<sup>ا</sup>ن صاحب قدس سر ه کی خدمت میں ایک نواب صاحب آئے اور انہوں نے ایک بہت قیمتی لباس حضرت کو پیش کیا تو حضرت ؓ نے فرمایا کہ اس کو میں کسی کونہیں دوں گااس کو صرف اپنے لئے رکھوں گا، اتنے میں ایک صاحب آئے اور رو کر کہنے لگے کہ میں مفلس آدمی ہوں، میری دولڑ کیاں جوان ہو چکی ہیں ان کی شادی کے لئے میرے یاس کچھ بھی آ نہیں،کیسے انتظام کروں؟حضرت نے فرمایا کہ بھائی میرے یاں اور تو کچھ نہیں ا بھی ایک شخص نے ایک عبابیش کیا تھالاؤاسی کودے دوں، چنانچہ دے دیا۔ حضرت کے وہاں میہ بھی معمول تھاکہ جوبڑے بڑے لوگ وہاں موجود ریتے تھے وہ اس قشم کی چیزیں تبر گاخرید لیا کرتے تھے، چنانچہ ایک بڑے رئیس نے اس عبا کوایک ہزار روپیہ دے کر خرید لیا،اس نے بڑی خوشی ہے وہ عبا دے دیااور روپیہ لے کر چلا گیا، کسی خادم نے اس کے جانے کے بعد حضرت ہے یو چھاکہ ابھی تو آپ نے فرمایا تھاکہ اس عبا کو میں کسی کونہ دوں گاصر ف

اپے لئے رکھوں گا پھر آپ نے اس کو کیوں دے دیا؟ فرمایا کہ ارہے بھائی تم نے نہیں سمجھا، رکھ تولیا، اللہ کے بہاں جمع ہو گیا، اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں ﴿وَ مَا تُقَدِّمُوْ الْإِنْفُسِكُمْ مِنْ خَيْرٍ تَجِدُوْهُ عِنْدَ اللّهِ هُوَ خَيْراً وَّ اَعْظَمَ اَجْراً ﴾ اور جو نیک عمل اپنے لئے آگے بھیج دو گے اس کو اللہ کے پاس بھنج کر اس سے اچھااور ثواب میں بڑایاؤگے۔

اس طرح یہ آیت ہے ﴿ مَا عِنْدَکُمْ یَنْفَدُ وَمَا عِنْدَ اللهِ بَاقِ ﴾ یعن تہارے پاس والی سب چیزیں فانی ہیں اور جو اللہ کے پاس ہے وہ باتی ہے۔ آخرت کا تو شہ سفر سے پہلے جاتا ہے

سنے! سفر دوطرح کاہو تاہے ایک تودنیا کاسفر ہے اور ایک آخرت کاسفر ہے، دنیا کے سفر میں تو آدمی زادر اہ اور راحت کاسامان ساتھ لے کر جاتا ہے اور آخرت کے سفر میں زادر اہ پہلے ہی بھیج دیاجا تاہے، دنیا ہے پچھ بھی ساتھ لے کر نہیں جاتا بلکہ جاتے وقت بالکل خالی ہاتھ ہو تاہے، مطلب یہ کہ جو پچھ نئی دنیا میں کرچکا ہو تا ہے وہی وہاں کام آوے گی، اس کو اللہ تعالی اس آیت میں فرمار ہے ہیں ﴿وَمَا تُقَدِّمُوا لِانْفُسِکُمْ مِنْ خَیْرٍ تَجِدُوهُ عِنْدَ اللّٰهِ هُو خَیْراً وَ اَعْظُمَ اَجْوا کی لیمی جو نیک عمل اپنے لئے آگے بھیج دو گے اس کو اللہ عَنی جو نہاں پہنے کراس ہے بہتر اور تواب میں بڑا پاؤگے۔ نیز فرماتے ہیں کہ ﴿مَا وَرِجُواللّٰہِ مِنْ خَیْرِ تَحِدُوهُ وَمَا عَنْدَ اللّٰهِ بَاقٍ ﴾ یعنی جو تہمار ہے پاس ہوہ مث جائے گا اور جو اللہ کے پاس ہوہ ہاتی ہو تہمار ہے پاس ہوہ مث جائے گا اور جو اللہ کے پاس ہے وہ باتی رہے والا ہے۔

## آخرت كى راحت كاسامان

یہ دنیا اور دنیا کی ساری چیزیں فنا ہوجائیں گی مگر عمل صالح اور اس کا ثواب باقی رہے گا پس انسان کوچاہئے کہ اللہ تعالیٰ کے لئے عمل صالح کرے اور اللہ تعالیٰ سے ڈرے، قیامت کے لئے پچھ سامان مہیا کرے تاکہ وہاں پہنچ کر راحت پائے، قیامت میں یہی نیمیاں کام آئیں گی، عمل صالح کام آئے گا اور پچھ بھی کام نہ آئے گانہ اولاد کام آئے گانہ کام آئے گانہ کے پاس قلب سلیم لے کر آئے گا۔

قلب لیم وہ قلب ہے جس میں روگ نہ ہو، حضرت شخ الهندر حمۃ اللہ علیہ
نے قلب سلیم کاتر جمہ یہ فرمایا ہے کہ ایسادل جو نروگا ہو، مطلب یہ کہ رذائل
سے پاک ہو، بھائی جس طرح جسمانی بیاری ہوتی ہے اسی طرح بہت سی
روحانی بیاریاں بھی ہوتی ہیں جن کی وجہ سے انسان کا قلب مریض ہوجاتا ہے
اور اس کوعلاج کی ضرورت ہوتی ہے مثلاً کبر، ریا، حب جاہ، حب مال، طبع،
حرص، حسد، کینہ، بغض، یہ سب قلب کے امر اض اور روحانی بیاریاں ہیں ان
سے قلب کایاک کرنا ضروری ہے، جس قلب میں یہ امر اض نہ ہوں اسی کو
قلب سلیم کہاجاتا ہے۔

انسان رُذائل اور فضائل کا مجموعہ ہے اس کے اُندر دونوں ہی قتم کی

استعداد رکھی گئی ہے اور اس کو اس بات کا مکلّف کیا گیا ہے کہ ر ذاکل کو دور کرے اور فضائل کواپنے اندر پیدا کرے، فضائل سے مراد وہ اخلاق حسنہ ہیں جن کومؤمن کے قلب کے اندر ہونا جاہئے مثلاً تواضع، صبر ،شکر، توکل،شلیم، رضا وغیرہ ، بیہ سب اخلاق حسنہ ہیں ان کو دل کے اندر پیدا کرنا جاہئے اور رذائل سے قلوب کا تزکیہ کرنا چاہئے، قلوب کا تزکیہ بھی ایک اہم مقصدہے، قلوب کو پاک کرنے ہی کے لئے حضوراقدس علیہ ونیامیں تشریف لائے ، الله تعالى فرمات بين ﴿ هُوَ الَّذِيْ بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّيْنَ رَسُوْلاً مِّنْهُمْ يَتْلُوْ عَلَيْهِمْ ايَاتِهِ وَيُزَكِّيْهِمْ وَ يُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ ۚ وَإِنْ كَانُوْا مِنْ قَبْلُ لَفِيْ ضَلْلِ مُّبِيْنِ ﴾ يعنى وبى ہے جس نے ناخواندہ لوگوں میں انہیں میں ہے ایک پیغمبر بھیجا جو ان کو اللہ کی آیتیں پڑھ پڑھ کر سناتے ہیں اور ان کو (عقا کدباطلہ اور اخلاق ذمیمہ ہے ) یاک کرتے ہیں اور ان کو کتاب اور دانشمندی (کی باتیں جس میں سب علوم ضرور بیہ دینیہ آگئے ) سکھلاتے ہیں اور بیرلوگ آپ کی بعثت سے پہلے کھلی گمراہی میں تھے۔ ر سول الله علیہ کی نظر میں وہ تا ثیرتھی کہ جس پر ایک نظر پڑی اس کا حال بدل گیا، چنانچہ عقائد کا پیمسکلہ ہے کہ ایمان لانے کے بعد جس نے حضور اقدس ھاللہ علیہ کوایک نظر دیکھ لیاوہ اس مقام پر بہنچ گیا کہ بعد کا بڑے سے بڑا قطب اور غوث بھی اس کے مرتبے کو نہیں پاسکتا، بات یہ ہے کہ جس درجہ کا تزکیہ ہوتا

ہے اس کے لحاظ سے اللہ کے وہاں مرتبہ ہوتا ہے، ظاہر کہے کہ رسول اللہ علیہ

سے بڑھ کرکس کا تزکیہ ہوسکتا ہے اس بنا پر صحابہ کو جو مقام ملا وہ بعد والوں کو نہیں مل سکتا جس طرح نبوت کا سلسلہ آپ علیا گئے پر ختم ہو گیا اس طرح آپ کے بعد اب قیامت تک صحابیت کا مقام بھی ختم ہو گیا کوئی ولایت کے بڑے سے برابر تو کیا اسکی خاک پا کو بھی نہیں پہنچ کر ادنی صحابی کے برابر تو کیا اسکی خاک پا کو بھی نہیں پہنچ سکتا اب کوئی وہ نظر وہ تا ثیر اور وہ تزکیہ کہاں سے لاسکتا ہے۔

الغرض قلوب کانز کیہ بھی ایک اہم مقصد ہے اور انبیاء کرام علیہم السلام کے بعد ان کے نائبین اولیاء کرام اور بزرگان دین اس خدمت کو انجام دیتے ہیں، اللہ والوں کی نگاہ میں بھی بڑی تا ثیر ہے، بسااو قات اللہ والوں کی ایک نگاہ سے انسان کامیاب ہوجا تا ہے اور کہاں سے کہاں پہنچ جا تا ہے ہمارے حضرت مولانا شاہ فضل الرحمٰن صاحبؒ اسی موقع پر بیشعر پڑھاکرتے تھے۔ سحرمیں سامری کے کیا قدرت شیری آنکھوں میں جو اثر دیکھا سحرمیں سامری کے کیا قدرت شیری آنکھوں میں جو اثر دیکھا

اللہ والوں کی صحبت کیمیا کا اثر رکھتی ہے ان کے پاس بیٹھ کر قلوب بدل جاتے ہیں اللہ کی محبت پیدا ہو جاتی ہے ، نفس کے رزائل مٹنے لگتے ہیں ، اللہ کا خوف پیدا ہو جا تا ہے جس کے بارے میں اللہ تعالی فرمار ہے ہیں کہ ﴿ وَلْمَتَنْظُوْ فَضَى مَّاقَدَّمَتْ لِغَدٍ ﴾ ہر جی ہے دیکھ بھال لے کہ کل کے لئے اس نے کیا نفش مَّاقَدَّمَتْ لِغَدٍ ﴾ ہر جی ہے دیکھ بھال لے کہ کل کے لئے اس نے کیا سامان کیا ہے اور قیامت کے لئے اس نے کیا تیاری کی ہے؟

ہم سوچیں ، مجھیں، محاسبہ کریں اور غور سے کام لیں کہ ہماری زندگی کس طرح گذر رہی ہے، ہم نے اپنی عمرطاعت میں گذاری یا نافر مانی میں ؟اب جو زندگی باقی ہے اس کو دیکھیں، آئندہ کے لئے عہد کریں کہ اللہ کی فرماں برداری کریں گے ،گناہوں فرماں برداری کریں گے ،گناہوں سے بجییں گے ، تھوڑی زندگی جو رہ گئی ہے اسے کام میں صرف کریں گے ، صحیح مقصد میں لگائیں گے ۔

یے زندگیاسی لئے دی گئی تھی کہ ہم اس کو کامیاب زندگی بنادیں اور اس

کے لئے ضرورت ہے کہ ایمان لا ئیں اور عمل صالح کریں ، ایمان کے بعد
عمل کا درجہ ہے اور عمل کے لئے علم کی ضرورت ہے ، بغیرعلم کے نہ جائز کا علم
ہوگا نہ ناجائز کا، نہ حلال کا علم ہوگا نہ حرام کا، اسی لئے بقدر ضرورت علم
حاصل کرنا ہر مسلمان پر فرض ہے اور یہ تو حدیث ہی ہے کہ "طکب الْبِعلْمِ
فریضہ علی محلِ مُسلِمٍ" یعنی علم کا طلب کرنا ہر مسلمان (خواہ مرد ہویا
عورت) پر فرض ہے۔

توعلم بھی ضروری ہے اور اس کے بعد عمل کی بھی ضرورت ہے کیونکہ علم سے مقصود عمل ہی ہے، پھر اس کے اندر اخلاص پیدا کرنے کی ضرورت ہے اخلاص ہی کے اعتبار سے عمل کے مراتب قائم ہوتے ہیں چنانچہ اس اخلاص کے اعتبار سے عمل کے مراتب قائم ہوتے ہیں چنانچہ اس اخلاص کے اعتبار سے عارف کی دو رکعت نماز غیر عارف کی ایک لا کھ رکعت کے برابر ہے اور صحابی کا ایک مند بحو جس کو اللہ کی راہ میں خرچ کیا غیر صحابی کے اُحد بہاڑ کے برابر سونے سے بڑھ کرہے، یہ فرق اخلاص ہی کیوجہ سے کے اُحد بہاڑ کے برابر سونے سے بڑھ کرہے، یہ فرق اخلاص ہی کیوجہ سے کے اُحد بہاڑ کے برابر سونے سے بڑھ کرہے، یہ فرق اخلاص ہی اختیار کریں اور میں مالے بھی اختیار کریں اور میں مالے بھی اختیار کریں اور

اعمال میں اخلاص کا اہتمام کریں اور یہ سوچیں کہ قیامت کے لئے کیا سامان کیا ہے، کتنی نیکیاں جمع کی ہیں وہاں جاکرایک ایک نیکی کی بڑی قدر ہوگی، اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں ﴿فَمَنْ ثَقُلَتْ مَوَازِیْنُهُ فَاُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُوْنَ وَ مَنْ خَفَّتُ مَوَازِیْنُهُ فَاُولِیْنَ خَسِرُواْ اَنْفُسَهُمْ فِیْ جَهَنَّمَ خلِلُونَ کَ کُنی سو مَوَازِیْنُهُ فَاُولِیْنَ خَسِرُواْ اَنْفُسَهُمْ فِیْ جَهَنَّمَ خلِلُونَ کَ کُنی سو مَوازِیْنُهُ فَاُولِیْكَ اللّذِیْنَ خَسِرُواْ اَنْفُسَهُمْ فِیْ جَهَنَّمَ خلِلُونَ کَ کُنی سو جَسِحُص کا (ایمان کا) پلہ بھاری ہوگا تو ایسے لوگ کا میاب ہوں گے اور جس شخص کا (ایمان کا) پلہ بلکا ہوگا سویہ وہ لوگ ہوں گے جنہوں نے اپنا نقصان کر لیا اور جہنم میں ہمیشہ کے لئے رہیں گے، نیزار شاد فرماتے ہیں ﴿فَمَنْ یَعْمَل مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا یَرَهُ ﴾ یعن جو شخص ذرہ برابر بدی کرے گا اس کو دیکھے گا، اور جو شخص ذرہ برابر بدی کرے گا اس کو دیکھے گا، اور جو شخص ذرہ برابر بدی کرے گا اس کو دیکھے گا، اور جو شخص ذرہ برابر بدی کرے گا اس کو دیکھے گا، اور جو شخص ذرہ برابر بدی کرے گا اس کو دیکھے گا، اور جو شخص ذرہ برابر بدی کرے گا اس کو

چاہئے کہ اس مضمون کا مراقبہ برابر کرتے رہیں اور اس کو دھیان میں رکھیں کہ ذرہ برابر نیکی کابدلہ بھی ملے گا، اور ذرہ برابر بدی کا بدلہ بھی ملے گا، اور ذرہ برابر بدی کا بدلہ بھی ملے گا، اور ذرہ برابر بدی کا بدلہ بھی ملے گا، اور درہ برابر بدی کا برعمل محفوظ کیا جارہا ہے ، اس کے لئے فرشتے مقرر ہیں جو ہمارے ہرعمل کو کھتے ہیں اور اس کو اللہ تعالیٰ کے سامنے پیش کریں گے ، قرآن پاک میں ہے ﴿وَاِنَّ عَلَیْکُمْ لَحَافِظِیْنَ بِحَرَاماً کاتِبیْنَ یَعْلَمُوْنَ مَا تَفْعَلُوْنَ اِنَّ میں ہے ﴿وَاِنَّ عَلَیْکُمْ لَحَافِظِیْنَ بِحَرَاماً کاتِبیْنَ یَعْلَمُوْنَ مَا تَفْعَلُوْنَ اِنَّ الْاَبْرَارَ لَفِیْ نَعِیْمٍ وَّ اِنَّ الْفُجَّارَ لَفِیْ جَجِیْمٍ یَصْلُوْنَهَا یَوْمَ الدِیْنِ ﴾ اور تم لائر کے والے مقرر ہیں جو تمہارے سب افعال کو جانے ہیں اور کھتے ہیں اس قیامت میں بیسب اعمال پیش ہوں گے آگے اس کا ہیں (اور لکھتے ہیں ایس قیامت میں بیسب اعمال پیش ہوں گے آگے اس کا

ثمرہ مذکور ہے کہ) نیک لوگ بیشک آسائش میں ہوں گے اور بدکار کا فرلوگ بیشک دوزخ میں ہوں گے روز جزا کو اس میں داخل ہوں گے۔

اللّٰد تعالٰی نے جنت اور دوزخ دونوں کو پیدا فرمایا ہے، جو تخض جنت کے ا عمال کرے گاوہی اس میں داخل ہو گا، جنت بھی مفت سفت نہیں ملے گی اس کے لئے بھی کچھ کرنا ہو گا،آز مائش اور امتحان سے بھی گذر نا ہو گا،خو بسمجھ لیں التَّرْتِعَالُىٰ ارشاد فرماتے بیں ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَاْتِكُمْ مَّثُلُ الَّذِيْنَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ مَّسَّتْهُمُ الْبَاْسَاءُ وَالضَّرَّاءُ وَزُلْزِلُوْا حَتَّى يَقُوْلَ الرَّسُوْلُ وَالَّذِيْنَ امْنُوْا مَعَهُ مَتِىٰ نَصْرُاللَّهِ اَلاَ إِنَّ نَصْرَاللَّهِ قَرِيْبٌ ﴾ دوسری بات سنو! کیا تمہارا یہ خیال ہے کہ جنت میں (بے مشقت) جا داخل ہوں گے ؟ حالا نکہ تم کو ہنوز ان لو گوں کاسا کوئی عجیب واقعہ پیش نہیں آیا جو تم سے پہلے ہو گذرے ہیں، ان بر (مخالفین کے سبب) ایس ایس تنگی اور سختی واقع ہوئی اور (مصائب ہے)ان کو یہاں تک جنبشیں ہوئیں کہ (اس زمانہ کے ) پیغیبر تک اور جو اُن کے ہمراہ اہل ایمان تھے (بے قرار ہوکر) بول اٹھے کہ اللہ کی امداد موعود کب ہو گی ؟ (جس پر ان کو جواب سے تسلی کی گئی کہ )یاد ر کھو! بیشک اللہ تعالی کی امداد بہت نزدیک ہونے والی ہے۔

مؤمن کی سب سے بڑی کامیابی یہ ہے کہ اللہ تعالی راضی ہو جائے اور جنت میں داخلہ نصیب ہو جائے ،یہ دنیا اور دنیا کی تکلیف چندر وزہ ہے،اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں کہ ﴿ کُلُّ نَفْس ذَائِقَةُ الْمَوْتِ وَإِنَّمَا تُوَفَّوْنَ أُجُوْرَ كُمْ

یوْمَ الْقِیلُمَةِ فَمَنْ زُحْزِحَ عَنِ النَّارِ وَ اُدْخِلَ الْحَنَّةَ فَقَدْ فَازَ وَمَا الْحَیواةُ اللَّهُنْیَا اِلاَّ مَتَاعُ الْغُرُوْدِ ﴾ ہر جان کو موت کا مزہ چکھنا ہے اور تم کو پوری اللَّهُنْیَا اِلاَّ مَتَاعُ الْغُرُودِ ﴾ ہر جان کو موت کا مزہ چکھنا ہے اور تم کو پوری پاداش تمہاری قیامت ہی کے روز ملے گی توجو شخص دوزخ سے بچالیا گیا اور جنت میں داخل کیا گیا سو پورا کامیاب وہ ہوا اور دنیوی زندگی تو پچھ بھی نہیں، صرف ایس کی خاہری آب نہیں، صرف ایس پیز ہے جیسے دھو کے کا سودا ہوتا ہے (جس کی ظاہری آب و تاب و کیھ کرخریدار پھنس جاتا ہے بعد میں اس کی قلعی کھل جاتی ہے، اسی طرح ونیا کی چک و مک سے وھو کہ کھاکر آخرت سے غافل نہ ہونا جاتی ہے، اسی طرح ونیا کی چک و مک سے وھو کہ کھاکر آخرت سے غافل نہ ہونا جاتے ہے۔

بھائی! ہمیں چاہئے کہ اپنا معمول بنالیں اور کسی وقت بیٹھ کر اپنے عمل کا محاسبہ کریں، مؤمن کی یہی شان ہوتی ہے کہ وہ اپنا عمال کا محاسبہ کرتا رہتا ہے اگر اچھا پاتا ہے تو شکر اواکر تاہے اور اگر نقصان وقصور پاتا ہے تو تو بہ و استغفار کرتا ہے اور اس بات کی فکر کرتا ہے کہ دوسرے دن اس کی تلافی ہوجائے اس طرح ہم کو چاہئے کہ روزانہ ہم سوچا کریں کہ آج کے دن ہم نے کتنے گناہ کئے ہیں؟ اور آج ہم نے کتنی نیکیاں جمع کی ہیں؟ بڑے خوش بخت ہیں وہ لوگ جو اس فکر میں رہتے ہیں، بہر کیف اگر نیکیاں زیادہ ہوں تو الجمد للد شکر اواکر نا چاہئے اور اگر گناہ زیادہ ہوں تو روئے اور گر گڑا ہے۔

وزاری کرے، روئے اور گڑ گڑا ہے۔

اگر زندگی کو کامیاب بنانا ہے تو اللہ کا خوف پیدا کریں ، اعمال صالحہ میں لگ جائیں ، اللہ ورسول کی مرضی کے مطابق زندگی گذاریں اور اس کو سمجھ لیں

کہ اللہ ہر وفت دیکھ رہاہے، ہمارے ہر حال سے باخبر ہے، سمیع و بصیر ہے، حاضر وناظرہے، ہر وقت ہمارے ساتھ ہے،اس کی معیت ہروقت ہم کو حاصل ہے، الله والوں کو اس معیت کا احساس ہو تاہے اور وہ اللہ تعالیٰ کو اپنے ساتھ یاتے ہیں اور یہی اللہ تعالیٰ کی معیت کا استحضار ان کے لئے تسلی اور سکون کا ذریعہ ہوتا ہے،اسی مضمون کو اس شعر میں ادا کیا گیاہے اور پیر میرا ہی شعرہے ہ معیت گرنه هو تیری، تو گھبر اؤل گلستال میں رہے توساتھ تو صحرامیں گلشن کا مزہ یاؤں قیامت کادن ایسادن ہے جس کو سن کربڑے بڑے لرز جاتے ہیں،اور اس کو یاد کر کے تھرا جاتے ہیں کہ کیسی مصیبت کا دن ہے، قرآن یاک میں اللہ تعالیٰ نے قیامت کا ایبانقشہ کھینجاہے کہ رونگٹے کھڑے ہو جائیں اور لوگ تھرا جائیں بائے بائے سنتے کیا فرماتے ہیں ﴿ إِذَا زُلْزِلَتِ الْأَرْضُ زِلْزَالَهَا وَٱخْرَجَتِ الْأَرْضُ اَثْقَالُهَا وَقَالَ الْإِنْسَانُ مَا لَهَا يَوْمَئِذٍ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا بِأَنَّ رَبُّكَ أَوْحِيٰ لَهَا يَوْمَئِذٍ يَّصْدُرُ النَّاسُ أَشْتَاتًا لِّيُرَوْا اَعْمَالَهُمْ فَمَنْ يَعْمَل مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَّرَهُ وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا یَّرَ ہُ﴾ جب زمین اپنی سخت جنبش سے ہلائی جائے گی اور زمین اینے بوجھ باہر نکال سے کی (مراد بوجھ سے دفینے اور مر دے ہیں) اور آدمی کہے گاکہ اُس کو کیا ہوا؟اس روز زمین اپنی سب خبریں بیان کرنے لگے گی اس سبب سے کہ

آپ کے رب کا اس کو یہی حکم ہو گا، اس روز لوگ مختلف جماعتیں ہو کر

(موقف حساب سے) واپس ہوں گے تاکہ اپنے اعمال کے ثمر ات کودیکھے لیں سو جو شخص ذرہ برابر نیکی کرے گا وہ اس کو دیکھے لے گااور جو شخص ذرہ برابر بدی کرے گاوہ اس کو دیکھے لے گا۔

حضرت امام اعظم الوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کا واقعہ ہے کہ ایک مرتبہ عشاء کی نماز میں امام نے یہی سورت پڑھی، نماز بعد مقتدی، امام، سب نماز پڑھ پڑھ کر ایپنا ایٹ امام نے گئے مگر ہمارے امام اعظم پر ایسا حال طاری ہوا کہ مبجد ہی میں رہ گئے اور رات بھر اپنی ڈاڑھی پکڑے رور وکریہ کہتے رہے کہ اے وہ ذات کہ ذرہ برابر نیکی کا بدلہ نیکی سے اور ذرہ برابر برائی کا بدلہ بدی سے دے گی اس عبد نعمان کو آگ سے بچا لیجئے، یہاں تک کہ فجر کی اذان ہوگئی۔

ویکھے اس سورت میں اللہ تعالی نے قیامت کا کیماذکر فرمایا ہے اس طرح دوسری جگہ ارشاد فرماتے ہیں کہ ﴿إِذَا السَّمَاءُ انْفَطَوَتْ وَإِذَا الْکُواکِبُ انْتَفَوْتُ وَإِذَا الْلَّهُونُ لُعُثِوَتْ عَلِمَتْ نَفْسُ انْتَفَوْتْ وَإِذَا الْقُبُونُ لُعُثِوتْ عَلِمَتْ نَفْسُ انْتَفَوتْ وَإِذَا الْقُبُونُ لُعُثِوتْ عَلِمَتْ نَفْسُ مَّاقَدَّمَتْ وَ اَخَّوتْ ﴾ جب آسان بھٹ جاوے گا اور جب ستارے جھڑ مَاقَدَّمَتْ وَ اَخَّوتْ ﴾ جب آسان بھٹ جاوے گا اور جب ستارے جھڑ پڑیں گے (اور بہہ کرایک ہوجاویں گے) اور جب قبریں اکھاڑدی جاویں گی (ان میں کے مردے نکل کھڑے ہوں گے اس جب قبریں اکھاڑدی جاویں گی (ان میں کے مردے نکل کھڑے ہوں گے اس وقت) ہر شخص اپنے اگلے اور پھیلے اعمال کوجان لے گا، دوسری جگہ ارشاد فرماتے ہیں ﴿إِذَا الشَّمْسُ کُورَتْ وَإِذَا النَّجُومُ انْکَدَرَتْ وَإِذَا الْجَبَالُ سُمِّرَتْ وَإِذَا الْبَحارُ وَإِذَا الْبُحارُ وَإِذَا الْبُحَارُ الْبُحارُ وَإِذَا الْبُحَارُ وَإِذَا الْبُحارُ وَإِذَا الْبُحارُ وَإِذَا الْبُحارُ وَإِذَا الْبُحارُ وَإِذَا الْبُحارُ وَإِذَا الْبُحَارُ وَإِذَا الْبُحَارُ وَالْمُورُ مُنْ حُشِرَتْ وَإِذَا الْبُحَارُ الْبُحارُ وَإِذَا الْبُحَارُ وَالَا الْبُحَارُ وَالْمَارُ وَالْمَارُ وَالْمَارُ وَالْمَارُ وَالْمَارُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَارُ وَالْمَارُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمِلْسُورَ وَالْمَالُ وَالْمَالُولُ وَلَا الْمُعْرَاتُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُولُ وَلَيْ الْمُلْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُولُ وَلَمْ الْمُولُولُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُولُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُولُ وَالْمَالُ وَالْمَالُولُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُولُ وَالْمَالُولُ وَالْمَالُ وَالْمَالُولُ وَالْمَالُ وَالْمَالُولُ وَالْمَالُ وَالْمَالُ وَالْمَالُولُ وَالْمِلْمِ وَالْمَالُ وَالْمَالُولُ وَالْمَال

سُجّرَتْ وَإِذَا النُّفُوْسُ زُوّجَتْ وَإِذَا الْمَوْءُ وْدَةُ سُئِلَتْ بَايّ ذَنْب قُتِلَتْ وَإِذَا الصُّحُفُ نُشِرَتْ وَإِذَا السَّمَاءُ كُشِطَتْ وَإِذَا الْجَحِيْمُ سُعِّرَتْ وَإِذَا الْجَنَّةُ ٱزْلِفَتْ عَلِمَتْ نَفْسٌ مَّا ٱحْضَرَتْ ﴾ جبآ فآب بے نور ہو جاوے گااور جب ستارے ٹوٹ ٹوٹ کر گریڑیں گے اور جب بہاڑ چلائے جائیں گے اور جب دس مہینے کی گا بھن او نٹنیاں چھٹی پھریں گی اور جب وحثی جانور (مارے گھبر اہٹ کے ) سب جمع ہو جاویں گے اور جب دریا بھڑ کائے جائیں گے اور جب ایک ایک قتم کے لوگ اکٹھے کئے جائیں گے ( کا فرالگ مسلمان الگ پھران میں ایک ایک طریقے کے الگ الگ) اور جب ز ندہ گاڑی ہوئی لڑ کی ہے یو جھا جائے گا کہ وہ کس گناہ پرقتل کی گئی تھی ؟اور جب نامہ اعمال کھول دیئے جائیں گے اور جب آسان کھل جائے گااور جب دوزخ (اور زیادہ) دہکائی جائے گی اور جب جنت نزدیک کر دی جائیگی تواس وقت ہرشخص ان اعمال کو جان لے گا جو لے کر آیاہے۔

قیامت آنے والی ہے اور اللہ تعالی نے قرآن پاک میں اس کا اس قدر ذکر فرمایا ہے اور جا بجا قیامت کا ایسا نقشہ کھینچا ہے کہ گویا اس کو سامنے ہی کر دیا، اگر ہم اس میں غور کریں تو ہمارے دلوں میں ضرور خوف پیدا ہو جائے اور ہم خدا کے سامنے پیشی سے ڈر جائیں اور ہمارے اندر اس کی فکر پیدا ہو جائے کہ اللہ تعالیٰ کے سامنے جاکر کھڑا ہونا ہے اور اس زندگی کا جواب دینا ہے، اللہ تعالیٰ نے اس کی طرف اس آیت میں متوجہ فرمایا ہے کہ ﴿وَلْتَنْظُونُ نَفْسٌ تعالیٰ نے اس کی طرف اس آیت میں متوجہ فرمایا ہے کہ ﴿وَلْتَنْظُونُ نَفْسٌ

مَّاقَدَّمَتْ لِغَدِ ﴾ ہرنفس دیم بھال لے کہ اس نے کل قیامت کے لئے کیا سامان کیا ہے، اللہ کا خوف اور اللہ کی محبت یہ دو چیزیں ہیں جن پر کامیابی کا مار ہے، اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿إِنَّ الَّذِیْنَ یَخْشُوْنَ رَبَّهُمْ بِالْغَیْبِ لَهُمْ مَعْفِرَةٌ وَّ اَجْرٌ کَبِیْرٌ ﴾ بینک جو لوگ اپنے رب سے بغیر دیکھے ہوئے ڈرتے ہیں ان کے لئے مغفر ت اور بڑا اج ہے۔

مؤمن کی کامیابی اس ہے کہ وہ اپنے اندر اللہ کا خوف پیدا کرے، اور اللہ کی محبت کوسب کی محبت پر غالب کرے، حدیث شریف میں ایمان کامل کا مقام ہی یہ بیان کیا گیا ہے کہ مال باپ سے زیادہ، اولاد سے زیادہ، مال سے زیادہ، جان سے زیادہ محمد رسول اللہ علیہ کی محبت ہوجائے، رسول اللہ علیہ ارشاد فرماتے ہیں "لا یُوْمِنُ اَحَدُکُمْ حَتّی اکُوْن اَحَبّ اِلَیٰهِ مِنْ وَالِدِه وَوَلَدِه وَ النّاسِ اَجْمَعِین " اس طرح حدیث پاک میں آتا ہے" لا یُوْمِنُ اَحَدُکُمْ حَتّی اَکُوْن اَحَبّ اِلَیٰهِ مِنْ وَالِدِه اَحَدُکُمْ حَتّی یکُوْن هَوَاهُ تَبْعاً لِمَا جِئْتُ بِه "لعنی اس وقت تک تم میں کا کوئی مؤمن کا مل نہیں ہوتا جب تک اپنی خواہش کو میری لائی ہوئی شریعت کے تابع نہ کر دے۔

ایمان کامل اسی وقت ہوتاہے کہ نہ اپنی رائے ہو نہ اپنی پیند ہو، نہ اپنی مضی ہو، اپنی ہو، نہ اپنی مضی ہو، اپنے مض مرضی ہو، اپنے تمام امور میں شادی عمٰی، لین دین، تجارت زراعت، غرض ہر چیز میں اللہ و رسول کی مرضی کے مطابق کام کرے، احکام شریعت کے مطابق چلے، تب محبت کامل ہوگی اور ایمان کامل ہوگا۔ آپ کو معلوم ہے کہ فاروق اعظم در ہ لے کر گھومتے تھے اور یہ اعلان فرماتے تھے کہ مسائل سکھ لو ور نہ حرام میں مبتلا ہوجاؤ گے، بھائی خرید و فروخت سے متعلق بھی تو مسائل ہیں اگر ان کو آدمی نہیں جانے گا تو حرام میں مبتلا ہوجائے گا اور اس کو خبر بھی نہ ہوگی ، ایک آدمی سور کعت نفل نماز پڑھے اور دوسرا آدمی ایک مسئلہ سکھے لے تو یہ اس سے کہیں بہتر اور افضل ہے۔

اس لئے علم کی بھی بہت ضرورت ہے، یہ مدارس اسی لئے ہیں کہ یہاں علم حاصل کیا جاتا ہے، قرآن پڑھا جاتا ہے، مدیث پڑھی جاتی ہے، مسائل شرعیہ پڑھے جاتے ہیں، فقہ کی تعلیم ہوتی ہے، قرآن حفظ کیا جاتا ہے، اللہ اکبر! حق تعالی نے قرآن کی حفاظت کا جو وعدہ فرمایا ہے، جیسا کہ ارشاد فرماتے ہیں ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِ مُحْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ ﴾ یعنی ہم نے قرآن نازل کیا اور ہماس کی حفاظت کریں گے۔

وہ وعدہ اسی طرح پورا ہورہاہے کہ مسلمانوں کے سینوں میں قرآن محفوظ کیا جاتا ہے، ہمارے دینی مدارس میں آپ دیکھتے ہوں گے کہ کہیں حفظ ہورہا ہے اور کہیں تفسیر پڑھائی جارہی ہے، اس طرح قرآن پاک کے الفاظ ومعانی دونوں کی حفاظت ہورہی ہے اس لئے اس کو بھی ایک اہم کام سمجھاجائے کہ اپنی ضروریات سے بچاکر مدارس اسلامیہ کی امداد و اعانت کی جائے، یہی مال اللہ تعالیٰ کے وہاں کام آئے گا ورنہ جو بچھ چھوڑ کر جائے گا وہ دوسروں کا ہوگا، معلوم نہیں وہ بھول کر آپ کو یاد کریں یانہ کریں ہے۔

مال و اولاد ترے قبر میں جانے کے نہیں تجھ کودوزخ کی مصیبت سے چھڑانے کے نہیں جزعمل گور میں کوئی بھی ترا یار نہیں کیا قیامت ہے کہ تو اس سے خبر دار نہیں حضرت سیدا حمد کمیر "رفاعی علماء کو کیسی عمدہ نصیحت فرماتے ہیں۔ علماء کو نصیحت

بزرگو! تمہارے اندر بعضے فقہاء اور علماء بھی ہیں، تم وعظ کی مجلسیں بھی منعقد کرتے ہو، درس بھی دیتے ہو،احکام شرعیہ بھی بیان کرتے ہو،لو گوں کو مفتی بن کر احکام بتلاتے ہو، خبر دار! چھلنی کی طرح نہ ہو جانا کہ وہ عمدہ آٹا تو نکال دیتی ہے اور بھوسی اینے یاس رہنے دیتی ہے، اس طرح تمہار ایہ حال نہ ہونا چاہئے کہ تم اینے منہ سے تو حکمت کی باتیں نکالتے رہواور دلوں میں کھوٹ رہ جائے کہ اس وقت تم سے اللہ تعالیٰ کے ارشاد پرعمل نہ کرنے کا مطالبہ کیا جائے ﴿ اَتَاْمُرُوْنَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَنْسَوْنَ انْفُسَكُمْ ﴾ كيادوسروں كونيكى كى تاكيد كرتے ہواورانيغ آپ كو بھلا ديتے ہو۔ (البديان المشيد صر ٦٥) تو بھائی! ہم سوچ لیں اور دیکھ لیں کہ قیامت کے لئے ہم نے کیاسامان کیاہے،اللہ تعالیٰ ہم کو ہدایت دے اور اعمال صالحہ کی توفیق عطا فرمائے۔ آييجًاب وعاكرلين اللهُمَّ اهْدِنَا وَسَدِّدْنَا اللَّهُمَّ ارْحَمْنَا وَاغْفِرْلَنَا ٱللُّهُمَّ وَفِقْنَا لِمَا تُحِبُّ وَتَرْضَىٰ مِنَ الْقَوْلِ وَالْفِعْلِ وَالْعَمَلِ وَالنِّيَّةِ وَالْهِدِي، رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيْعُ الْعَلِيْمِ، آمين.

حقوق علم دين

## moral

حقیقی علم یہی ہے کہ آدمی اپنے نفس کے مکا کدسے واقف
ہو جائے، جب تک یہ علم حاصل نہیں ہوگا آدمی کمال کے
درجہ کو نہیں پہنچ سکتا، بلکہ ناتمام علم کی وجہ سے دعویٰ اور
پندار میں مبتلا ہو جائے گاجو سخت مضر چیز ہے اس موقع پر اپنا
ہی ایک شعریاد آیا جس میں اسی مضمون کی طرف اشارہ ہے۔
ابھی واقف نہیں تونفس وشیطاں کے مکا کدسے
گر افسوس، کرتا ہے تو دعوائے ہمہ دانی

حضرت والا کابیہ بیان دارالعلوم مئوناتھ بھنجن میں ہوا، اس سے قبل حضرت مولانا عبدالحق صاحب مد ظلہ کا تعار فی بیان ہوا، پہلے وہی تعار فی بیان ملاحظہ فرما کیں۔

## تعارف

از مولانا عبدالحق صاحب مد ظلہ کی شخ الحدیث دار العلوم مئوضلع اعظم گڈھ محترم بزرگو اور دوستو!اللہ تبارک و تعالیٰ کا کس قدر احسان اور اس کا ہے انتہاانعام ہے کہ اس نے محض اپنے فضل و کرم سے ہمیں اپنی عبادت کے لئے منتب فرمایا، ہمارے وجود کو اپنی عبادت ہی کے لئے بنایا، قر آن حکیم میں ارشاد ہے:

﴿ وَمَا خَلَقُتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُوْنِ ﴾ ليعن بم نے جن وانس کواپنی عبادت ہی کے لئے پیدا کیا ہے۔

اور اطاعت و عبادت کے اوپر ہم سے عہد و بیان لیا، یہ عہد و بیان مارے لئے کافی تھا پھر مزید کسی اطلاع و خبر کی ضرورت نہیں تھی لیکن حق تعالی کا یہ احسان ہے کہ ازل میں عہد و بیان لینے کے بعد بھی انبیاء علیم السلام کا سلسلہ جاری فرمایا اور ساتھ ہی ساتھ اپنے قوانین و ضوابط کی کتابیں بھی نازل فرمائیں تاکہ یاد دہانی ہوتی رہے، اخیر میں آ قائے نامدار محمد رسول اللہ علیہ تشریف لائے جو خاتم النبیین اور سید المرسلین ہیں، آپ کے پردہ فرما جانے کے بعد وہ ساری ذمہ داریاں علمائے ربانیین پر عائد ہوئیں، یہ حضرات نائبین رسول ہیں، فرمایا گیا کہ "العلماء ورثة الانبیاء" علاء انبیاء کے وارث ہیں۔

🖈 اباس وقت دار العلوم دیوبند میں شخ الحدیث ہیں۔

الله سبحانہ و تعالیٰ کا بیہ بھی بہت بڑاا حسان ہے کہ ہر دور میں اللہ تعالیٰ اینے کامل بندوں کوانسانوں کی ہدایت کے لئے اس عالم میں بھیجنار ہا، آج کا یہ دور جے آپ کہہ سکتے ہیں کہ دہریت اور زندیقیت کا دور ہے، مادیت اور الحادیت کا دور ہے ، ہر طرف سے ضلالت کی مسموم ہوائیں چل رہی ہیں اور ہر جانب ہے مسلمانوں کے دین پر ڈاکہ ڈالنے کی تر کیبیں کی جارہی ہیں ایسے دور میں الله سبحانہ و تعالیٰ نے بھی اینے کامل بندوں کو ہماری ہدایت کے لئے اس عالم میں رکھاہے انہیں کاملین میں سے وہ ہستی بھی ہے جو آج یہاں موجو دہے، جن کے نام نامی اسم گر امی ہے آپ حضرات خوب واقف ہیں جن کی صدافت اور ولایت یراور جن کی بزرگی پر اکابر امت نے اتفاق کیاہے۔ چنانچہ جو زات گرامی یہاں موجود ہے تعنی بقیۃ السلف، قدوۃ الساللین، زبدۃ العارفین عارف باللہ حضرت مولانا محمد احمد صاحب دامت بر کا تہم ان کے بارے میں ہمارے حضرت مولاناشاہ عبدالغنی صاحب بھولیوری نوراللہ مرقدہ کے عجیب تاثرات ہیں،ان کی ایک کتاب ہے معرفت الہید،اس کے اندر بڑے عجیب انداز سے حضرت مولانا دامت بر کاتہم کا تذکرہ فرمایا ہے،آپ کے اشعار سے بہت ہی محظوظ ہوتے تھے، اور واقعی آپ کے اشعار بہت ہی در د انگیز ہوتے ہیں، آپ کی باتیں نہایت قلب پر اثر کرنے والی ہو تی ہیں، اللہ کا بہت بڑا احسان ہے کہ اس نے ہمارے اندراس نعمت غیر مترقبہ کو جھیج دیا ہم بتنا بھی اللہ تعالیٰ کا احسان مانیں اور ان کا شکر ادا کریں کم ہے۔

میرے دوستواور بزرگو! جب نعمیں آتی ہیں توان کی قدر کرنی چاہئے،
ورنہ ایسا بھی ہواکر تاہے کہ نعمیں چھن جاتی ہیں، یہ اکا برامت ہیں ان کی وجہ
سے اللہ سجانہ و تعالیٰ لاکھوں انسانوں کو ہدایت مرحمت فرماتے ہیں، ایسی صورت
میں ہمیں ان کی قدر دانی کرنی چاہئے، ان کے ایک ایک حرف سے فائدہ حاصل
کرنا چاہئے، ان کی ہر بات سے ہمیں سبق لینا چاہئے، یہ حضرات ہمارے لئے بہت
بری نعمت ہے۔

میں زیادہ وقت نہیں لینا چاہتا اس لئے کہ وقت بہت تھوڑا ہے، اب میں اپنے مقدس اور بزرگ حضرت مولانادامت برکا تہم سے درخواست کروں گا کہ حضرت مولانا تشریف لے آئیں اور اپنے کلمات عالیہ سے ہم مسلمانوں کو مستفید فرمائیں۔

الْحَمْدُ لِلْهِ! نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنُؤْمِنُ بِهِ وَ نَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ، وَنَعُوْدُ بِاللّهِ مِنْ شُرُوْرِ الْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللّهُ فَلاَ مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُضْلِلْهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لَآالِلهُ اللّهُ لَلهُ وَمَنْ يُضْلِلْهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لَآالِلهُ اللّهُ وَحْدَهُ لَاشَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ، وَحُدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ، صَلّى اللهُ تَعَالىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلّمَ ،أمَّا بَعْدُ!

فَاعُوْذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ، بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ قَالَ الله تبارك وتعالىٰ ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى الَّذِيْنَ يَعْلَمُوْنَ وَ الَّذِيْنَ لاَ يَعْلَمُوْنَ ﴾ الله تبارك وتعالىٰ ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى الَّذِيْنَ يَعْلَمُوْنَ وَ الَّذِيْنَ لاَ يَعْلَمُوْنَ ﴾ الله تبالى فرمات بين كه الدرسول! آب كهه و تجمي كه وه لوگ جو علم نهين ركھتے كہيں برابر ہوتے ہيں؟ علم ركھتے ہيں اور وه لوگ جو علم نهيں ركھتے كہيں برابر ہوتے ہيں؟

حضرات! یہ میری خوش نصیبی ہے کہ آپ کی بہتی میں میر اآنا ہوا، حضرت مولانا حبیب الرحمٰن صاحب اعظمی ، شخ الحدیث سے میری بہت پرانی محبت ہے، حضرت مولانا نے مجھ سے ارشاد فرمایا کہ گھوسی سے واپسی پر ہمارے یہاں (یعنی مکونا تھ بھنجن) آجائیں اور کم از کم ایک روز ضرور قیام کریں، اس لئے ان کی خاطر آج ضبح یہاں حاضر ہوا، دارالعلوم میں بھی نہیں آیا یہ پہلی مرتبہ حاضری ہوئی ہے آپ حضرات کی ملاقات سے میرا دل مسرور ہوا، آپ

لوگوں کے تعلق و محبت اور حسن سلوک کا میرے دل پر بہت اثر ہے، آپ نے بہت بڑا اعزاز مجھے بخشا، میں اس قابل نہیں، میں اس کا اہل نہیں میں اپنی حقیقت کو جانتا ہوں کہ میں کچھ بھی نہیں ہوں اور ہر گز اس لا کُق نہیں کہ آپ ایسے اہل علم کے سامنے کچھ بولوں، یہ بڑی جسارت ہے اس لئے کہ نہ میرے اندر علم ہے نہ عمل ہے، ہاں بزرگوں کا ارشاد ہے اور ان کا حکم ہے اس لئے ان کے حکم کی تغیل میں کچھ بول دیتا ہوں، یہ دار العلوم حقیقت میں کیا ہے، ہم لوگ سمجھ لیں اور اس میں غور کریں کہ اس کی حقیقت اور روح کیا ہے۔ دار العلوم روح کے جلنے کا نام ہے دار العلوم دل کے بھلنے کا نام ہے دار العلوم دل کے بھلنے کا نام ہے دار العلوم دل کے بھلنے کا نام ہے

کیوں؟اس لئے کہ یہاں علم حاصل کریں گے اور علم سے اصل مقصود سے ہوں؟اس لئے کہ یہاں علم حاصل کریں گے اور علم سے اصل مقصود سیسے کہ اس پر عمل کریں اور اپنی روح کو عشق اللی سے تازہ کریں جب تک اللہ تعالیٰ کی محبت میں دل جل کرکباب نہ ہو جائے زندگی سے کیا حاصل؟

علم سے اصل مقصود اللہ تعالی کی رضا وخوشنودی ہونی چاہئے چنانچہ مدرسہ نظامیہ جو بغداد میں قائم تھا اور کسی وقت وہاں امام غزالی ، شخ سعدی شیرازی جیسے حضرات بڑھتے تھے، ایک دن خلیفہ کوقت دار العلوم نظامیہ میں آئے اور تمام طلباء سے الگ الگ دریافت کیا کہ تم علم کس لئے حاصل کردہ ہو؟ ہرایک نے اپنا اپنا مقصد بیان کیا، کسی نے کہا کہ ہمارے والد قاضی تھے، ہم ہو؟ ہرایک نے اپنا اپنا مقصد بیان کیا، کسی نے کہا کہ ہمارے والد قاضی تھے، ہم

اس لئے بڑھ رہے ہیں تاکہ ہم کو بھی عہد ہُ قضامل جائے، کسی نے کہا ہمارے والدمفتی تھے، ہم اس لئے پڑھ رہے ہیں کہ ہم کو بیہ منصب حاصل ہو جائے، غرض سب نے اسی طرح کے مقاصد ہتلائے، خلیفہ وقت بہت ہی مایوس ہوا کہ بیہ سب دنیا کے لئے پڑھ رہے ہیںاور ہم نے تو مدرسہ اس لئے کھولا تھا کہ علم دین اللہ کے لئے پڑھاجائے اور لوگ علم دین حاصل کر کے آخرت کو درست کریں، آخر میں دیکھا کہ امام غزالی رحمۃ اللّٰدعلیہ بھی ایک گوشہ میں بیٹھے کتاب کا مطالعہ کررہے تھے ان کے پاس بھی جاکر خلیفہ نے یوچھا کہ میاں صاحب زادے! تم کس لئے پڑھ رہے ہو؟ اور علم حاصل کرنے سے تمہارا کیا مقصد ہے؟ فرمایا کہ ہم نے دلائل سے معلوم کیا ہے کہ ہمارا مالک اور خالق اللہ ہے، ہم اس لئے بڑھ رہے ہیں کہ اس کی مرضیات کا ہم کو علم ہواور ہم کو معلوم ہو جائے کہ وہ کس چیز سے راضی ہوتے ہیں تاکہ اس کو ہم اختیار کریں اور وہ کس چیز سے ناراض ہوتے ہیں تاکہ اس کو ہم ترک کر دیں، اس طرح مر ضیات برعمل کر کے اور نامرضیات سے اجتناب کر کے اپنے مالک حقیقی کو راضی کریں، خلیفہ ان کے جواب سے بہت خوش ہوااور ان کو بہت داد دی اور بیہ کہا کہ تم واقعی طالب علم ہو، اب تو بس تمہارے ہی لئے اس رسہ کو جاری رکھوں گا ورنہ اور لو گوں کی نیات کو سن کر میں نے آج مدر سہ ختم ہی کر دینے کا ارادہ کر لیا تھا۔

ہمارے اسلاف کیسے تھے اور طلبہ کیسے تھے اور کس طرح وہ علم حاصل

کرتے تھے ، اس کو معلوم کرنے کے لئے اکابر کی سیرت کو پیش نظر رکھنا ضروری ہے ، اسی سے بیہ اندازہ ہو سکتا ہے کہ ان کے نزدیک علم کی کس قدر عظمت اور کتنی قدر و منزلت تھی، جب اللہ تعالی ارشاد فرمارہے ہیں کہ علم والے اور بے علم دونوں برابر نہیں، تو ظاہر ہے کہ علم کا مقام کتنا بلند ہوگا۔

ہمارے اکابراس مقام کو پہچانتے تھے اور اس کی قدر جانتے تھے، اس کئے اہل علم کے ساتھ اس کے مزدیک اہل علم کے ساتھ اس کے مناسب معاملہ فرماتے تھے، اللہ اکبر! ان کے مزدیک استاد کا وہ احترام تھا اور وہ ادب تھا کہ جس سے ایک دن بھی سبق پڑھ لیا اس کا بھی بے انتہا احترام کرتے تھے۔

### أستاد كااحترام

ایک بزرگ ہیں جو بہت بڑے عالم تھے اور بہت بڑے اللہ کے ولی بھی تھے ان کا واقعہ کتابوں میں لکھاہے کہ ایک دفعہ کس سواری سے جارہے تھے، ان کے ساتھ کوئی اور عالم بھی تھے، راستہ میں دیکھا کہ ایک نابینا شخص جارہے ہیں، ان کے ساتھ ایک لڑکا ان کا ہاتھ پکڑ کرلے جارہاہے ان نابینا کو دیکھ کر وہ برت بڑے عالم تھے سواری سے اتر گئے، ان کے ساتھی نے کہا کہ حضرت کیا بات ہے، آپ کیوں اتر رہے ہیں؟ فرمایا کہ اس وقت جھے پیدل چلنے دیجئے بھر سوار ہو جاؤں گا، چنانچہ سواری سے اتر کر نابینا کے ساتھ ساتھ ساتھ بیدل چلنے دیجئے بھر سوار ہو جاؤں گا، چنانچہ سواری سے اتر کر نابینا کے ساتھ ساتھ بیدل چلنے دیجئے بھر سوار ہو جاؤں گا، چنانچہ سواری سے اتر کر نابینا کے ساتھ ساتھ بیدل چلنے دیجئے بھر سوار ہو جاؤں گا، چنانچہ سواری سے اتر کر نابینا کے ساتھ ساتھ بیدل چلنے لئے اور جہاں تک ان کا ساتھ رہا پیدل چلتے رہے، جب ان کا راستہ بیدل چلنے لئے اور جہاں تک ان کا ساتھ رہا پیدل چلتے رہے، جب ان کا راستہ بیدل چلنے لئے اور جہاں تک ان کا ساتھ رہا پیدل چلتے رہے، جب ان کا راستہ بیدل چلنے لئے اور جہاں تک ان کا ساتھ رہا پیدل چلتے رہے، جب ان کا راستہ بیدل چلا بیدل چلنے گے اور جہاں تک ان کا ساتھ رہا پیدل چلتے رہے، جب ان کا راستہ بیدل چلا ہے دیا ہے کہ کا سے ساتھ کی کا راستہ بیدل چلتے گے اور جہاں تک ان کا ساتھ رہا پیدل چلا ہے۔

الگ ہونے لگاور وہ اپنے راستہ پہ مڑنے گے توان کور خصت کیا اور پھے ہدیہ بھی پیش فرمایا پھر آکر جب اپنی سواری پر بیٹھے تو دوسرے عالم جو پہلے سے ان کے ساتھ بیٹھے تھے انہوں نے پوچھا کہ آخریہ نابینا کون صاحب تھے کہ آپ نے اس تھ بیٹے سے ان کا کرام کیا نے اسے بڑے عالم اور اسے بڑے بزرگ ہوتے ہوئے اس قدران کا اکرام کیا کہ اپنی سواری سے اتر بڑے اور دور تک ان کے ساتھ بیدل چلتے رہے، پھر اعزاز واکرام کے ساتھ ان کور خصت کیا؟ انہوں نے جو اب دیا کہ میں نے ایک دن ان سے سبق بڑھا تھا اس لئے یہ میرے استاد ہوئے ان کے ادب کا یہ تقاضا ہوا کہ ان کے ہوئے میں سواری پرنہ چلوں بلکہ اتر کر پیدل چلوں اس لئے میں اتر گیا اور ان کے اکرام میں ان کے ساتھ ساتھ پیدل چلا۔

سبحان الله! به احترام تھا استاد کا ، طالب علم اگر واقعی استاد کا ادب اور احترام کرے تواس کو حقیقی علم حاصل ہولیکن آج ہم دیکھتے ہیں کہ طالب علم اساتذہ کا ذرا بھی احترام واکرام نہیں کرتے ،اسی وجہ سے حقیقی علم سے بھی محروم رہتے ہیں، علم کو اس لئے حاصل کرناچاہئے کہ اللہ راضی ہوجائے، علم اتنی بڑی دولت ہے کہ اس کے آگے دنیاوما فیہاسب بھے ہیں، جس کو قرآن کا علم حاصل ہوگیا، جس نے حدیث پاک کا علم حاصل کرلیا اس نے بہت بڑی دولت عطافر مائی ہے دولت مطافر مائی ہے دولت عطافر مائی ہے۔

خلیفہ ہارون رشید کے دونوں بیٹے امین اور مامون کو قاضی کیجیٰ پڑھاتے

تھے،ایک دن استاد جب پڑھا کر اٹھے تو دونوں لڑ کے ان کاجو تاسیدھا کرنے کے لئے لیکے، ہرایک حابتا تھا کہ میں ہی سیدھا کروں، قاضی صاحب نے بیہ فیصله کیا که دونوںایک ایک جو تاسیدها کر دیں چنانچه اس پر صلح ہو گئی، کئی دن کے بعد خلیفہ ہارون رشید نے قاضی کیجیٰ کو کھانے پر مدعو کیااور وہیں کھانے سے فارغ ہونے کے بعد خلیفہ نے یو چھا کہ قاضی صاحب اس وقت سب سے زیادہ عزت اللہ تعالیٰ نے کس کو تجنثی ہے؟انہوں نے جواب دیا کہ آپ ہی کو بخشی ہے اس لئے کہ آپ امیر المؤمنین ہیں، خلیفہ نے جواب دیا کہ آپ کاجواب سیح نہیں ہے، قاضی صاحب نے فرمایا کہ پھر آپ ہی بتایئے کس کو الله تعالیٰ نے سب سے زیادہ عزت بخشی ہے؟ خلیفہ نے کہا کہ آج اس شخص کو ب سے زیادہ عزت اللہ تعالی نے دی ہے جس کاجو تاسیدھاکرنے کے لئے خلیفہ کوقت کے لڑکے آپس میں جھگڑا کرتے ہیں اور پھر اس پر صلح ہوتی ہے که دونوںایک ایک جو تاسیدھاکریں۔

علم کامقام نہایت اعلیٰ وار فع ہے اور علم بہت بڑی دولت ہے مگر ہاں اس نیت سے علم حاصل کریں کہ ہم کو عمل کرنا ہے اور اپنی زندگی کو سنوار ناہے، کتاب وسنت کے مطابق زندگی گذارنا ہے ،اللہ تعالیٰ کوراضی کرنا ہے ، آج ہم دنیا کوراضی کرنا ہے ، آج ہم دنیا کوراضی کرنے ہیں۔

حضرت مولانا محمد الیاس صاحب رحمۃ الله علیہ کا ایک واقعہ یاد آگیاوہ فرماتے ہیں کہ بھائی عجیب بات ہے کہ شادی بیاہ کے موقع پر لوگ بھائی بند کو راضی کرتے ہیں، برادری کوراضی کرتے ہیں حتی کہ پرجوں کوراضی کرتے ہیں گا خدا ناراض ہوجائے تو پروا ہیں، مرسول اللہ علیہ کو ناراض کرتے ہیں، گا خدا ناراض ہوجائے تو پروا نہیں، قرآن وحدیث کے خلاف کریں کہیں ، مہارا عجیب حال ہے ایسے کام جس کواللہ کے رسول علیہ نے ناجائز قرار دیا ہے اس کو ہم کریں پھر بھی مطمئن رہیں، کس قدر تعجب کی بات ہے، جائے کہ ہم اللہ تعالی کی مرضی پر عمل کریں، اللہ اور رسول علیہ کے کہ ہم اللہ تعالی کی مرضی پر عمل کریں، اللہ اور رسول علیہ کے کہ عمل کہ میں، اللہ اور رسول علیہ کے عمار اسے عمار میں، معاملات میں معاملات میں، معاملات میں میں معاملات میں میں معاملات میں معاملات میں معاملات میں معاملات میں معاملات میں مع

علم حاصل کرنا ضروری ہے اور علم بہت بڑی دولت ہے اسی بنا پر اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں کہ ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى الَّذِيْنَ يَعْلَمُوْنَ وَ الَّذِيْنَ لاَ تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں کہ ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى الَّذِيْنَ يَعْلَمُوْنَ وَ الَّذِيْنَ لاَ يَعْلَمُوْنَ ﴾ آپ کہہ دیجئے کیاوہ لوگ جو علم رکھتے ہیں اور وہ لوگ جو علم نہیں رکھتے برابر ہیں؟

#### علماء كي شان استغناء

پہلے زمانہ کے طلبہ فاقہ کرکے علم حاصل کرتے تھے، طرح طرح کی تکلیفیں برداشت کرتے تھے، چنانچہ ہمارے اس آخری دور کے ایک بہت بڑے برزگ اور بہت بڑے عالم گذرے ہیں حضرت مولانا شاہ مملوک علی

صاحب رحمۃ اللہ علیہ ، آپ جب دلی میں علم حاصل کرنے کے لئے گئے ہیں تو اس زمانہ میں دوپیے میں دونوں وقت گوشت روٹی لوگ کھالیا کرتے تھے لیکن آپ کا لیے حال تھا کہ عمرت کی وجہ سے پھر بھی فاقہ ہو جایا کرتا تھا، مگر کسی سوال نہیں کرتے تھے بلکہ جب بھوک زیادہ محسوس ہوتی تو بازار میں سبزی فروش ترکاریاں بیچے تھے اور فاصل پتوں کو توڑ توڑ کر پھینک دیا کرتے تھے مولانا وہاں جاکر انہیں بتوں کو اٹھالایا کرتے تھے اور اس کو چا تو سے کاٹ کر، ممل ڈال کرابال کر کھالیا کرتے تھے ان کے استعناء کا یہ عالم تھا تب ان کو علم آیا،ان کے قلب کے اندر خشیت پیدا ہوئی،اللہ کاخوف پیدا ہوا تب اللہ تعالیٰ آیا،ان کے قلب کے اندر خشیت پیدا ہوئی،اللہ کاخوف پیدا ہوا تب اللہ تعالیٰ کے شاگر د ہوئے۔

آپ کے حالات میں لکھاہے کہ اکثر طالب علمی کے زمانہ میں ان کے پاس چراغ بھی نہیں رہتا تھا کہ کتابوں کا مطالعہ کریں تو سڑک پر کھڑے ہو کر جو سرکاری لالٹین جلا کرتی تھی اس میں کتاب کا مطالعہ کرتے تھے اسی طرح مطالعہ دیکھتے ہوئے رائے گذر جاتی تھی۔

ایک دن شاہر ادے کی سواری چلی آر ہی تھی اور شاہی چو بدار آگے آگے ہو بچو کہتے ہوئے جائے آگے ہو بچو کہتے ہوئے کہ اس کی طرف متوجہ نہیں ہوئے ، چو بدار نے ان کے قریب جاکر ڈانٹ کر کہا کہ کیاتم کو نظر نہیں آتا کہ شہر ادے کی سواری آر ہی ہے اور تم راستہ نہیں دیتے

ہو، انہوں نے جواب دیا کہ ہوں گے تمہارے شنرادے میرے نزدیک وہ پچھ بھی نہیں، ابھی اگر کافیہ کا ایک مسکہ پوچھ دول تو بغلیں جھا نکنے لگیں گے۔
علم کا وہ نشہ تھا کہ اس میں وہ مست رہا کرتے تھے اور واقعی علم ایسی ہی وہ سب میں عنی رہتے تھے اور واقعی علم ایسی ہی وولت ہے کہ جس کو قرآن وحدیث مل جائے وہ سب میں تغنی ہوجائے۔
وولت ہے کہ جس کو قرآن وحدیث مل جائے وہ سب میں تغنی ہوجائے۔
مدیث شریف میں آیا ہے کہ جس کو قرآن کی دولت دی گئی اور پھر اس نے دنیا کی کسی چیز کو للچائی نگاہ سے دیکھا تواس نے بہت بڑی نعت کی ناقدری کی اللہ کے کلام کی عظمت نہیں گی، جس کو اللہ تعالی قرآن دے دیتا ہے اس کا کہ اس میں ہوجاتا ہے، اللہ کے ساتھ اس کا تعلق قوی ہوجاتا ہے، لہذا علم دین حاصل کریں اور پھر اس یو علی کھی کریں، علم سے مقصود عمل ہی ہے جس علم پر

پہلے زمانہ کے اساتذہ ایسے ہوا کرتے تھے کہ طالب علم ان سے علم بھی حاصل کرتے تھے اوران کے فیض صحبت سے وہ پڑھنے کے بعد ہی اللہ کے ولی ہو جایا کرتے تھے ، ان کی زندگی عملی زندگی تھی، وہ عمل کرتے تھے ، اللہ سے ڈرتے تھے ، اللہ کا خوف ان کے اندر تھا، اللہ کی محبت ان کے دل میں تھی اس لئے ان کے ساتھ رہ کر طلبہ پر میہ اثر پڑتا تھا کہ ان کے اندر بھی میہ صفات پیدا ہو جاتی تھیں۔

عمل مرتب نه ہواس علم سے کیا فائدہ؟

بھائیو! ہم لوگ کسی وقت سوچیں اور غور و فکر سے کام لیں کہ بیہ

زندگی ہم کو کیوں دی گئی ہے ، اس کا کیا مقصد ہے ؟ اس دنیا کی چند روزہ
زندگی کو ہمیں کامیاب بنانا ہے اور کامیاب زندگی اسی وقت ہوگی جب اللہ
ورسول کی مرضی میں ہم فانی ہوں گے اور اللہ و رسول کی مرضی کے مطابق
زندگی گذاریں گے۔

ہمارے اکابر کا بیہ حال تھا کہ اللہ کاخوف ان کے اندر تھا، وہ ہر وقت اللہ سے ڈرتے تھے، وہ اللہ کی محبت میں سرشار رہتے تھے، ان کی زندگی پاکیزہ زندگی شمی، اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحاً مِنْ ذَكْرٍ اَوْ اُنْشَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيواةً طَيِّبَةً ﴾ یعنی جوشخص نیک عمل کرے خواہ مرد ہویا عورت، بشرطیکہ وہ مؤمن ہو، تو ہم اس کو خوش گوار زندگی عطا کریں گے۔

حیات طیبہ کہتے ہیں مزیدار اور لطف کی زندگی کو، ایسی زندگی مؤمن کو
دنیا ہی میں ملتی ہے اور برزخ میں اور ترقی ہوجاتی ہے اور اس کا اعلیٰ مقام تو
جنت ہی میں ہے دنیا میں رہ کر اللہ ورسول کی اطاعت کرنا اور جو پچھ میسر
آئے اس پر قناعت کرنا، معروف پر عمل کرنا، منکرات سے بچنا، اس میں حیات
طیبہ ہے، پس ہمیں اللہ تعالیٰ کو راضی کرنے کی کوشش کرنا چاہئے۔
علم اسی لئے حاصل کیا جاتا ہے کہ اللہ کی مرضی کا علم ہو جائے اور اس کی
مرضی کے مطابق عمل کریں، ایمان والوں کا یہی مقام ہے کہ معروف کو

اختیار کریں اور منکر کو ترک کریں، اللہ تعالیٰ مؤمنین کو خطاب کرتے ہوئے

ار شاد فرماتے ہیں ﴿ کُنْتُمْ خَیْرَ أُمَّةٍ أُخْوِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُوْنَ بِالْمَعْرُوْفِ
وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكُووَ تُؤمِنُوْنَ بِاللّهِ ﴾ فرمارہے ہیں کہ اے امت محدیہ!
تم لوگ (سب اہل نداہب سے) اچھی جماعت ہو (مطلب یہ کہ تم جب خیر
الامم ہو تو تہہیں اس کی لاح رکھناہے، آگے ان کا وظیفہ ذکر فرماتے ہیں کہ) تم
لوگ نیک کا مول کو ہتلاتے ہو اور بری باتوں سے روکتے ہو اور اللّہ تعالیٰ پر
ایمان لاتے ہو۔

پس ہم کودیکھناہے کہ ہم اپناوظیفہ اداکررہے ہیں یا نہیں ؟ایبا تو نہیں کہ
اس کو ترک کر کے ہم اللہ تعالیٰ کو ناراض کررہے ہوں؟ اللہ کے رسول کو
ناراض کررہے ہوں؟اگر ہم نے اللہ کو ناراض کر لیااور پھر بھی بے فکررہے تو
سمجھ لیجئے کہ سب بچھ کھودیا، ﴿خَسِرَ اللَّهُ نَیا وَالْا خِورَةَ ذَلِكَ هُوَ الْخُسْرَانُ
الْمُبِیْنُ ﴾ دنیاو آخرت دونوں کا نقصان اٹھایا اور یہ کھلا ہوا گھاٹاہے، اوراگر اللہ نُوراضی کر لیا توسب بچھ مل گیا ﴿ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِیْمُ ﴾ اور یہی بڑی
کامیابی ہے۔

سنے حق تعالی ارشاد فرماتے ہیں ﴿ وَ ذَرُوْا ظَاهِرَ الْاِثْمِ وَ بَاطِنَهُ ﴾ یعنی ظاہری اور باطنی سب گناہوں کو چھوڑ دو، جوارح کے بھی گناہ چھوڑ دو اور قلب کے بھی، اور جوارح کو اعمال صالحہ سے اور قلب کو اخلاق حسنہ سے آراستہ کرو، اس کو صوفیاء کرام " تعمیر الظاهر و الباطن" سے تعبیر فرماتے ہیں، کی تصوف اور سلوک کی حقیقت ہے کہ آدی کا ظاہر اعمال شریعت سے

آراستہ ہواور اس کا قلب اخلاق فاضلہ ہے، پیراستہ ہو، یہ فکر اگر امت کے اندر پیدا ہو جائے کہ ہمارا کوئی قدم اللہ تعالیٰ کی مرضی کے خلاف نہ اٹھنے پاوے، نیز ہمارا ظاہر بھی درست ہو جائے اور باطن بھی، توسمجھ لیجئے کہ سب کچھ درست ہو جائے اور باطن بھی، توسمجھ لیجئے کہ سب کچھ درست ہو جاوے گا، مگر اب ان باتوں کا کتنا خیال رکھاجا تا ہے اس کو آپ خود دیکھ لیجئے کہ ہر طرف غفلت چھائی ہوئی ہے۔

بزرگوں نے فرمایا ہے کہ غفلت ام الا مراض ہے، سارے گناہوں کی جڑ یہی غفلت ہے، جب انسان غافل ہو جاتا ہے تواس کے قلب کے اندرامراض نفسانی پیدا ہو جاتے ہیں، اللہ کی یاد سے وہ قلب غافل ہو جاتا ہے، آپ سمجھ لیجئے کہ یہ بہت بڑا نقصان ہے۔

سنے! ہماری زندگی کے ہر شعبے سے متعلق شری احکام و مسائل ہیں اگر وہ مہائل ہیں اگر وہ مہائل ہیں اگر وہ مہائل معلوم ہوں تواس بچمل کریں، جو اہل علم ہیں وہ تو خود کتابوں کی طرف ہر معاملہ میں رجوع کریں، اور جو اہل علم نہیں وہ علاء سے استفسار واستفتاء کر کے شریعت کے مطابق عمل پیرا ہوں جیسا کہ اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿فَاسْئَلُوْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى الللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلْمُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلْمُ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى

بھائی! ہم آزاد نہیں ہیں بلکہ ہم غلام اور محکوم ہیں، ہم کواللہ کی مرضی کے مطابق ہر کام کرنا ہے، خواہ تجارت ہو، خواہ ملاز مت ہو، خواہ کوئی کار وبار ہو سب اللہ کی مرضی کے مطابق ہونا چاہئے تاکہ اللہ تعالی نارانس نہ ہوں۔

اللہ والے ہر وقت ڈرتے رہتے ہیں، لرزتے اور کا پیتے رہتے ہیں کہ کوئی کام اللہ کی مرضی کے خلاف نہ اٹھ، کام اللہ کی مرضی کے خلاف نہ اٹھ، کی مرضی کے خلاف نہ اٹھ اللہ کی مرضی کے خلاف کوئی کام نہ پاؤں اللہ کی مرضی کے خلاف نہ چلے ، ہاتھ اللہ کی مرضی کے خلاف نہ کرے، زبان اللہ کی مرضی کے خلاف نہ ہو لے، دماغ اللہ کی مرضی کے خلاف نہ سوچے، ان کو ہر وقت خطرہ لگار ہتا ہے کہ اللہ تعالی ناراض نہ ہو جائیں، یہ ان کے تقویٰ واخلاص کی علامت ہے، اس کو کہا گیا ہے کہ "وَالْمُخْلِصُوْنَ عَلیٰ خَطَرٍ عَظِیْمٍ"۔

ایک بزرگ تھے جو بوڑھے ہو چکے تھے، ایک دفعہ کہیں تشریف لے جارہے تھے، ان کے ساتھ کچھ مریدین بھی تھے، راستہ میں ایک درخت ملا جب تھے، ان کے ساتھ کچھ مریدین بھی تھے، راستہ میں ایک درخت ملا جب وہ بزرگ اس درخت کے قریب پہنچ تو سر دی کا زمانہ ہونے کے باوجود ان کو پیدنہ جاری ہو گیا اور غش کھا کر گر پڑے، جب ہوش میں آئے تو لوگؤن نے ان سے بوچھا کہ کیوں آپ کی یہ حالت ہو گئی؟ تو فرمایا کہ اس کے متعلق نہ بوچھو، اصر اد کرنے پر بتلایا کہ جوانی کے زمانہ میں اس مقام پر اسی درخت نہ بوچھو، اصر اد کرنے پر بتلایا کہ جوانی کے زمانہ میں اس مقام پر اسی درخت کے نیچ مجھ سے ایک گناہ صادر ہو گیا تھا آج بڑھا ہے میں یہاں پہنچ کر وہ یاد آگیا اس لئے خوف سے میری یہ کیفیت ہو گئی۔

گناہ سکھیاسے زیادہ مضر ہے، سکھیاسے تو جان چلی جاتی ہے، جسم مردہ ہو جاتا ہے مگر گناہ سے بدر جہابڑھ کر جاتا ہے جو جسم کی موت سے بدر جہابڑھ کر ہے، اللّٰہ تعالیٰ محفوظ رکھے۔

اور آپ کومعلوم ہے کہ دل کوزندہ کرنے کی کیاصورت ہے؟ توسنئے! دل کوزندہ کرنے کی صورت بیہ ہے کہ اللہ کا ذکر کیا جائے اور موت کو یاد کیا جائے ، اللہ کا ذکر دل کی دوااور روح کی شفاہے ، پس ہم کو جاہئے کہ ذکر و فکر میں مشغول ہوں اور اس کے ساتھ ساتھ اوامر کا امتثال ، اور معاصی و منکرات سے اجتناب کریں اور زیادہ اہتمام منکرات سے بیخے کا کریں اس لئے کہ معروف پر عمل کرنا تو آسان ہے مگر منکرات سے اجتناب د شوار ہے ، حضرت خواجہ محمد معصوم صاحبؓ جو حضرت مجد دالف ثانی رحمۃ اللہ علیہ کے صاحبزادے ہیں، وہ فرماتے ہیں کہ معروف بڑمل کرنا تو بہت آسان ہے لیکن منکرات سے بیخابہت د شوار ہے،اور فرماتے ہیں کہ یہ صدیق کامقام ہے۔ سنئے! صدیقین کا مقام انبیاء کرام علیہم السلام کے بعد سب سے او نیجا مقام ہے، شہداءاور صالحین کا درجہ ان کے بعد ہے، مقام صدیقت نبوت کا یر تو اور ظل ہے، صدیق قدم نبوت پر ہو تاہے۔ حضرت مولاناشاہ اساعیل شہید رحمۃ اللہ علیہ نے اس کوایک مثال سے واضح فرمایا ہے کہ جس طرح شاہی دعوت میں وزراء وامراءاور خواص مدعو ہوتے ہیںاوران کے لئے انواع واقسام کے کھانے تیار کئے جاتے ہیںاور جب وستر خوان لگایا جاتا ہے اور مدعو حضرات کھا کر اٹھ جاتے ہیں توجو کچھ کھانا بچار ہتاہے وہ پر جے وغیر ہ کھاتے ہیں بس کھانا تو وہی رہتاہے جوامراء ووزراء لھاتے ہیں کیکن دونوں میں فرق ریہ ہو تا ہے کہ اول کھانے والے مقصود

بالذات ہوتے ہیں اور بعد میں کھانے والے ان کے طفیلی ہوتے ہیں اسی طرح حضرات انبیاء کرام علیہم السلام کے لئے جو خوان چنا جاتا ہے ان کے طفیلی صدیقین ہوتے ہیں میں سمجھتا ہوں کہ اس مقام کو سمجھانے کے لئے اس سے اچھی مثال نہیں ہو سکتی۔

اسی ضمن میں اتن بات اور سمجھ لیجئے کہ شہداء کا مقام اگرچہ بہت ارفع واعلی ہے مگر صدیقین کا مقام ان سے بھی بڑھ کراس لئے ہے کہ کار نبوت کو انجام دینے والے اور اس کو قیامت تک باقی رکھنے والے صدیقین ہی ہوتے ہیں اگر سب لوگ شہید ہی ہو جاتے توکار نبوت ختم ہو جاتا حضور اقد س علی ہیں اگر سب لوگ شہید ہی ہو جاتے توکار نبوت ختم ہو جاتا حضور اقد س علی کے بعد سے لے کراب تک دین جو باقی ہے وہ ان ہی نائبین کے ذریعہ سے باقی ہے ، شہداء توایک وار میں شہید ہو جاتے ہیں اور ان حضرات پر زندگی بھرنہ معلوم کتنے آرے چلائے جاتے ہیں اور کس قدر مصائب و شدائد آتے ہیں اور یہ حضرات ان کے لئے سینہ سپر رہتے ہیں اور سب آلام و مصائب کو برداشت کرتے ہوئے دین کی گاڑی کو آگے بڑھاتے ہیں اس کو میں کہا ہے۔

اس شعر میں کہا ہے۔

کمال عشق تو مر مرکے جینا ہے، نہ مرجانا ابھی اس رازسے واقف نہیں ہیں ہائے پروانے

س راز کواللہ والے ہی سمجھتے ہیں اور حق تعالیٰ ان کی رہبری فرماتے ہیں۔

حضرت جنید بغُدادی رحمۃ الله علیہ جواکا براولیاء میں سے ہیں ان کا واقعہ

کتابوں میں درج ہے کہ ایک دفعہ وہ اپنے حجرہ میں بیٹھے ہوئے تھے کہ دل میں اجانک یہ خیال آیا کہ فلاں جگہ جہاد ہورہاہے چلواس میں شریک ہو کرشہیر ہو جائیں اور یہ خیال بار بار آنے لگا تو حضرت جنیدٌ نے اس پر غور کیا کہ آخر آج بیہ خیال بار بار کیوں آرہاہے تواس کی وجہ اللہ تعالیٰ نےان کے قلب میں ڈالی کہ یہ نفس روز روز کے مجاہدہ سے گھبرا گیا ہے اس لئے جا ہتا ہے کہ جہاد میں جاکر قتل ہو جائیں تاکہ روز کی ریاضت و مجاہدہ سے نجات یا جائیں ، تواییخ تفس کو خطاب کرکے فرمایا کہ میں تیری حیال سمجھ گیا، تو مجاہدہ سے گھبر ا کریہ خواہش کررہاہے کہ اس قیدوبند کی مشقت سے تو یہی اچھاہے کہ ایک بار جان چلی جائے چل کر شہید ہو جائیں ، کسی طرح ان مجاہدات سے تو چھٹکارا مل جائے گا تو میں تیری پیہ خواہش ہر گز نہیں پوری کروں گااور اسی حجرہ میں تجھ کو ر کھوں گااور یہیں تیری موت آئے گی۔

وا قعی حقیقی علم یہی ہے کہ آدمی اینے نفس کے مکائد سے واقف ہو جائے، جب تک پیرعلم حاصل نہیں ہو گا آدمی کمال کے درجہ کو نہیں پہنچ سکتا، بلکہ ناتمام علم کی وجہ سے دعویٰ اور پندار میں مبتلا ہو جائے گاجو سخت مصر چیز ہے اس موقع براپناہی ایک شعریاد آیا جس میں اس مضمون کی طرف اشارہ ہے۔ ا بھی واقف نہیں تونفس وشیطاں کے مکا ئدسے گر افسوس، کرتا ہے تو دعوائے ہمہ دانی

غرض علم کااصل مقصد بہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کوراضی کیا جائے اور ہم کو بیہ

معلوم ہو جائے کہ کیا چیز جائز ہے اور کیانا جائز، اور کیا حلال ہے اور کیا حرام،
تاکہ ہم جائز اور حلال کو اختیار کریں اور نا جائز اور حرام سے بچیں اور دوسر ول
کو بھی امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کریں یعنی اچھی باتوں کا امر کریں اور
بری باتوں سے منع کریں ہے بھی عالم دین کا ایک و ظیفہ ہے اگر اس میں کو تاہی
کرے گاتب بھی حق تعالی ناراض ہوں گے۔

چنانچہ ایک نستی تھی جس میں اسی ہزار آد می بستے تھے،اسمیں ایک عابد و زاہد بھی تھاجو دن کوروزے رکھتا تھا، رات کوشب بیداری کرتا تھااور بستی کے لوگ نافرمان تھے،اللہ کی مرضی کے خلاف کام کرتے تھے مگر وہ عابدان لو گوں سے ملا جلار ہتا تھاان کے اعمال کو دیکھ کرمبھی اس کے چہرے پر تغیر نہیں آتا تھااور نہان سے بیزاری اور نفرت کااظہار کرتا تھابلکہ ان لوگوں کے ساتھ کھانا پینا، اٹھنا بیٹھناسب کچھ رکھتا تھا،اللّٰہ تعالیٰ نے حضرت جبر ئیل علیہ السلام کو تھم دیا کہ اس بستی کوالٹ دو، حضرت جبرئیل علیہ السلام نے عرض کیا کہ اے باری تعالیٰ اس میں تیراایک بندہ ایسا ہے جو بڑاعا بدوز امد ہے ، اللہ تعالیٰ نے فرمایا میں خوب جانتا ہوں تم اس نستی کوالٹ دواور پہلے اسی عابد سے شر وع کرو، اس لئے کہ بیہ نافرمانوں سے ملاجلار ہتاہے ان سے محبت رکھتاہے اس لئے بیہ بھی انہیں لو گوں کی طرح مجرم ہے ،ان سے نفرت نہیں کر تالہذاوہ بھی سز ا کا مستحقّ ہے، چنانچہ وہ بستی الٹ دی گئی اور سب لوگ ہلاک اور تباہ ہو گئے۔

ہم لو گوں کوایسے واقعات سے عبرت حاصل کرنا جاہئے، حدیث شریف

میں آتا ہے حضور اقد س علیہ ارشاد فرماتے ہیں کہ ''من رأی منکم منکو ا فليغيره بيده فان لم يستطع فبلسانه فان لم يستطع فبقلبه وذلك ادناه وليس وراء ذلك حبة خردل من الايمان " تم ميں سے جو شخص کسی منکر کود کیھے تو چاہئے کہ اپنے ہاتھ ہے اس کی اصلاح کر دےاور اگر اس پر قدرت نہ ہو تواپنی زبان ہے اس پر نکیر کرے،اگر اس پر بھی قدرت نہ ہو تو اینے دل سے اسے براجانے اور نفرت کرے،اور پیرسب سے ادنیٰ در جہہے، اس کے بعد رائی کے دانہ کے برابر بھی ایمان نہیں رہ جاتا (مطلب میہ کہ جو تخض منکرات کو قلب ہے بھی برانہ جانے اور اس سے دلی نفرت نہ رکھے تو اس کواب اینے ایمان ہی کی خیر منانی چاہئے ،مؤمن کی شان سے بیہ بات بہت ہی بعید ہے کہ وہ منکرات کودل سے بھی برانہ جانے اتنا تواسے کرنا ہی جائے ) آج ابیامعاملہ ہو گیاہے کہ ہم گناہ کرتے ہیں اور ہمارے سامنے گناہ کئے جاتے ہیں مگر ہمارے دلوں میں ذرا بھی اثر نہیں ہو تا، حالا نکیہ حدیث پاک سے معلوم ہو تاہے کہ حب فی اللہ اور بغض فی اللہ بہترین اعمال میں سے ہیں۔ تو بھائی! ہماری پیه زندگی جو ہم من مانی گذار رہے ہیں پیہ کامیاب زندگی نہیں ہے جب ہم اللہ تعالیٰ اور رسول اللہ عَلِیْنَہ کی مرضی کے مطابق زندگی گذاریں تب کامیاب زند گی نصیب ہو گی جس کوحیاۃ طیبہ کہتے ہیں،اللہ تعالیٰ ار شاد فرماتے ہیں﴿أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ اللَّهُهُ هَوَاهُ ﴾ کیا آپ نے اس شخص كو نہيں ديھاجس نے اپنی خواہش كواپنا معبود بنالياہے۔ یہ اس لئے فرمایا کہ جو بندہ اپنی ہوا و خواہش کے مطابق چل رہاہے اور من مانی زندگی گذار رہاہے تواپنی خواہش ہی کو اپنا معبود بنار کھاہے بات یہ ہے کہ اپنے نفس سے محبت ہے ، اپنی ہوا سے محبت ہے اور اپنے خالق و مالک سے محبت نہیں اس لئے یہ سب باتیں ہیں اگر محبت کی حقیقت ہم جان لیں تواپنی

من مانی کو چھوڑدیں میر اا بناہی ایک شعر ہے ۔ سمجے ہوں سے میں نہید ۔ ۔ مرمی ذ

سمجھتا ہے کہ کیوں جاتی نہیں ہے تیری من مانی محبت کی حقیقت ہی ابھی تو نے نہیں جانی

چنانچہ آج کل دیکھ لیجئے کہ لوگ دعویٰ تو محبت کاخوب کرتے ہیں گر محبت کی حقیقت نہیں جانتے ، بھائی! محبت تو فنافی المحبوب کانام ہے ، یعنی محبوب کی مرضی کو ہر وقت ملحوظ رکھیں ، اس کو فنافی المحبوب کہتے ہیں۔

حضرت جنید بغدادی جوز بردست عالم اور الله کے بہت بڑے ولی تھ، وہ فرمانے ہیں کہ الله کی راہ میں چلنے کے لئے اس بات کی ضرورت ہے کہ ایک ہاتھ میں الله کی کتاب ہواور دوسر ہے ہاتھ میں رسول الله علیقی کی سنت ہو، ان دونوں کی روشنی میں بندہ الله تک پہنچ سکتا ہے اور بایزید بسطامی فرماتے ہیں "الطرق الی الله بعدد انفاس الخلائق "یعنی الله تعالیٰ تک پہنچ کے استے

راہتے ہیں جتنی کہ مخلوق کی سانسیں ہیں۔

مگر اللہ تک پہنچنے کے سارے دروازے بند کردیئے گئے ہیں صرف ایک دروازہ کھلاہے اور وہ جناب محمد رسول اللہ علیہ کے اتباع کا دروازہ ہے لیعنی جو آپ کے نقش قدم پر چلے گاوہی خداتک پنچے گااور اسی کو حیات طیبہ نصیب ہوگی اس کو میں نے اس شعر میں کہاہے۔

اتباع سید کونین ہر ہر بات میں ہے اس برزندگی والوں کے جینے کامدار

الله كسامنے جانا ہے، زندگى كا جواب دينا ہے توسب كام بن جائے الله تعالىٰ فرماتے ہيں ﴿وَاَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ وَنَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهَوى فَاِنَّ الْجَنَّةَ هِى الْمَاوى ﴾ ليخى جوشخص دنيا ہيں اپنے رب كے سامنے كھڑا ہونے ساختاة هي الْمَاوى ﴾ ليخى جوشخص دنيا ہيں اپنے رب كے سامنے كھڑا ہونے سے ڈراہو گااور نفس كو حرام خواہش سے روكا تو جنت اس كا ٹھكانہ ہوگا۔ سيرنا فاروق اعظم "تو قطعی جنتی ہيں ، عشر ہ مبشرہ میں سے ہیں مگر ان

کے خوف کا کیا حال تھااوراینی کتنی فکر تھی کہ رات کو پہر ہ دیتے تھے اور اجنبی بن کرلو گوں سے یوچھتے تھے کہ عمر کیسا آدمی ہے؟ تاکہ اپنی خامی کاعلم ہواور اگر لو گوں کے حقوق میں کو تاہی ہور ہی ہو تواس کو دور کریں ،ایک دن گشت کے لئے نکلے تو دیکھا کہ ایک بڑھیا بیٹھی ہے اس سے یو چھا کہ امال!عمر کیسا آدمی ہے؟اس نے کہاکہ عمر بہت برا آدمی ہے، یو چھاکیابات ہے؟ کہنے لگی کہ جب سے وہ خلیفہ ہواہے اور امیر المؤمنین بناہے مجھ سے بو چھا تک نہیں کہ تو کس حال میں ہے ، حضرت نے پو جھاتم نے عمر سے اپنی کوئی حاجت بیان بھی کیاہے؟ کہنے لگی مجھے بیان کرنے کی کیاحاجت،وہ میر اامیر ہےاہے خود جاہئے کہ میرے احوال سے واقف ہو،اتنے میں کچھ لوگ آگئے اور حضرت عمر رضی الله عنه کوامیر المؤمنین کهه کر سلام کیا، بره هیالرز گئیاور کانینے لگی، حضرت عمر ر ضی اللّٰد عنه نے فرمایا که امال!تم بالکل مت ڈر واور کچھ خوف نه کر واور اس کو لے دے کر راضی کیا اور یہ فرمایا کہ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ سے میری شکایت مت کرنا۔

دیکھا آپ نے!فاروق اعظم کے خوف کایہ حال تھا، ایک روز حضرت عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ اپنے حجرے کے حجمرو کے سے باہر دیکھ رہے تھے، تو کیاد کھتے ہیں کہ دو پہر کی دھوپ میں حضرت عمر کچھ او نٹوں کو لے کر جارہے ہیں حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے یو چھا کہ آپ اس شدت کی دھوپ میں اونٹوں کے چچھے کہال جارہے ہیں؟ فرمایا یہ زکوۃ کے اونٹ ہیں انہیں پانی اونٹوں کے چیچھے کہال جارہے ہیں؟ فرمایا یہ زکوۃ کے اونٹ ہیں انہیں پانی

پلانے کے لئے لے جارہاہوں، حضرت عثان ؓ نے کہا کہ یہ کام تو کوئی غلام بھی انجام دے دیتا تو فرمایا کہ عثان!اگرا یک اونٹ بھی بیاسارہ جائے گا تو قیامت کے دن اس کے بارے میں اللہ تعالی مجھ سے پوچھیں گے ،غلام سے نہیں پوچھیں گے ،غلام سے نہیں پوچھیں گے تواس وقت میں کیاجواب دوں گا؟

آج ہم لوگ دیکھ لیس کہ کتے گناہ کرتے ہیں اور پھر بے فکر رہتے ہیں اور پھر بے فکر رہتے ہیں ہمارے دلوں کے اندر وہ خوف نہیں، قیامت کا وہ یقین نہیں، اگر قیامت کا یقین بیدا ہو جائے تو ہماری حالت بدل جائے، علم یقین ہی کانام ہے، بزرگوں نے فرمایا ہے کہ علم ایک نور ہے جو مؤمن کے دل میں ڈال دیا جاتا ہے جس سے اس کو خیر وشرکی تمیز ہونے لگتی ہے اور وہ نفس و شیطان کے کید سے واقف ہو جاتا ہے، جب تک بیہ نور نہیں حاصل ہو تا آدمی نفس و شیطان کے کید سے مگرو کید سے فی نہیں پاتا، بھائی! یہ نفس و شیطان ہمارے دشمن ہیں اور ہم ان کو اپنادوست سمجھیں اور ان ہی کے کہنے پر چلیں، کس قدر تعجب کی بات ہے، اپنادوست سمجھیں اور ان ہی کے کہنے پر چلیں، کس قدر تعجب کی بات ہے، اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں ﴿إِنَّ الشَّيْطِنَ لَكُمْ عَدُوُّ فَاتَّخِدُوْهُ عَدُوًّا ﴾ لیعنی اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں ﴿إِنَّ الشَّيْطِنَ لَكُمْ عَدُوٌ فَاتَّخِدُوْهُ عَدُوًّا ﴾ لیعنی اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں ﴿إِنَّ الشَّیْطِنَ لَکُمْ عَدُوٌ فَاتَّخِدُوْهُ عَدُوْلُ اللہ لیعنی اللہ شیطان تمہار ادسمن سے لہذا اس کودشمن بنالو۔

مطلب یہ ہے کہ اس کے ساتھ دسمن کا سامعاملہ کرو،اوراس کے کید سے پُر حذرر ہو،اس طرح اللہ تعالی یوسف علیہ السلام کا قول نقل فرماتے ہیں کہ ﴿وَمَا أُبَوِّئُ نَفْسِیْ إِنَّ النَّفْسَ لَاَمَّارَةٌ بِالسَّوَءِ اِلاَّ مَا رَحِمَ رَبِّیْ ﴾ لیعن میں اینے نفس کو بری نہیں بتلا تا کیونکہ نفس تو (ہرایک کا) بری ہی بات لیعن میں اینے نفس کو بری نہیں بتلا تا کیونکہ نفس تو (ہرایک کا) بری ہی بات

بنلاتا ہے بجزاس نفس کے جس پر میر ارب رحم کرے (اور اس میں امر بالوء کا ادہ نہ رکھے جیسا انبیاء کے نفوس ہوتے ہیں) نیز حدیث میں آتا ہے کہ "إِنَّ اعْدی عَدُو ّ لَٰ فَاسُكَ الَّتِیْ بَینَ جَنبَیْكَ " یعنی تمہار اسب سے بڑا وشمن تمہار انفس ہے جو تمہارے پہلومیں ہے۔

نفس کے مراتب ہیں، ایک نفس امارہ ہو تاہے اور ایک نفس لوامہ، اور ایک نفس لوامہ، اور ایک نفس کے مراتب ہیں، ایک نفس مطمئنہ ہو تاہے، کوشش اس کی ہونی چاہئے کہ ہمارے نفس کی امارگی ختم ہوجائے اور ہمیں نفس مطمئنہ بلکہ راضیہ مرضیہ نصیب ہواسی چیز کو حاصل کرنے کے لئے بڑے بڑے علماء بھی ایسے حضرات کے پاس گئے جو اصل کرنے کے لئے بڑے بڑے ولی تھ، اصطلاحی عالم نہیں تھے مگر ان کے قلب میں اللہ کا نور تھا وہ اللہ کے ولی تھ، عارف باللہ تھے، اس لئے ان کی خدمت میں جاکر علماء نے اس نور کو حاصل کیا جو ان کے سینے میں رسول اللہ علیات ہو وراثناً منتقل ہوتا چلا آرہا ہے، جب بحد اس نور کونہ حاصل کیا جائے صرف علم بچھ نفع نہیں دے سکتا۔

علم نبوت اور نور نبوت

ایک بزرگ کا قول ہے جس کو میں برابر بیان کیا کر تاہوں کہ ایک چیز ہے علم نبوت اور ایک چیز ہے اور نور ہے علم نبوت اور ایک چیز ہے اور نور نبوت، علم نبوت اور ایک چیز ہے اور نور نبوت اہل اللہ کے سینوں میں ہے، حضور اقد س علیات کے سینہ مبارک سے اس نور کو صحابہ کرام نے آپ کے پاس رہ کر آپ کی صحبت میں بیٹھ کر حاصل

کیا، پھر صحابہ سے تابعین ؓ نے حاصل کیا پھر تبع تابعین ؓ نے حاصل کیا اور ان
سے بزرگان دین اور اولیاء کاملین نے حاصل کیا، اور اس نور کی مخصیل کاسلسلہ حضور اقدس علیہ کے وقت سے اب تک چلا آرہا ہے اور قیامت تک ایک جماعت اس نور نبوت کی حامل ضرور موجود رہے گی، کوئی زمانہ اللہ والوں سے خالی نہیں رہ سکتا اور یہ وہی نور ہے جس کے بارے میں حق تعالی ارشاد فرماتے میں ﴿اَفَمَنْ شَرَحَ اللّٰهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلاَمِ فَهُوَ عَلَیٰ نُوْدٍ مِیْنُ دَّبِهِ ﴾ سوجس شخص کا سینہ اللہ تعالی نے اسلام کے قبول کرنے کے لئے کھول دیا تو وہ اپنے پر ورد گار کے عطاکتے ہوئے نور پر ہے۔

اور حضرت قاضی ثناء الله صاحب پانی بتی رحمة الله علیه اپنے مشہور رساله مالا بد منه میں فرماتے ہیں که ''نور باطن پنیمبر علیہ الزسینه در ویتاں باید جست و بداں نور خودرا منور باید گردانید'' یعنی پنیمبر علیہ کے نور باطن کو الله والوں کے سینے سے ڈھونڈ ناچاہئے اور اس نور سے اپنے قلب کو منور کرناچاہئے۔

سنے! قلب میں نور اس طرح پیدا ہوتا ہے کہ ذکر اللہ اور تلاوت کلام اللہ کی کثرت کی جائے، اللہ والوں کی صحبت میں بیٹا جائے، اس طرح یہ نور حاصل ہو گااور قلب میں حیات پیدا ہو گی، حدیث شریف میں آتا ہے کہ اس آدمی کی مثال جو اللہ کویاد کرتا ہے اور اس آدمی کی مثال جو اللہ کویاد نہیں کرتا زندہ اور مردہ کی سی ہے یعنی جو اللہ کاذکر کرتا ہے وہ زندہ ہے اور جو اللہ کے ذکر سے عافل ہے وہ مردہ ہے، ہر چند کہ چلتا پھرتا، کھاتا پیتا ہے کیکن زندگی جس

چیز کانام ہے وہ تواللہ کے ذکر ہی سے حاصل ہو سکتی ہے، بغیر ذکر اللہ کے دل

مر دور ہتاہے میر ااپناہی شعر ہے کہ <sub>ہ</sub>ے ذنگ ذاہر میں اللہ سالہ عندا سے اللہ

زندگی نام ہے اطاعت کا اور غفلت کا نام ہے مرنا مرکے ہوتی ہے زندگی حاصل اس کو کہتے ہیں دوستو، مرنا

یہ جو کہا گیاہے کہ "مو تو اقبل ان تمو تو ا" یعنی مرنے سے پہلے ہی مرجاؤ تو اس کا مطلب ہے ہے کہ جس طرح مرنے کے بعد مردہ بالکل بے اختیار ہوجا تا ہے اور غسال کے ہاتھ میں اس طرح ہوجا تا ہے کہ وہ جد هر چاہتا ہے الٹتا پلٹتا ہے اس طرح انسان زندگی ہی میں اللہ تعالیٰ کی مرضی میں فنا ہوجائے اور انہی کے بلانے سے بولے اور ان کے خاموش کرنے سے خاموش رہے، غرض ان ہی کی مرضی سے ہرکام کرے، اینارادہ اور اختیار خاموش رہے، غرض ان ہی کی مرضی سے ہرکام کرے، اینارادہ اور اختیار

جنتی جب جنت میں داخل ہو جائیں گے اور جنت کی نعمیں ان کو حاصل ہو جائیں گی اور سب سے بڑی نعمت ہے ملے گی کہ اللہ تعالیٰ کادیدار نصیب ہوگا، تواللہ تعالیٰ جنتیوں سے وریافت فرمائیں گے کہ اے میرے بندو! کیاتم واقعی راضی ہو؟ جنتی عرض کریں گے کہ اے اللہ آپ نے بہت زیادہ نعمیں ہم کو عطا فرمائی ہیں، ہم آخر کیوں نہ راضی ہوں تواللہ تعالیٰ فرمائیں گے کہ ابھی ایک اور نعمت بہت بڑی تم کو ملنے والی ہے بندے عرض کریں گے یااللہ وہ کون میں نعمت ہے؟ اللہ تعالیٰ فرمائیں گے وہ یہ ہے کہ اب میں تم سے راضی ہو گیا

کوان کی مرضی کے تا بع کردے،اسی کانام فناہے۔

تھی ناراض نہیں ہوں گا ظاہر ہے کہ اس سے بڑھ کر کیا نعمت ہو گی ﴿وَ دِ ضُو انْ مِّنَ اللَّهِ أَكْبَرُ ﴾ الله كي رضاسب سے بردي نعمت ہے، نيز اہل جنت سے بير بھی کہد دیا جائے گاکہ اب تم جنت سے نکالے نہیں جاؤگے اب ہمیشہ ہمیش اسی میں رہو گے ، یہ بشارت دے کران کو مطمئن کیا جائے گااس لئے کہ اگریپہ خطرہ لگار ہتا کہ پیتہ نہیں کب ہم سے پیغمتیں لے لی جائیں اور جنت سے ہم نکال دیئے جائیں توان نعتوں کا کیالطف باقی رہتا مگر جب یہ سن لیں گے کہ اب ہمیشہ ہمیش اس میں رہناہے،اللہ تعالیٰ اب جمھی ہم سے ناراض نہیں ہول گے تو کیسا کچھ سر ور جنتیوں کواس سے حاصل ہو گانس کا صحیح اندازہ تو وہیں ہو گا۔ اس بشارت کو سننے کے لئے ہمیں جاہئے کہ دنیا میں اللہ کوراضی کرنے کی کوشش کریں،ان کی مرضی کے خلاف کوئی کامنہ کریں،نا فرمانی کر کے کوئی قوم فلاح نہیں یاسکتی، نا فرمانی کاانجام د نیاو آخرت دونوں جگہ ناکامی ہے، مسلم تو فرماں بر دار ،اللہ کے حکموں پر مرمثنے والا ، چون و چرا کوٹرک کرنے والا ،اللہ ور سول کے حکموں پر چلنے والا ہو تاہے۔

ہمیں چاہئے کہ اپنی زندگی کو بدل ڈالیں ، اپنے اندر تبدیلی لائیں ، اہل اللہ کی صحبت میں بیٹھیں بلکہ اپنے کو کسی اللہ والے کے اس طرح سپر دکر دیں جیسے مردہ بدست زندہ ہو تاہے ، اس سے سب کچھ آسان ہو سکتا ہے اور ہمیں چاہئے کہ علم اس لئے حاصل کریں کہ اس پر عمل کریں اور ہمارا کوئی کام اللہ و رسول کے خلاف نہ ہونے یائے تاکہ حیات طیبہ نصیب ہو۔

حضرت مولانا گنگوہی رحمۃ اللہ علیہ جو ہمارے اکا بر میں سے ہیں، کتنے بڑے محدث اور بزرگ ہیں، مدرسہ دیو بند میں ایک جلسہ تھا اس میں آپ تشریف لائے، مجمع کافی تھا کئی ہز اد کا مجمع تھا، اذان ہو گئی آپ نماز کے لئے چلے تومسجد ایسے وقت میں پنچے جب کہ مولانا محمہ یعقوب صاحب نانو توی رحمۃ اللہ علیہ نماز کے لئے کھڑے ہو چھے تھے، تکبیر تحریمہ ہو چکی تھی، حضرت گنگوہی کو تکبیر تحریمہ فوت ہونے کا بہت رنج ہوا، چنانچہ نماز کے بعد لوگوں نے محسوس کیا کہ حضرت بہت زیادہ عملین ہیں سے کیفیت دیکھ کر بعض خدام نے محسوس کیا کہ حضرت بہت زیادہ عملین ہیں سے کیفیت دیکھ کر بعض خدام نے عرض کیا کہ ابھی کچھ دیر پہلے تو آپ بڑے ہشاش بشاش تھے، کیا بات ہو گئ میں کی وجہ سے اس قدر عملین ہیں؟ تو فر مایا کیار شید احمد کے لئے اس سے بھی نوت ہو گئ؟

دیکھا آپ نے ایہ ہے اتباع سنت، حضرت گنگوہی رحمۃ اللہ علیہ کا جو مقام ہے آپ سب جانتے ہیں، جب اتناا ہتمام اتباع شریعت کا فرمایا ہے تب یہ مرتبہ پایا ہے اور جس کو کوئی مرتبہ ملتا ہے شریعت کے اتباع اور سنت کے اہتمام ہی سے ملتا ہے اس بنا پر بزرگوں نے فرمایا ہے کہ اصل کرامت استقامت علی الشریعہ ہے۔

اسی طرح امام غزالیؒ نے ایک بزرگ کا واقعہ لکھاہے جو بہت بڑے اللہ کے ولی تھے کہ ایک دن انکی فجر کی جماعت فوت ہو گئی، نماز نہیں قضا ہوئی تھی

صرف جماعت نہیں ملی تو نہایت عمکین اور رنجیدہ ہو کر بیٹھے رہے جب لو ک ان سے ملنے کے لئے آئے تو آپ کو غمگین دیکھ کر دریافت کیا کہ حضرت! کیا بات ہے کہ جس کی وجہ سے آپ بہت زیادہ عملین ہیں تو فرمایا افسوس آج اسلام اس قدر کمز ور ہو گیا،اگر آج میر اکوئی بیٹا فوت ہو گیا ہو تا تواب تک سینکڑوں آذمی تعزیت کے لئے آ چکے ہوتے مگر آج مجھ پراتنی بڑی مصیبت یڑی کہ میری جماعت فوت ہو گئی توایک آدمی بھی تعزیت کے لئے نہیں آیا۔ الله اكبر! كماشان تھى ہمارے بزرگوں كى اور كمياحال تھاان كا،اصل بات یہ تھی کہ ن کی نگاہ میں دین کی عظمت تھی،شر بعت کی اہمیت تھی اپنے سارے معاملات میں اللہ ورسول کی مرضیٰ کے مطابق رہنا جاہتے تھے، کسی امر میں اد نیٰ کو تاہی کو بہت بڑا جرم تصور کرتے تھے تو بھائی جس کے دل میں اللہ کی عظمت ہے اللہ کی محبت ہے اس کا حال کچھ اور ہی قشم کا ہو تاہے اس کو ہمہ وفت یمی فکراور د ھن رہتی ہے کہ وہاللہ کو کیسے راضی کرے۔ ہم کو جاہئے کہ اپنے بزرگوں کی سیرت کو پیش نظر رکھیں اور ان کے حالات سے نصیحت حاصل کریں ہم کاروبار بھی کریں تجارت بھی کریں ، ملاز مت بھی کریں، تھیتی باڑی بھی کریں، سارے کام کریں، شریعت نے روکا نہیں ، مگر شرط یہ ہے کہ اللہ و رسول کی مرضی کے خلاف نہ کریں ، خرید و فروخت کے متعلق بھی مسائل ہیں، کار وبار کے متعلق بھی احکام ہیں،

ان کوسیکھیں اس کے مطابق عمل کریں من مانی چھوڑ دیں۔

بھائیو! یہ درسگاہ ہیں، یہ دارالعلوم یہ سب اسی گئے ہیں کہ ہم علم دین حاصل کریں، علم بہت بڑی دولت ہے، بزرگوں نے فرمایا ہے کہ علم حاصل کر واوراس کے حاصل کرنے میں اس قدر کوشش کرو کہ تم تھک کر بیٹے جاؤ، عالم ربانی کا بہت بڑا در جہ ہے، وہ نائب رسول ہے، نبی کا وارث ہے، پیغیبر کا جانشین ہے اس کئے کہ علاء ربانی وہ کام کررہے ہیں جس کو انبیاء کرام علیہم السلام دنیا میں لئے کہ علاء ربانی وہ کام کردہے ہیں جس کو انبیاء کرام علیہم السلام دنیا میں لئے کہ علاء ربانی وہ کام کردہے ہیں کہ ﴿قُلْ هَلْ الله مِن اللّٰهِ مِن اللّٰهِ مِن اللّٰهِ مِن اللّٰهِ مِن کَم اللّٰهِ مِن وَ اللّٰذِیْنَ لاَ مَعْلَمُونَ ﴾ جس کا حاصل یہ ہے کہ علم والے اور بے علم دونوں برابر نہیں۔

حضورا قدس علیا الله چونکه خاتم النبیین بین آپ کے بعد کوئی نبی نہ آئے گا
اس لئے وہ کام علماء بی کے ذمہ ہے جونائیین رسول بین ان کو جاہئے کہ دین کی
ترویج کریں، اس طرح کہ درس و تدریس کا کام بھی کریں، وعظ و تبلیغ بھی
کریں، الله کے دین کی باتیں بیان کریں، زندگی کا مقصود بتاویں یہ عالم ربانی کا
وظیفہ ہے، دین کے مبلغ کا یہ حال ہو تا ہے اور اس کی یہ کیفیت ہوتی ہے کہ
دل جوش مارتا ہے اور یہ خیال امنڈتا ہے کہ ہم جہاں بھی جائیں، جس محفل
میں بیٹھیں الله و رسول ہی کا ذکر کریں، اس کی یہ شان ہوتی ہے کہ ﴿لاَ مِنْ مُنَّ لَا يُمْ هَ لَا يُمْ ﴾ وہا ہے دو اپناکام
کے جاتا ہے، مدح وذم کی پروانہیں کرتاوہ جس محفل میں جاتا ہے اللہ ورسول
کاذکر چھیڑ دیتا ہے۔

ایک دفعہ حضرت مولانا شاہ عبدالغی صاحب پھولپوری رحمۃ اللہ علیہ نے سرائے میر کے جلسہ میں مجھے بلایا تھااس جلسہ میں مولاناابوالو فاصاحب شاہجہانپوری بھی تشریف لائے تھے، جعہ کے بعدان کاوعظ طے تھا حضرت پھولپوری رحمۃ اللہ علیہ نے مجھ سے فرمایا کہ اس وقت آپ بھی کچھ بیان کردیں، میں ان کے حکم کی تعمیل میں بیٹھ گیااور بیان شروع کردیااور اللہ کی مہربانی سے پچھالیاعالم طاری ہو گیا کہ لوگوں پر گریہ طاری ہو گیا، میں نے اس بیان میں یہ شعر پڑھاتھا کہ۔

جہاں جاتے ہیں ہم تیرافسانہ چھٹر دیتے ہیں
کوئی محفل ہو تیرا رنگ محفل دیکھ لیتے ہیں
سے دوسرے مصرع میں میں نے ترمیم کر دی ہے کسی شاعر نے یوں کہاتھا۔
جہاں جاتے ہیں ہم تیرافسانہ چھٹر دیتے ہیں
کوئی محفل ہو تیرا رنگ محفل یاد کرتے ہیں
اور میں نے اس کوبدل کریوں کر دیاہے کہ۔
جہاں جاتے ہیں ہم تیرافسانہ چھٹر دیتے ہیں
جہاں جاتے ہیں ہم تیرافسانہ چھٹر دیتے ہیں

یعنی جناب محمد رسول الله علیقی نگاہوں میں ایسا بسے ہیں کہ ہروفت بس

ان ہی کا خیال غالب رہتاہے اور جس محفل میں جاتے ہیں قال رسول اللہ کا ترانہ چھیڑ دیتے ہیں اور آپ کی زندگی کا نقشہ نگا ہوں میں پھرنے لگتاہے۔

کوئی محفل ہو تیرا رنگ محفل دیکھ لیتے ہیں

## حضوری کے دودر جے

شخ ابوالحسن شاذ لی رحمة الله علیه جواینے وقت کے مشہور اولیاءالله میں سے ہیں وہ فرماتے ہیں کہ حضور اقد س علیہ اگر مل بھر کے لئے بھی میری نظروں ہے او حجل ہو جائیں تو میں اینے کومؤ من نہ کہوں ، شیخ کے اس قول کا مطلب یمی ہے کہ ہر وفت آپ کے ارشادات ، آپ کے احکامات اور آپ کی احادیث ہمارے سامنے ہیں تو گویاحضور اقدس علیہ ہی ہمارے سامنے ہیں۔ سنئے! حضوری کے دو درج ہیں ،ایک حضوری توبلا واسطہ ہوتی ہے جو تبھی مبھی ہوتی ہے اور غیر اختیاری ہے ، اگریہ حضوری ہر وقت رہے تو استغراقی کیفیت پیدا ہو جائے ، پھر آدمی اعمال سے رہ جائے گااور ترقی اعمال ہی سے ہوتی ہے پس ترقی سے رہ جائے گا،اور ایک حضوری بالواسطہ ہوتی ہے جوہر وقت ہو سکتی ہے اور اس حضوری کا حاصل پیرہے کہ ہماری نگاہوں میں وہ اس طرح بس جائیں کہ ہر وفت ہمارے پیش نظر بس پیہ بات رہے کہ اللہ و ر سول کس چیز سے راضی ہوتے ہیں کہ ہم اس کواختیار کریں اور کون سی بات ان کو ناپیند ہے کہ اس کے قریب بھی نہ جائیں،اس طرح ہر آن ہم ترقی یسکتے ہیں، آخرت کی ترقی کامدار اعمال ہی پرہے، ہم جس قدر اوامر کااہتمام لریں گے اور نواہی ہے اجتناب کریں گے اسی قدر ترقی ہم کو حاصل ہو گی۔ بھائی! دنیا کی بیرزند گی چندروزہ ہے اور یہاں کی بہار بھی چندروزہ ہے یہ

سب فناہوجانے والی اور مٹ جانے والی ہے اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿قُلْ مَتَاعُ اللهُ نَيَا قَلِيْلٌ وَ الْاَحِرَةُ خَيْرٌ لِيّمَنِ اتَّقَىٰ ﴾ لعنی آپ کہد دیجے کہ دنیا کا سامان تھوڑا ہے اور آخرت متقبول کے لئے بہتر ہے۔

#### حصول خثيت كاآسان ذريعه

یہ مضامین اللہ تعالیٰ نے اسی لئے بیان فرمائے ہیں کہ دنیاسے بے رغبتی ہواور آخرت کی طرف توجه ہو،اللہ کاخوف دل میں پیدا ہو،اللہ کی محبت پیدا ہو، سنئے!اہل اللہ کی صحبت ہے انسان کے دل بدل جاتے ہیں،خوف و خثیت پیدا ہوتی ہےاوران کی یاک صحبت کی برکت سے اللہ کی محبت بھی پریرا ہوتی ہے اور تقویٰ کی زندگی نصیب ہو جاتی ہے ، اس کئے اہل اللہ کی صحبت بھی بہت ضروری چیز ہے اور کیمیا کا اثر رکھتی ہے لہذا جیسے ہم اپنے کاروبار کے لئے، تجارت وملازمت کے لئے سفر کرتے ہیں اسی طرح سال میں دوحیار روز کے لئے سہی وقت نکال کر کسی اللہ والے کی خدمت میں جائیں،ان کی یاک صحبت میں بیٹھیں،ان کی باتوں کو سنیںاوراس پر عمل کریں،علم کی بھیاصل غرض و غایت خوف و خشیت ہی ہے اور پیر خوف و خشیت ایک کیفیت ہے جس سے اہل اللّٰد متصف ہوتے ہیں اس لئے جو شخص ان حضرات کی صحبت میں بیٹھے گا وہ ان کیفیات سے متکیف ہو جائے گااور راستہ بہت جلد طے ہو جائے گا۔ باں تو میں یہ کہہ رہاتھا کہ مبلغ کی شان سے ہے کہ وہ اینے و صن کا یکا ہوتا ہے، جہاں جاتا ہے اللہ اور اللہ کے رسول کی باتیں بیان کرناشر وع کر دیتا ہے،

اس کا کوئی مقصد نہیں، اس کی ذاتی کوئی غرض نہیں وہ محض اللہ کو راضی کرنے کے لئے بولتا ہے،امت کودین کی طرف بلا تاہے،امت کواللہ ورسول کی فرماں برداری کی طرف بلاتا ہے اور امت کو اللہ ورسول کی مرضی کی طرف دعوت دیتاہے،اس کامرنا جیناسب اللہ ہی کے لئے ہوتاہے ﴿فُلْ إِنَّ صَلوتِيْ وَنُسُكِيْ وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِيْ لِلْهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ ﴾ آپ فرماد يجئ کہ (اس دین کا حاصل ہیہ ہے ) بالیقین میری نماز اور ساری عبادات اور میر ا مرنا جینا بیرسب خالص اللہ ہی کے لئے ہے جومالک ہے سارے جہاں کا، پس ہمارا بھی یہی حال ہونا چاہئے کہ ہماری صورت ، ہماری سیر ت، ہمارا لباس، بهار ا کر دار، رفتار و گفتار اور معاملات، شادی بیاه، لینادینا، چلنا پھرنا، اٹھنا بیٹھنا، سونا جاگنا، ساری چیزیں شریعت اور سنت کے مطابق ہونا چاہئے، یقینا اس سے بڑی کوئی دولت نہیں اللہ جے نصیب فرمادے وہی کامیاب ہے ﴿ ذلك هو الفوز العظیم ،سب سے بڑی کامیانی یہی ہے ورنہ قیامت میں پچھتانا بڑے گا پر کچھ بات بنائے نہ بنے گی۔

سنے! یہ زندگی بہت بڑی نعمت ہے، اس کی قدر کرنی چاہئے اس کا ایک ایک لیحہ فیمتی ہے اس کو اللہ تعالیٰ کی یاد میں گذارنا چاہئے ورنہ جب موت آجائے گی توایک ساعت کی بھی مہلت نہ ملے گی، ایک لمحہ کے لئے ترہے گا کہ کاش ایک مرتبہ سجان اللہ کہنے کا موقع مل جاتا مگر اس وقت کی بیداری سے کہ کا شاکہ مرتبہ سجان اللہ کہنے کا موقع مل جاتا مگر اس وقت کی بیداری سے کیا فائدہ؟ ارشاد باری ہے ﴿ لِکُلِّ اُمَّةٍ اَجَلُّ إِذَا جَاءَ اَجَلُهُمْ فَلاَ یَسْتَا خِرُونَ کَ

سَاعَةً وَّلاَ يَسْتَقْدِمُوْنَ ﴾ ہرامت کے لئے ایک معین وقت ہے جبان کا وہ معین وقت ہے جبان کا وہ معین وقت آپہنچاہے تواس وقت ایک ساعت نہ پیچھے ہٹ سکتے ہیں اور نہ آگے سرک سکتے ہیں۔

مال مٹ جائے گا، دولت فنا ہو جائے گی،اہل وعیال یہیں رہ جائیں گے وہاں صرف عمل ہی کام آئے گا، حدیث یاک میں آتا ہے کہ جوتم نے کھالیا مٹی ہو گیااور جو تم نے پہن لیاوہ چیتھ اہو کر گھورے پر چلا گیااور جو تم نے چھوڑ دیا وہ تمہارے وار توں کا ہے، تمہیں بھول کریاد کریں یانہ کریں، پس تمہارے لئے کیارہ جائے گاسوائے تمہارے عمل کے جوتم نے کیا ہے یہی ساتھ جائے گایہی نمازر وزہ جو کررہے ہو جس کی زیادہ اہمیت نہیں اور وہ مال جو الله کی راہ میں خرچ کررہے ہو، بس یہی سب اعمال کام آئیں گے، یوں تو ہم خرافات میں بہت مال خرچ کرڈالتے ہیں اگراللہ کی راہ میں خرچ کریں اللہ کے کام میں،اللہ کے دین کے لئے مال خرچ کریں تو بڑااجر و تواب ہے،اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتي بي ﴿ الَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ اَمْوَ اللَّهُمْ بِالَّيْلِ وَالنَّهَارِ سِرًّا وَّ عَلاَنِيَةً فَلَهُمْ اَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُوْنَ ﴾ لَعِيْ جو لوگ خرچ کرتے ہیںا ہے مالوں کواللہ کی راہ میں رات میں اور دن میں ( یعنی بلا تخصيص او قات) يوشيده اور آشكار العيني بلا تخصيص حالات) سوان لو گول کوان کا ثواب ملے گاان کے رب کے پاس (جاکر)اور نہ (اس روز)ان پر کوئی خطرہ (واقع ہونے والا) ہے اور نہ وہ مغموم ہوں گے۔

یہ مداریں دینیہ جو قائم ہیں ان کی خدمت کرنا، ان کے لئے کو شش کرنا، بڑے اجرو ثواب کا کام ہے اس میں بھی حصہ لیں۔

میں ایک بات بہت بیان کیا کرتا ہوں وہ یہ کہ سفر دو طرح کا ہوتا ہے۔
ایک دنیاکا اور ایک آخرت کا، دنیا کے سفر میں توزاد سفر اور توشہ ساتھ لیاجاتا ہے اور آخرت کے سفر میں آدمی خالی ہاتھ جاتا ہے زادراہ پہلے ہی بھیج دیاجاتا ہے ﴿وَمَا تُقَدِّمُوْ اللّٰهِ ﴾ یعنی جو نیکی تم

اپنے گئے تجھیجو گے اس کواللہ کے پاس پاؤگ۔

یہ دنیادارالعمل ہے، جزاکی جگہ نہیں، عمل یہاں ہے اور اس کی پوری
پوری جزااللہ تعالیٰ قیامت کے دن عطا فرمائیں گے جب وہاں مؤمن صالح کو
جزاملے گی تب معلوم ہوگا کہ اللہ تعالیٰ نے ہمارے اوپر کتنار حم و کرم فرمایا اور
ہمارے ناقص اعمال پر کس قدر ہم کو نواز اہے، وہیں پہنچ کرمؤمن اور کافر،
صالح اور فاسق کا فرق اچھی طرح ظاہر ہوگا، اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں ﴿اَفَهَنْ کَانَ مُؤْمِناً کَهَنْ کَانَ فَاسِقاً لاَ یَستَوُوْنَ ﴾ کیامؤمن فاسق کی طرح ہے؟
دونوں برابر نہیں۔

فسق و فجور الله سے دور کرنے والی چیز ہے ،ایمان و عمل الله سے نزدیک کرنے والی چیز ہے اس سے الله تعالیٰ کا قرب ہو تاہے الله تعالیٰ راضی ہو تاہے۔ ہماری یہی دعاہے کہ الله تعالیٰ ہم کواور آپ سب کو عمل صالح کی تو فیق عطا فرمائے اور ہم کو حیات طیبہ نصیب فرمائے ہم الله ورسول کی مرضی کے مطابق زندگی گذاریں، ہم فرماں بردار بن جائیں نافرمانی سے بچیں اللہ تعالیٰ ہمیں تو فیق عطافرمائے۔

آیئے دعاکریں،اے اللہ!ہم کو صحیح معنوں میں مسلمان اور فرماں بردار بنادے، اپنی محبت ہمارے دلوں میں ڈال دے، اپنے محبوب علیہ کی محبت ہمارے دلوں میں ڈال دے، اپنے محبوب علیہ کی محبت ہمارے دلوں میں ڈال دے،اے اللہ!ہماری عفلتوں کو دور فرمااورا پنی یاد کی ہم کو تو فیق عطا فرما، اپنی مرضیات پر چلنے کی تو فیق عطا فرما، اے اللہ!ہم سب کے اندر محبت،انسانیت اور اخوت پیدا فرما،اے اللہ!ہم سب پر رحم فرما، ہمارے گناہوں کو معاف فرما، ہم کو ایمان کامل عطا فرما، اپنی محبت اور معرفت کی دولت سے ہم سب کومالا مال فرما، ہم سب کا خاتمہ ایمان پر فرما۔

ربنا تقبل منا انك انت السميع العليم وصلى الله تعالىٰ علىٰ خير خلقه سيدنا محمد وعلىٰ اله واصحابه اجمعين،

نوٹ: یہاں پر دار العلوم موضلع اعظم گڈھ کا بیان تمام ہوا، اب اس کے بعد حضرت مولانا صبیب الرحمٰن صاحب اعظمی دامت بر کا تہم کی تعارفی تقریرے پھر حضرت اقد س دامت بر کا تہم کاوہ بیان ہے جو بعد عشاء حضرت مولانا اعظمی مد خللہ کے دولت کدہ پر ہوا۔

# مقصد زندگی انسان بندگی رحمان

#### اقتياس

آدمی اگر اپنے عیوب کو پیش نظر رکھے تواس کے اندر بڑائی آہی نہیں سکتی پس ہمیں چاہئے کہ اپنے عیوب کو پیش نظر رکھیں اور عبدیت کی شان اپنے اندر پیدا کریں، نثر بعت کے مطابق زندگی گذاریں، اللہ کی نافر مانی سے بچیں ، اور یہ سمجھ لیس کہ اللہ تعالیٰ ہم کو ہر وفت دیکھ رہے بیں ہماری ہر بات سن رہے ہیں، وہ سمجھ و بصیر ہیں، اگر ان کی معیت کا استحفار ہو جائے تو ہمارے اندر خوف پیدا ہو جائے اور اگر قیامت کا یقین ہو جائے تو ہم نافر مانی کے قریب نہ جائیں، قیامت کا دن ایسا ہے کہ لوگ اس کو سوچ کر لرز جاتے ہیں اور قیامت کو یاد کر کے تھر اجاتے ہیں اور قیامت کو یاد کر کے تھر اجاتے ہیں کہ وہ کتنی مصیبت اور پریشانی کاون ہے۔

# تعارف

از محدث دورال حضرت مولانا حبيب الرحمٰن صاحب اعظمی دامت بر کاتهم

الْحَمْدُ لِلهِ! نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنُوْمِنُ بِهِ وَ نَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ، وَنَعُوْذُ بِاللهِ مِنْ شُرُورٍ انْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلاَ مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُضْلِلْهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لَآالِلهُ اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لَآلِهِ اللهُ وَحُدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ، صَلّى اللهُ تَعَالىٰ عَلَيْهِ وَعَلىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ،

أمًّا بَعْدُ! فَأَعُوْذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ، بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ ﴿ وَذَكِّرْ فَاِنَّ الذِّكُوٰى تَنْفَعُ الْمُؤمِنِيْنَ ﴾ الرَّحِيْم قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ ﴿ وَذَكِّرْ فَاِنَّ الذِّكُوٰى تَنْفَعُ الْمُؤمِنِيْنَ ﴾

آج کل جن حالات سے میں گذر رہاہوں ان سے ایسامتائر ہوں کہ وعظ و تذکیر کے کام سے برداشتہ خاطر ہو چکا ہوں، اس لئے اب تک جن جن محلوں کی طرف سے میرے پاس دعوتیں آئیں میں نے معذرت کردی آج بھی تقریر کرنے کے لئے بالکل آمادہ نہیں ہوں مگر آج کے حال نے مجھے تقریر کرنے یہ مجبور کیااس لئے بیٹھ گیاہوں۔

آپ حضرت نے اجمالاً جان لیا ہوگا کہ آج منے کو آپ کے قصبہ میں ہندوستان کی ایک برگزیدہ ہستی جن کو وقت کے مفتنمات میں سے ہم کو اور آپ کو تصور کرنا چاہئے اور ہم سب لوگوں کو اللہ رب العزت کے اس انعام عظیم کا اس طرح شکر اداکرنا چاہئے کہ ان کی ذات سے جو فیوض جاری ہیں ان فیوض سے ہم اور آپ سب حصہ لیں۔

وہ میری محبت میں اور میری گذارش پر آج صبح کو یہاں تشریف لائے، وعظ کے سلسلہ میں کل تک میں نے ہر آ دمی سے یہی جواب دیا تھا کہ میں ان کو ماکسی کو بھی کو ئی زحمت دینا پیند نہیں کرتا، میرامعمول اور میرااصول یہ ہے کہ سی بزرگ یا کسی دوست کے ساتھ ایساسلوک یا برتاؤ ہونا حاہیے جس میں عقیدت کے مظاہرے سے زیادہ یہ جذبہ کار فرماہو کہ اس کو کوئی تکلیف نہ ہو، اس پر کوئی بار نہ ہو بلکہ اس کوراحت ملے،اسی بناء پر جن لو گوں نے مجھ سے مولا نا کے وعظ کی فرمائش کی ان ہے میں نے صاف کہہ دیا کہ اگر ان کی مرضی نہ ہو گی تو میں کچھ ان سے نہ کہوں گالیکن اگر وہ پورے انشراح کے ساتھ تیار ہوں گے، وہ بھی میرے کہنے کے اثر سے نہیں تو گذارش کردی جائے گی، بہرحال مجھے بات کمبی نہیں کرنی ہے ،ہماری اور آپ کی خوش قشمتی ہے حضرت مولانادامت برکاتہم نے یوری بثاشت قلب اور انشراح خاطر کے ساتھ اسے منظور فرمالیا کہ وہ آپ کواور ہم کواینے فیض سے محروم نہ رکھیں گے اور اپنی ایمان افروز اور روح پرور تقریرے ہم کو فائدہ پہنچائیں گے۔

ان کے اعزاز داکرام اوران کے احترام میں میرے لئے لازم تھاکہ میں ان کا تعارف کرادوں اور ان ہے پہلے چند منٹ بول کر ان کے لئے راستہ ہموار کر دوں،اس لئے کہ ایک مہمان کی عزت افزائی میں بیہ بھی داخل ہے،
ہمارے دین اور ہمارے اسلام نے جو ضیف کا اکرام واجب کیا ہے اس اکرام
ضیف کے اندر بیہ بات بھی داخل تھی،اس بناء پر میں اپنے ار ادے کے بر خلاف
اور جو میں نے طے کررکھا تھا اس کے بر خلاف گویا خرق عادت کے طور پر
تھوڑی دیر کے لئے آپ کے سامنے کچھ بولنے کے لئے آمادہ ہوگیا ہوں۔

بات یہ آگئ تواس کے ساتھ یہ بھی کہہ دوں کہ دین کی باتوں سے جتنا تھوڑا بہت تعلق ہمارارہ گیاہے اس تعلق کی بھی شکل بالکل بگڑ چکی ہے ، یہ بات بہت غور سے سننے کی ہے اور بہت دھیان دینے کی ہے، مثال کے طور پر آپ سبحھے کہ مثلاً بزرگوں کے ساتھ عقیدت ،ان سے برکت اور نفع حاصل کرنا، بہتیرے مسلمان ہیں جن کے اندر ابھی یہ روح بیدارہے ، مگراس کے ساتھ ہم سب کو جاننا چاہئے کہ ایسی کوئی صورت برکت حاصل کرنے کی اور ایسی کوئی صورت برکت حاصل کرنے کی اور ایسی کوئی صورت برکت حاصل کرنے کی اور ایسی کوئی صورت نفع حاصل کرنے کی اختیار کرنا ہمارے لئے نارواہے جس سے کوئی صورت کوکوئی تکلیف بہنچے۔

آپ کو معلوم ہونا چاہئے کہ صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین جناب محمد رسول اللہ علیہ کے ساتھ جو محبت رکھتے تھے اور ان کو جو عقیدت آپ سے تھی اور ان کو حضور علیہ سے برکت حاصل کرنے کا جو جذبہ تھا قیامت تک پورے مسلمان مل کروہ بات نہیں پیدا کر سکتے جو ایک صحابی کے اندر تھی، مگر ان کا تحقیل برکت کا طریقہ سمجھ بوچھ کا تھا، اور اس ادب اور اندر تھی، مگر ان کا تحقیل برکت کا طریقہ سمجھ بوچھ کا تھا، اور اس ادب اور

ہشیاری کا تھاجس کا کہ دین ہم سے متقاضی ہے۔

آپ دیکھتے ہیں کہ کوئی بزرگ شخصیت ہم میں آ جاتی ہے تواور کچھ تورہ نہیں گیاہے بس میر کہ جب وہ تقریر کرکے فارغ ہوں یا کہیں مل جائیں

تود ھکے دے دے کر مصافحہ کرو، مسلمانوں کو بھی تکلیف پہنچاؤاور ان بزرگ کو تو بالکل چور چور کردو، قطعاً مخصیل برکت کا بہ طریقہ دینی اصول کے اعتبار

ے صحیح نہیں، اسلامی تعلیم کے لحاظ سے بیہ طریقہ بالکل غلط ہے۔

آپ کومعلوم ہوگا کہ جج میں ججراسود کو بوسہ دینا،اس سے برکت حاصل کرنا کتنا ضروری کام ہے مگر اس کے لئے کسی مسلمان کو تکلیف پہنچانا منع ہے، محمد رسول اللہ علیہ نے ارشاد فر مایا ہے کہ زحام میں ہاتھ سے بوسہ دینا ضروری نہیں اگر ہاتھ نہ بہنچ سکے توکسی لکڑی سے مس کر کے اس کو بوسہ دے لو، ورنہ دور سے اشارہ پر اکتفاء کرو مگر یہ نہیں کہ افغانیوں کی طرح ادھر ادھر دھکے دے کر کسی طرح بہنچ کر بوسہ دے ہی لو، یہ طریقہ بالکل نا جائز اور حرام ہے۔ ایک صحابی تھے ان کی تمنا تھی کہ آں حضرت علیہ تھے۔

شرکت کریں، اتفاق سے رات کے وقت ان کا انتقال ہونے لگا تو انہوں نے نہایت سختی سے اپنے گھر والوں کو منع کیا کہ آں حضرت علیقیہ کو میرے مرنے کی خبر نہ کرنا، کیونکہ مدینہ منورہ یادنیا کا کوئی شہر جس دن کی میں بات کر رہاہوں

ی مبریہ ربان میوند مدینے سورہ یاد تیاہ وی ہیر اس دی میں بات ررہ ہوں ایسا نہیں تھا کہ رات بقعہ نور بنی رہتی ہو، بجلیوں کے قبقے ،بلب اور راڈ لگے

صحابی نے سوچا کہ رات کو اند ھیرے میں رسول اللہ علیہ کو تکلیف دی جائے،
آپ کو قبر ستان تک لے جایا جائے ، ممکن ہے راستہ میں کوئی موذی جانور ہو
اس سے آپ کو تکلیف بہنچ جائے ، تو ان صحابی نے اپنے فائدے کے لئے
رسول اللہ علیہ کی تکلیف کا احتمال جس چیز میں تھااس کو گوارہ نہیں کیا اور کہا
کہ ہرگز ہرگز میرے مرنے کی خبر نہ کرنا، مگر اب یہ بات نہیں ہے، آج تو حال
یہ ہے کہ اگر وہ بزرگ مصافحہ کرتے کرتے مرجائیں مگر ہم کو برکت ضرور
حاصل ہونی چاہئے۔

بہر حال مجھے یہ گذارش کرناہے کہ ان مغتنم اور برگزیدہ ہستی کے اکرام واحترام میں میں نے چاہا کہ چند منٹ آپ کے سامنے کچھ کہہ دوں، یہ جلسہ نہ تو میرے لئے منعقد کیا گیاہے ،نہ میر ابیان کاارادہ ہی تھا، میں بالتبعیة محض حضرت مولانا کے اکرام واحترام میں بیٹھ گیاہوں۔

میں نے اس وقت جو آیت آپ کے سامنے پڑھی ہے بہت مختصر ہے اور نہایت ہی اہم اور ضروری مضمون اس میں بیان ہواہے، بس ہمارے اور آپ کے دھیان دینے کی ضرورت ہے۔

حق تعالیٰ نے محدرسول اللہ علیہ کو مخاطب کرکے ارشاد فرمایا کہ ﴿ وَ ذَكِرْ ﴾ تذكير، نفيحت اورياد دہانی آپ فرمات رہے اس كے بعد فرمايا كه ﴿ وَ ذَكِرْ ﴾ تذكير، نفيحت اور ياد دہانی باليقين ﴿ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

اس آیت میں حق تعالیٰ اتنے دعوے کے ساتھ فرمارہے ہیں کہ بیشک یقیناً تذکیر مومنین کو نفع پہنچاتی ہے،اب ہمارےاور آپ کے سوچنے کی بات ہے کہ آج روزانہ یہ وعظ کے جلبےاور بیمخفلیں جومنعقد ہوتی ہیںاگریہ تذکیر کے لئے نہیں ہیں تو پھراس کا مقصد بتایا جائے کیاہے؟اوراگر تذکیر کے لئے ہیں تواس تذکیر سے کتنا نفع پہنچاہے وہ آپ سوچ کر مجھے بتائیں، میں تو بہت سوچ چکا ہوں اوریپہ دیکھیاہوں کہ بالکل سوفیصد نفع سے خالی ہیں، چنانچہ ایک آدمی کے سامنے اگر حھوٹ بولنے کی مذمت بیان کی جائے تواس تذکیر ہے یہلے جتنا جھوٹا تھا کل کواس ہے کچھ بڑھ ہی کے جھوٹا ملے گا، بہر حال کم تو ہوتا نہیں، نماز کایابند نہیں ہے، کوئی یابندی اس میں نماز کی پیدائنہیں ہوتی، حرام مال کھا تاہے قطعاً جتناب کا جذبہ نہیں ہو تا، پس ہم کواور آپ کو غور کرنا چاہئے کہ اس کی وجہ کیاہے ،اللہ تعالیٰ تو دعوے کے ساتھ فرمارہے ہیں کہ تذکیر مومنین کو نفع پہنچاتی ہے اور ہم دیکھ رہے ہیں کہ ہماری تذکیر سے نفع نہیں ہور ہاہے تواس کی دوہی وجہ ہوسکتی ہے، یا تو تذکیر کے نام سے ہم جو کام کرتے ہیں وہ حقیقتاً تذکیرنہیں یا پھر جوایمان ہم سے مطلوب ہے وہایمان ہم میں نہیں،ورنہ اگر سیح معنوں میں تذکیر ہواور سیح معنوں میں ہم مومن ہوں تو ناممکن ہے کہ نفع نہ ہو، ضر ور نفع ہو گا، حق تعالیٰ کا ارشاد برحق ہے۔ بس میرے موجے کی بھی ہے جو مذکر بن کراس کری پر بیٹھتا

ہوں اور آپ کے بھی سوچنے کی ہے جو متذکر بن کر وہاں بیٹھتے ہیں، میں اپنی

نبیت کہہ دوں کہ خوب اچھی طرح جانتا ہوں کہ ہماری تذکیر نہیں ہے، ہم قرآن کی آیت بھی پڑھتے ہیں، ہم حدیث بھی سناتے ہیں، ہم بزرگوں کے واقعات بھی بتلاتے ہیں مگر تذکیر بالحقیقت تذکیر کی صورت کانام نہیں ہے، جس طرح شیر کی تصویر کانام شیر نہیں ہے، در خت کی تصویر کانام در خت نہیں ہے، اگر در خت کا فوٹو کسی کاغذیر اتار لیجئے تو وہ فوٹو در خت نہیں ہے بلکہ در خت یہ جو ہمارے سامنے کھڑا ہے، در خت کی حقیقت کے اوپر جو نتانگ مرتب ہو سکتے ہیں وہ اس پر ہو سکتے ہیں، اس کی تصویر پر نہیں ہو سکتے، اسی طرح شیر جو بڑا بہادر اور جری جانور تصور کیا جاتا ہے وہ کاغذیر جو اس کا فوٹو بنا ہو تا ہے وہ نہیں ہے کیونکہ شیر کی صفات اس میں نہیں پائی جاتیں، وہ حملہ آور نہیں ہوسکتا، وہ شجاع اور بہادر نہیں ہے۔

اچھامیں اس سے بڑھ کر مثال آپ کے سامنے پیش کرتا ہوں، نماز جو مدار نجات ہے، جو مجہم سے نکالنے والی ہے، جس مدار نجات ہے، جو محبہم سے نکالنے والی ہے، جس سے حق تعالیٰ کی خوشنودی حاصل ہوتی ہے، وہی مدار ہے حق تعالیٰ کی خوشنودی حاصل ہونے کا، وہ صرف اس ظاہری رکوع و سجود کانام نہیں ہے، بلکہ آپ اللہ اکبر کہہ کہ جتنے ارکان جتنے واجبات اور جتنے سنن ومستحبات نماز کے بین ان سب کی رعایت کر کے نماز پڑھئے اور اللہ تعالیٰ کی رضاو خوشنودی کے بین ان سب کی رعایت کر کے نماز پڑھئے دوخص اسی طرح نماز پڑھیں جو شکل و کے لئے پڑھئے تو وہ نماز ہے، چنانچہ دوخص اسی طرح نماز پڑھیں جو شکل و صورت کے لحاظ سے بالکل کیساں ہوں مگر نیت

کے اعتبار سے مختلف ہوں تو بظاہر تو دونوں برابر معلوم ہوں گی گرایک کی نماز واقعی نماز ہے اور دوسر ہے کی نماز نماز نمیں ، چنانچہ شخ سعد گی فرماتے ہیں۔

کلید در دوزخ است آل نماز

کہ در چشم مردم گذاری دراز

یعنی جو نماز لوگوں کو دکھانے کے لئے لمبی لمبی پڑھو وہ دوزخ کے دروازے کی کنجی ہے ، یعنی اس سے جہنم دروازے کی گنجی ہے ، یعنی اس سے جہنم کا دروازہ نہیں کھلے گابلکہ اس سے جہنم کا دروازہ کھلے گابلکہ اس سے جہنم کا دروازہ کھلے گابلکہ اس سے جہنم کا دروازہ کھلے گا۔

تو آخر کیابات ہے کہ اس نماز کو جہنم کے دروازے کی کنجی کہاجارہاہے،
بات بیہ ہے کہ نماز کی صورت کا نام نماز نہیں ہے، حقیقی نماز کا نام نماز ہے اور
حقیقی نماز وہ ہے جو لوگوں کو دکھانے کے لئے نہ پڑھی جائے، بلکہ اللہ تعالیٰ کو
دکھانے کے لئے پڑھی جائے اور اللہ ہی کی رضاو خوشنودی اس سے مقصود ہو۔
جناب محدر سول اللہ عقیقی نے ارشاد فرمایا کہ:

" مَنْ صَلَّى وَهُوَ يُرَائِنَى فَقَدْ أَشْرَكَ وَمَنْ صَامَ وَهُوَ يُرَاثِنَى فَقَدْ أَشْرَكَ " لیعن جس نے نماز پڑھی مگر ریا کاری سے تواس نے شرک کیااور جس نے روزہ رکھاریا کاری سے تواس نے بھی شرک کیا۔

بس استمثیل کے بعد میں آپ سے کہتا ہوں کہ ہم قرآن کی آیتیں سناتے ہیں ، بزرگوں کے واقعات سناتے ہیں ، بزرگوں کے واقعات و ملفو ظات سناتے ہیں تواگر اس سنانے کا مقصد سے کہ پوری دلسوزی سے

آپ کی اصلاح کرنا چاہتا ہوں، آپ کو بھولا ہوا سبق یاد دلانا چاہتا ہوں، اس میں دوسری کوئی اور غرض شامل نہیں ہے تب توبیہ تذکیر واقعی تذکیر ہے لیکن یہی سارے کام اگر اس لئے کروں کہ لوگ کہیں گے کہ مولانا نے بہت لاجواب تقریر کی اور واقعی آج تودل خوش ہوگیا تو عربی کا ایک فقرہ شہور ہے....ع اکشٹیءُ اِذَا حَلا عَنْ مَقْصُوْدِہِ لَعٰی

جس نے بھی پیربات کہی بالکل اصولی بات کہی کہ کوئی چیز اگر اپنے مقصود سے خالی ہے تو لغواور بیکار ہے ،ہماری پیہ تذکیر اگر اپنے مقصود اصلی سے خالی ہے تو یہ تذکیر ہی نہیں ہے، اور آج ہماری تذکیر کے غیر نافع ہونے کا ایک سبب یہ بھی ہے اور دوسر ا سبب اُد ھر بھی ہے لینی اِد ھر ( تذکیر میں ) بھی نقص ہے اور اُدھر بھی پانی مرتاہے کہ جو ایمان مطلوب ہے اس ایمان سے ہم عاری اور خالی ہیں ورنہ تو جناب محمد رسول اللہ علیہ کے عہد مبارک ہی میں نہیں بلکہ اس کے بعد بھی بہت دنوں تک اس تذکیر کا بیہ حال تھا کہ مذکر کرسی تذکیر ير بيٹھتا تھااور وعظ کہتا تھا تو مجلس میں کئی کئی لاشیں ہوتی تھیں لوگ تڑپ تڑے کر مرجاتے تھے، اور محدر سول اللہ علیہ کی تذکیر کا تو یو چھنا ہی کیا ہے، آپ کی جان کے دسمن،خون کے پیاہے،شرک سے آلودہ، ہمیشہ کے شرالی کبابی جواری بھی آپ کی ایک تقریرس کر ہر چیز سے تائب ہو جاتے تھے اور ایک ہی مجلس میں پاک و صاف ہو جاتے تھے اس لئے کہ آپ کی تذکیر حقیقی تذکیر تھی،وہ نبوت و رسالت کی طاقت الگ سہی مگر تذکیر حقیقی تھی،اسی حقیقی

تذكير كابيراثر ہوتا تھا۔

آپ کہیں گے وہ تو بی تھے ان کی کیا مثال دیتے ہو تو میں عرض کرتا ہوں کہ اچھی بات ہے جو غیر نبی تھے میں ان کی مثال دیتا ہوں، حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنے زمانہ خلافت میں اعلان کر دیا کہ کوئی شخص دود ہم میں پانی نہ ملاوے ، آج دیکھ لیجئے ملاوٹ کے اوپر کتنے کتنے قانون بنتے ہیں ، کیسی کیسی سزائیں مقرر ہوتی ہیں، کیسی کیسی جانے اور انکوائری ہوتی ہے، مگر آپ دیکھ لیجئے کر انہوں نے اس کی ممانعت کروی کہ دود ھمیں کوئی پانی نہ ملاوے ، ایک لڑی سویرے سحر کے ممانعت کروی کہ دود ھ میں کوئی پانی نہ ملاوے ، ایک لڑی سویرے سحر کے وقت اٹھی اور دود ھ دوہا، اس کی مال نے کہا کہ انہیں تو اند ھیرا ہے ، دیکھا کون ہوگی جاس میں تھوڑ اپنی ملادے ، لڑی نے کہا اماں! شاید تم مجھے یہ بتانا چاہتی ہو کہ عمر کو کیا خبر ہوگی، تو ٹھیک ہے عمر کو خبر نہیں ہوگی مگر عمر کا پیدا کرنے والا تو دیکھ رہا ہے، (جس کے علم سے عمر کی اطاعت واجب ہوئی ہے)

دیکھا آپ نے یہ ان لوگوں کی تذکیر تھی،ان کی تذکیر دل سے ہوتی تھی، صحیح مقصد کو لئے ہوئے ہوتی تھی اس لئے اس کااثر ہوتا تھا، چنانچ مشہور ہے ،

....غ

آنچہ از دل خیز دبر دل ریز د لعنی جو بات دل سے نکلتی ہے وہ دل پراژ کرتی ہے۔

یں یہاں تذکیر کے نافع ہونے کے لئے دو شرطیں ہیں، ایک توضیح

معنوں میں تذکیر ہو، دوسر ہے سامعین میں جوایمان مطلوب ہے وہ موجود ہو،
اور میں سمجھتا ہوں کہ اب بڑی حد تک بید دونوں ہی شرطیں مفقود ہیں، چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ ٹھاٹ سے جلے ہوتے ہیں، ہزار ہزار، دس دس ہزار بلکہ اس سے بھی زیادہ کا مجمع ہو تاہے، تین تین دن جلے ہوتے ہیں، دس دس مقر روں کی تقریریں ہوتی ہیں اور تقریر کرنے والے بھی پوراز ور صرف کرڈالتے ہیں دو دو چار چار گھٹے تقریر کرجاتے ہیں، گر نفع کچھ بھی نہیں، اور یہ لمی لمی تقریریں خود اس بات کی دلیل ہیں کہ ہم صبح معنوں میں سنت کے مطابق تذکیر نہیں کرتے۔

محدر سول الله عليه كارشاد عليه:

ِانَّ طُوْلٌ صَلْوْةِ الرَّجُلِ وَقَصْرَ خُطْبَتِهِ مِئْنَةٌ مِنْ فِقْهِهِ '

الیعنی کوئی آدمی نماز تو لمبی پڑھے لیکن وعظ مختر کرے یہ اس کے عقل مندی کی دلیل ہے، گویا حضور اقد س علیہ نے یہ فرمار ہے ہیں کہ یہ حمانت ہے کہ نماز تو بہت مختر پڑھے اور خطبہ خوب لمبادے، اسی سے معلوم ہو تاہے کہ محمد رسول اللہ علیہ کا اصول تذکیر یہ نہیں تھا جو اب ہے۔

صیح بخاری پڑھو، حضرت عبداللہ بن مسعودؓ نے تذکیر کے لئے پڑشنبہ کا دن مقرر کرر کھا تھالو گوں نے ان سے فرمائش کی کہ حضرت! ہفتہ میں ایک آدھ دن کا اور اضافہ فرمادیتے تو بہتر ہوتا، آپ نے فرمایا کہ:

كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ يَتَخَوَّلُنَا بِالْمَوْعِظَةِ مَخَافَةَ السَّآمَةِ عَلَيْنَا

بہر حاں میں ہے ہما ہوں کہ یہ جوی طریقہ بین ہے اس سے کہ رسوں اللہ علیات تواسی قدر بلاتے سے جتنا آسانی سے پی سکیں، زبر دستی نہیں تھی اور اسی معمول کو حضرت عبداللہ بن مسعود ؓ نے بھی اپنایا تھا، چنانچہ صاف فرمادیا کہ جی نہیں و عظ و تذکیر میں آل حضرت علیات کا جومعمول تھاوہی طریقہ ہم کو اختیار کرناچاہئے اور دیکھ لیجئے کہ اس کا کیا اثر تھااور آج ہم نے جو طریقہ اختیار کرر کھاہے اس کا کیا اثر تھا۔

بس اب میں اپنی بات ختم کرتا ہوں، آپ کو بھی شدید انتظار ہو گااس لئے اب میں حضرت مولانا دامت بر کاتہم سے در خواست کروں گا کہ وہ اپنے مواعظ حسنہ سے آپ کومستفیض فرمائیں۔

وَاخِرُ دَعُوانَا أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ

نوٹ : یہاں حضرت مولانا اعظمی قدس سرہ کا بیان ختم ہوا اس کے بعد حضرت مرشدی پر تا پگڈھی قدس سرہ کا بیان شروع ہوتاہے۔ الْحَمْدُ لِلهِ ! نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنُوْمِنُ بِهِ وَ نَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ، وَنَعُوْدُ بِاللهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّنَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلاَ مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُضْلِلْهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لَآالِهُ اللهُ اللهُ فَلاَ مُحَدَّهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لَآالِهُ اللهُ اللهُ وَحْدَهُ لَاشَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ وَحْدَهُ لَاشَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ، وَ صَلَى اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَمَ ،

أمَّا بَعْدُ! فَأَعُوْ ذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ، بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ، بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ قال الله تباركِ وتعالىٰ ﴿فَمَنْ كَانَ يَوْجُوْا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحاً وَلاَيُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَداً ﴾

حضرات! میں اپنے دل کی بات آپ سے بیان کررہا ہوں ، نہ اس میں کوئی تکلف ہے اور نہ تصنع ہے ، حضرت مولانا دامت برکا تہم کی محبت میرے دل کے اندر آج سے نہیں، تمیں پینیتیں سال سے ہے اور یہ محبت اللہ ہی کے لئے ہے اور یہ دونوں جانب سے ہے لینی حضرت مولانا بھی مجھ سے محبت فرماتے ہیں اور الحمد للہ! میرے دل میں بھی حضرت مولانا کی جیسی کچھ محبت فرماتے ہیں اور الحمد للہ! میرے دل میں بھی حضرت مولانا کی جیسی کچھ محبت ہے اسے لفظوں میں کسے بیان کروں، جو محبت اللہ کے لئے ہو وہ بہت بڑی فعمت ہے حدیث شریف میں آتا ہے کہ قیامت کے دن جب اللہ کے عرش کے سواکوئی سایہ نہ ہوگا تواس سایہ میں ان لوگوں کو بھی جگہ ملے گی جواللہ ہی

کے لئے محبت کرتے ہیں، ملتے ہیں تواللہ کے لئے اور جدا ہوتے ہیں تواللہ کے لئے، یعنی ان کی محبت اور عداوت کا مدار اللہ کی رضا پر ہے اور کوئی غرض اس میں شامل نہیں، بعضے بزرگوں کا ارشاد میں نے پڑھا ہے انہوں نے فرمایا کہ حب فی اللہ میں شخ کی محبت بھی داخل ہے اس لئے کہ اس محبت سے دین حاصل ہو تاہے اللہ کی محبت حاصل ہوتی ہے اور ان کی تعلیمات پر عمل کرنے سے قلب کی اصلاح ہوتی ہے، یہ بہت ہی عمدہ اور بہتر غرض ہے، اس سے اونچا بڑھ کر اور کیا غرض ہو سکتی ہے لیکن وہ بزرگ فرماتے ہیں کہ اس سے اونچا بڑھ کر اور کیا غرض ہو سکتی ہے لیکن وہ بزرگ فرماتے ہیں کہ اس سے اونچا در جہ یہ ہے کہ بچھ ایسے لوگوں سے بھی محبت کی جائے جس میں یہ غرض بھی شامل نہ ہو، تاکہ محض اللہ ہی کے لئے وہ محبت ہو جائے۔

حضرت مولاناسے مجھ کو محبت ہے اور آپ ہی کی محبت مجھ کو بہاں لائی،
آپ کی طبیعت ناساز اور کمزور تھی اس کے باوجود محض میری محبت میں آپ
گھوسی تشریف لے گئے، واپسی کے وقت مجھ سے فرمایا کہ یہاں سے واپسی میں
میرے گھر پر حاضر ہو جانا، میں نے بسر و چشم قبول کیااور اس کو بہت بڑی نعمت
سمجھا چنانچہ میں حاضر ہوا اور یہاں آکر اس قدر مسرور ہوا کہ بیان نہیں
کر سکتا بس میر ادل ہی جانتا ہے، آپ حضرات سے ملا قات ہوئی، آپ لوگوں
کی محبت سے بھی دل خوش ہوا۔

میں اس قابل نہیں ہوں اور ِ بالکل پیج عرض کرتا ہوں کہ نہ میرے پاس علم ہے، نہ کوئی عمل ہے، نہ میرے پاس کمال کی کوئی چیز ہے، مگرچو نکہ بزرگوں کا ارشاداوران کا حکم ہے اس لئے پچھ ٹوٹی بھوٹی با تیں بیان کردیتا ہوں،اللہ تعالی اس کے اندراثردے اوراس سے لوگوں کوفائدہ پہنچائے توان کا کرم ہے۔

جی چاہتا ہے کہ پہلے ایک بات بیان کردوں وہ یہ کہ آج ہی شام کو عصر کے بعد عزیز محترم مولا نارشید احمد سلمہ اللہ کے گھر برحاضر ہواوہاں آپ کے صاحبزادے مولوی انور سلمہ نے حضرت مولانا مد ظلہ کی نعت سائی، ہم پچ کہتے ہیں کہ بہت لوگوں نے سالیا اور بہت سی نعیس سننے کا انفاق ہوائین اس نعت کو سن کر میرے دل کی پچھ عجیب کیفیت ہوگئ، آئھوں سے آنسونکل بڑے ، ماشاء اللہ نعت بھی عجیب کیفیت اور عجیب شان کی ہے اور اس کے ساتھ ساتھ عزیزم سلمہ کے پڑھنے میں بھی عجیب اثر ہے ابھی ابھی اس جلسہ ساتھ ساتھ عزیزم سلمہ کے پڑھنے میں بھی عجیب اثر ہے ابھی ابھی اس جلسہ میں بھی عجیب اثر ہے ابھی ابھی اس جلسہ میں بھی عجیب اثر ہے ابھی ابھی اس جلسہ میں بھی عجیب کیفیت کو سن کر میر کو عنایا میں اس وقت کھانا کھار ہا تھا نعت کو سن کر میر کو عنایا میں اس وقت کھانا کھار ہا تھا نعت کو سنایا میں اس وقت کھانا کھار ہا تھا نعت کو سنایا میں اس وقت کھانا کھار ہا تھا نعت کو سنایا میں میری عجیب کیفیت ہوگئی۔

اور سے بھی ہماری خوش قسمتی ہے کہ آج حضرت مولانانے ہماری محبت
کی وجہ سے خود بھی کچھ بیان فرمایا اور وہ بیان نہیں بلکہ بیان کی روح ہے ،
نہایت اہم اور ضروری مضمون کی طرف متوجہ فرمایا ہے ، ہمارے اندر جو
امراض ہیں جن کی اصلاح کی ہمیں ضرورت ہے اسی کے مطابق بیان بھی ہونا
چاہئے ، اللہ والوں کا بولنا اپنے نفس کے لئے نہیں ہو تا وہ اللہ ہی کے لئے
بولتے ہیں ، بلکہ ان کو بلوایا جا تا ہے تب بولتے ہیں خود سے نہیں بولتے۔
ایک بزرگ فرماتے ہیں جیسے ایک برتن ہے اس میں یانی جراجائے جب وہ

برتن بھرجائے گااوریانی آتارہے گاتواس برتن کے اویرسے ہر طرف کویانی ہنے لگے گااور اس بہنے میں اختیار نہ ہو گابلکہ خود بخود بہنے لگے گا،اسی طرح اللہ کے ذ کر وفکر ہے ،اللہ کانام لینے ہے ، بزرگوں کی صحبت ہے ،اللہ اللہ کہنے ہے جب دل دل بن جاتا ہے اور اللہ کی محبت اور معرفت سے منور ہو جاتا ہے تو اللہ تعالیٰ اینی طرف سے قلب میں علوم ڈالتے ہیں، من جانب اللہ علوم و معارف کاالقاء ہو تاہے،الہام فرمایا جاتا ہے پھر باطنی طور پران کو حکم دیا جاتا ہے کہ بولو، تب وہ بے اختیار ہو کر بولتے ہیں،اس میں اینے ارادے کو کوئی دخل نہیں ہوتا،اور جب اس طرح کوئی ہولتا ہے تواس کے بولنے سے اللہ کی مخلوق کونفع ہو تا ہے۔ ا یک بزرگ ہے کسی نے یو جھا کہ حضرت! آپ کے کتنے شخ ہیں؟ فرمایا کہ ابتدامیں تو میرے ایک ہی شخ ہوئے جن سے ہم نے دین حاصل کیاان کی پاک صحبت میں مجھے فائدہ پہنچا، میری اصلاح ہوئی لیکن ان کے بعد مشائح کی تعداد بتلا نہیں سکتااس کئے کہ میرے مشائخ بے شار ہیں، میں جہال بھی گیا، نشیب زمین بن کر گیااس لئے ہر جگہ سے مجھے فائدہ پہنجا۔ الله والوں کی مجلس میں اور علماءر بانی کی محفل میں بیٹھنے کے لئے یہ بھی ضروری ہے کہ اینے قلب کو خالی کر کے جائے اور پیہ سمجھے کہ ہم کچھ بھی نہیں ہیں،اگر ہم کچھ لے کر جائیں گے تو وہاں ہے بھی خالی واپس ہوں گے،اس لئے کہ اللہ والے بھی دیکھتے رہتے ہیں کہ ہمارے قلب کے اندر کون کون سے امراض ہیں، وہ بھانپ لیں گے اس لئے اپنے قلب کو فارغ کر کے ان کی

طر ف متوجہ ہونا جا ہے اس کئے کہا گیا ہے۔ ز دعویٰ تہی آئی، تا پُر شوی ہے تواز خود پُری زال تہی میروی

(ترجمہ: کمال کے دعوے سے خالی ہو کر آؤ تاکہ کمال سے پُر ہو کرواپس

جاؤ،تم اپنے دعویٰ کمال نے پُر ہواس لئے خالی ہی واپس جارہے ہو)

جس طرح امراض جسمانی ہوتے ہیں اسی طرح امراض روحانی بھی ہوتے ہیں امراض جسمانی کی ہم کو کتنی فکر ہوتی ہے،ڈاکٹروں کے یہاں حاتے ہیں، کڑوی دوائیں استعال کرتے ہیں، پر ہیز کرتے ہیں،اپنی مرغوب چیزوں کو حچوڑ دیتے ہیں تا کہ ہم کو شفاہو جائے ، لیکن عجیب بات ہے کہ امراض روحانی میں مبتلا ہونے کے باوجو دہم مطمئن اور بے فکر ہیں ،اللہ کے خاص بندے تو الله كى بندگى اور اطاعت كركے اور حضور اقدس عليہ كى مرضى ير قربان ہو کر بھی ہر وقت ڈرتے رہتے ہیں اور اللہ کے خوف سے روٹتے رہتے ہیں اور ہمارا بیہ حال ہے کہ اللہ ورسول کی نا فرمانی کر کے بینتے ہیں ، کوئی فکر اور کوئی خیال نہیں، تو سمجھ لیجئے کہ وہ مریض جس کواینے مرض کااحساس ہواور اپنے کو مریض سمجھتا ہو اور دواعلاج کی بھی فکر کرتا ہو،اس کے لئے شفا کی بھی تو قع ہے، مگر ایبامریض جو بیار ہونے کے باوجود اپنے کو تندرست سمجھے وہ بہت خطرے میں ہے،امراض روحانی کے بارے میں آج ہمارا یہی حال ہے کہ ہم کواس کااحساس تک نہیں کہ ہم باطنی اعتبار سے مریض ہیں،ہم اینے دلوں لوٹول کر نہیں دیکھتے کہ ہمارا کیا حال ہے اور ہمارے دلوں کی کیا کیفیت ہے؟

حقیقت ہے کہ حضرت مولانانے ابھی جو کچھ بیان فرمایا اصلی وعظ یہی ہے میرا دل اس وقت اتناخوش ہوا کہ کیا عرض کروں ، ممکن ہے کہ کوئی سوچ کہ میں کسی تصنع سے کہہ رہا ہوں توابیا ہر گز نہیں ،اللہ ہی جانتا ہے وہ دلوں کے بھید سے واقف ہے ، میرے دل پر مولانا کے بیان کا بہت اثر ہوااور مجھے بہت فائدہ پہنچا، آج بالکل یہی حال ہے کہ سچے مصلح اور دین کی صحح دعوت دینے والے بہت کم رہ گئے ہیں ،اللہ کے لئے بولنے والے اس زمانہ میں ناپید ہور ہے ہیں۔

میں نے حضرت کیم الامت مولانا تھانوی رحمۃ اللہ علیہ کے وعظ میں پڑھاہے کہ حضرت غوث پاک رحمۃ اللہ علیہ کے صاحبرادے جب فارغ التحصیل ہوکر تشریف لائے توان کا وعظ ہوااور بہت دیر تک بیان ہوا، بہت سی عمدہ عمدہ باتیں بیان فرمائیں لیکن کسی پر پچھ اثر نہ ہوا، رمضان کا زمانہ تھا، ان کو یہ خیال ہوا کہ میں نے اتنالمبابیان کیا، قر آن کی آیتیں پڑھیں، حدیثیں پڑھیں، خیال ہوا کہ میں نے اتنالمبابیان کیا، قر آن کی آیتیں پڑھیں، حدیثیں پڑھیں، خورت بزرگوں کے واقعات سنائے مگر کسی پر پچھ اثر نہ ہوا، آخر کیابات ہے ؟ حضرت غوث پاک رحمۃ اللہ علیہ کو معلوم ہوا آپ مجلس میں تشریف لائے ابھی سامعین بیٹھے ہوئے تھے، آپ نے ان سے مخاطب ہو کرار شاد فرمایا کہ بھائی میری سحری کے لئے دودھ رکھا ہوا تھا، رات میں بلی دودھ پی گئی اس وجہ سے میں میری سحری کے روزہ رکھا ہوا تھا، رات میں بلی دودھ پی گئی اس وجہ سے میں نے بغیر سحری کے روزہ رکھ لیا، اتنا کہنا تھا کہ سارے مجمع پر گریہ طاری ہو گیا، سب لوگ رونے لگے عجیب حال ہو گیا گریہ وزاری کا ایک ساں بندھ ہو گیا، سب لوگ رونے لگے عجیب حال ہو گیا گریہ وزاری کا ایک ساں بندھ

گیا، حضرت غوث پاک رحمۃ اللہ علیہ کی زبان پاک میں وہ اثر تھا جس سے سارا مجمع متأثر ہو گیا، آپ کے دل میں وہ سوز تھا جس کا اثر لوگوں پر پڑتا تھا، حضرت غوث پاک نے اپنے اس حال سے ظاہر فرمایا کہ علم اور چیز ہے اور یہ باطنی دولت و کیفیت اور چیز ہے۔

بیشک علم بہت بڑی دولت ہے اور بہت بڑاانعام ہے مگر علم حاصل کرنے

کے بعد اپنی اصلاح کی ضرورت ہے دل کو دل بنانے کی ضرورت ہے علم
عمل کرنے کی ضرورت ہے اور عمل میں اخلاص پیدا کرنے کی ضرورت ہے۔
اللہ والے جب بولتے ہیں تواللہ ہی کے لئے بولتے ہیں ،اس واسطہ ان
کے بولنے میں اثر ہو تا ہے ابھی آ ب نے سنا حضرت مولانا نے جو بیان فرمایاوہ
حضرت غوث پاک ہی کا حال تھا اور بہت سے اکا برکا یہی حال تھا کہ جب وہ بیان
فرماتے تھے تو کتنے لوگ بے ہوش ہو جاتے تھے اور بہت سے لوگ تڑا پ تڑپ
کر ختم ہو جاتے تھے۔

اسی طرح حضرت مولانااساعیل شہید دہلوی رحمۃ اللہ علیہ کا جب وعظ ہوتا تواسابیان فرماتے تھے کہ جب جنت کاذکر آتا توجنت کو گویا نظروں کے سامنے کردیتے تھے،اور جب جہنم کا بیان ہوتا تھا تواسامعلوم ہوتا تھا کہ جہنم گویا نگاہوں کے سامنے ہے اور کتنے وعظ ہی س کراسلام قبول کر لیتے تھے،اور کلنے وعظ ہی س کراسلام قبول کر لیتے تھے،اور کلمہ پڑھنے لگتے تھے، کتنے فاسق وفاجر تائب ہوجاتے تھے یہ ان کے کمال اخلاص اور للہٰیت کی وجہ سے ہوتا تھا۔

چنانچہ آپ کاایک واقعہ بہت مشہور ہے، کتابوں میں درج ہے اور علماء بیان کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضرت مولانااساعیل شہیدرحمۃ اللہ علیہ عشاء کی نماز جامع مسجد میں پڑھ کر اس درواز ہ کی طرف چل دیئے جو قلعہ کی جانب ہے مولانا محد یعقوب صاحبؓ (جو شاہ اسطن صاحب دہلویؓ کے جھوٹے بھائی ہیں) فرماتے ہیں کہ میں نے لیک کران کو پکڑااور یو جھاکہ کہاں جاتے ہو، میں اس وقت تمہیں تنہانہ جانے دوں گا،اگر تم کہیں جاؤگے میں تمہارے ساتھ جاؤں گا، مولانا نے فرمایا کہ میں ایک خاص ضرورت سے جارہاہوں تم مجھے جانے دواور میرے ساتھ نہ آؤ، میں نے اصرار کیا مگر وہ نہ مانے اور تنہا چل دیے، میں بھی ذرا فاصلہ سے پیچھے ہیچھے ہولیا، خانم کے بازار میں ایک بوی مشهور اور مال دار بازاری عورت کامکان تھااور اس کا نام موتی تھا، مولانا اس مکان پرینیجے اور آواز دی تھوڑی دیرییں مکان سے ایک لڑی نکلی اور یو حیھا کہ تم کون ہواور کیا کام ہے،انہوں نے کہا کہ میں فقیر ہوں،وہلونڈی یہ س کر چلی گئی اور جاکر کہہ دیا کہ ایک فقیر کھڑاہے، بازاری عورت نے کچھ بیسے دیئے اور کہاکہ جاکردے دے ،وہ لڑکی یسیے لے کر آئی اور مولانا کودینا جاہامولانا نے کہا کہ میں ایک صدا کہا کر تا ہوں اور بغیر صدا کیے لینا میری عادت نہیں، تم اینی بی بی سے کہو کہ میری صداس لے، اس نے جاکر کہہ دیا اور بازاری عورت نے کہاا جھابلالے ، وہ بلا کر لے گئی مولانا جا کر صحن میں رومال بچھا کر بیٹھ گئے اور آپ نے سورہ والتین ﴿ ثُمَّ رَ دَدْنَاهُ اَسْفَلَ سَافِلِیْنَ ﴾ تک تلاوت

فرمائی (حضرت مولانا یعقوب صاحب رحمة الله علیه فرماتے ہیں کہ ) میں بھی وہاں پہنچ گیااور جاکر مولانا کے بیچھے کھڑا ہو گیا، مولانانے اس قدر بلیخ اور مؤثر تقریر فرمائی کہ گویا جنت اور دوزخ کا مشاہدہ کرادیا،اس بازاری عورت کے یہاں بہت سی اور بھی بازار ی عور تیں تھیں اور ان کے علاوہ اور بھی بہت لوگ تھےان پراس کا بیراثر ہوا کہ سب لوگ چیج چیج کررونے گئے اور کہرام کچ گیااور انہوں نے ڈھولک ستار وغیر ہ توڑنے شر ورغ کئے اور موتی اور اس کے علاوہ اور کئی بازاری عور تیں تائب ہو گئیں ، اس کے بعد مولانا اساعیل صاحب رحمة الله عليه اله كرچل ديئے، ميں بھي پيچھے پيھھے چل ديايہاں تك تو باستثناء مضمون تمہیدی تمام روایت کرنے والوں کا اتفاق ہے ، یہاں سے خاص حاجی منیر خال کی روایت ہے وہ فرماتے تھے کہ مولانا لیعقوب صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا کہ جب مولانا جامع مسجد کی سیر حیوں پر پہنیے تو میں نے مولانا سے کہا کہ میاں اساعیل تمہارے داداایسے تھے اور تمہارے چیاایسے تھے اور تم ایسے خاندان کے ہوجس کے سلامی بادشاہ رہے ہیں مگرتم نے اپنے آپ کو بہت ذلیل کر لیاا تنی ذلت ٹھیک نہیں ہے اس پر مولانا نے ایک ٹھنڈی سائس بھریاور حیرت سے میری طرف دیکھااور کھڑے ہوگئے اور مجھ سے فرمایا کہ مولانا آپ نے بیہ کیا فرمایا آپ اس کو میری ذلت سمجھتے ہیں بیہ تو پچھ بھی نہیں میں تواس روز سمجھوں گا کہ آج میری عزت ہوئی جس روز دلی کے شہدے بیر امنہ کالا کر کے اور گدھے برسوار کر کے مجھے جاندنی چوک میں نکالیں گے

اور میں کہتا ہوں گا قال اللہ کذاو قال رسول اللہ کذابیہ س کر میری بیہ حالت ہوئی کہ میں کہنے کو تو کہہ گیا مگر مارے شرم کے یانی یانی ہو گیااور زبان بند ہو گئیاوراس کے بعد بھی مجھےان سے آنکھ ملاکر بات کرنے کی ہمت نہ ہوئی۔ حضرت مولانااساعیل شہیدرحمۃ اللہ علیہ ہی کادوسر اواقعہ سنئے،وہ یہ ہے کہ مولانااساعیل شہید دہلوی رحمۃ اللہ علیہ نے لکھنومیں اعلان فرمایا کہ کل ہم شیعوں کی عیدگاہ میں وعظ کہیں گے چنانچہ آپ حسب اعلان وعظ کہنے کے لئے عیدگاہ تشریف لے گئے ،اس اعلان کی اطلاع عام طور پر ہو چکی تھی اس کئے دونوں فریق کے لوگ جمع ہوگئے اور بہت بردا مجمع ہو گیا، مولانا ممبریر تشریف لائے اور وعظ شروع فرمایا ، مولوی عبدالقیوم صاحب مولوی عبدالحی صاحب کے صاحبزادے آپ کے پاؤں کے پاس بیٹھے تھے، وعظ میں آپ نے مذہب تشنیع کی خوب د هجیاں اڑا ئیں اس وعظ میں دونو عمر اور نوجوان لڑ کے جو آپس میں بھائی بھائی تھے جن میں سے ایک کانام محد ارتضا تھا اور د وسرے کا نام محمد مرتضی ، مولانا کے قریب ہی بیٹھے ہوئے تھے،ان یراس وعظ کااثر ہوااوران میں سے جھوٹے بھائی نے بڑے بھائی سے کہاکہ مولانا کی تقریرِ سن کر میرے دل میں بیبات آئی کہ اس شہر میں ہماری حکومت ہے اور یہ شخص جومذ ہب تشیع کی اس بیبا کی سے تر دید کر رہاہے محض ایک معمولی دبلااور بتلا آدمی ہے نہ کہیں کا بادشاہ ہے نہ نواب، نہ اس کے یاس فوج ہے نہ ہھیار، پھر باوجود اس بے کسی اور نے بی کے جو یہ اس قدر جر اُت دکھلا رہاہے تو وہ

کون ہی بات ہے جو اس کو اس بیباکی اور سر فروشی پر آمادہ کررہی ہے، وہ صرف اس کا ایمان ہے اور اب ہم اپنا ائمہ پر نظر کرتے ہیں، ہمارے ائمہ ہمارے نئہ کی دوایات کے مطابق اس قدر قوی اور شجاع ہے کہ ان کی قوت کونہ کسی فرشتے کی قوت پہنچی تھی اور نہ کسی جن کی اور اس کے ساتھ ہی وہ تقیہ بھی اس قدر کرتے تھے کہ مخالف تو در کنار خود اپنے شیعوں سے بھی صاف صاف بات نہ کہتے تھے اس سے تومیں سجھتا ہوں کہ مذہب تشیع توکسی طرح حق نہیں ہو سکتا کیوں کہ یا تو ان کی بہادری کے افسانے جھوٹے ہیں یاان کے تقیہ کی کہانی غلط ہے۔

اب صرف دو فد مہب سے ہو سکتے ہیں یا فد مہب خوارج جوان کو کا فر سمجھتے ہیں یا فد مہب اہل سنت والجماعت جو کہتے ہیں کہ ائمہ نہا بہت راست گواور باا بمان سخے اور ان کی شان ﴿ لا یخافون فی الله لو مة لائم ﴾ تھی اور ان کا فد ہب وہی تھاجو اہل سنت کا فد ہب ہے اور جو با تیں اس کی طرف شیعہ نبست کرتے ہیں دہ ان کا افتراء ہے اور جب فد ہب تشیع بالکل افسانہ ثابت ہوا اور حق دائر ہوگیا خوارج اور اہل سنت کے در میان تو پھر جب میں ان دونوں فد ہموں کے در میان فو پھر جب میں ان دونوں فد ہموں کے در میان فیصلہ کرتا ہوں تو مجھے اہل سنت کا فد ہب اقرب الی الصواب معلوم ہوتا ہے ، اس کو س کر بڑے بھائی نے کہا مجھے بھی یہی خیال ہوتا ہے ، جب وہ دونوں بھائی منت کا مذہ ہب اقرب الی الصواب معلوم ہوتا ہے ، اس کو س کر بڑے بھائی نے کہا مجھے ہمی یہی خیال ہوتا ہے ، جب وہ دونوں بھائی منتق ہوگئے تو چھوٹا بھائی اٹھا اور کہا مولا ناذر امنبر پر سے اتر جائے میں کہتا ہو گئے عرض کرنا ہے ، مولانا شمجھے شاید میری تردید کرے گا اور یہ خیال

کر کے آپ نیچے تشریف لے آئے،اس لڑکے نے منبریر جاکر تمام شیعوں کو مخاطب کر کے کہاصاحبو! آپ کو معلوم ہے کہ اس مقام پر شیعوں کی حکومت ہے اور بیہ بھی معلوم ہے کہ بیہ مولانا جواس جر اُت سے مذہب تشیع کی تر دید فرمار ہے تھے، ندان کو بادشاہ کاخوف تھااور ندار کان دولت کااور نہ عام رعایاکا، محض ایک معمولی شخص ہیں کہ نہان کو کوئی جسمانی قوت ہم لو گوں سے ممتاز حاصل ہے اور نہان کے پاس کوئی فوجی قوت ہے ، پھر باوجود اس بے کسی اور بے بسی اور کمزوری کے جو وہ اس قدر جر اُت د کھلارہے تھے اس کا سبب کیا ہے اور وہ کون سی قوت ہے جس نے ان کو اس قدر جانباز اور جری بنادیا ہے؟ میرے نزدیک وہ قوت صرف قوت ایمانی ہے،اب میں دریافت کر تاہوں کہ ہمارئے ائمہ جو عمر بھر تقیہ کرتے رہے حتیٰ کہ خود اینے شیعوں سے بھی ڈرتے رہے تواس کمزوری کا کیا سبب ہے،اگر اس کا پیہ سبب ہے کہ ان میں قوت نہ تھی تو مذہب تشیع اس کا انکار کر تاہے اور ان کے اندر انسانی طاقت سے زیادہ طاقت بتلا تاہے پھراگر اس کو تشکیم بھی کرلیا جائے تو وہ قوت میں مولوی اساعیل صاحب سے کسی صورت میں کم نہ ہوں گے ، پھر کیاوجہ ہے کہ ان میں مولوی اساعیل کی سی جرائت نہ تھی ؟اوراس سے بیہ ثابت ہو تاہے کہ وہ ایمان میں مولوی اساعیل سے بھی کمزور تھے اور اس سے بیہ ثابت ہو تاہے کہ مذہب تشیع تو کمی طرح حق نہیں ہو سکتا اگر حق ہو سکتا ہے تو فرہب خوارج یا مذہب اہل سنت اور یا توائمہ (نعوذ باللہ)سر اسر بے ایمان تھے جیسے کہ خوارج کہتے ہیں اور یاوہ پکے سی تھے جیسے اہل سنت کہتے ہیں، یہ میر اشبہ ہے اگر کسی شیعی کے پاس اس کا جواب ہو تواس کا جواب دے، ورنہ میں فد ہب تشیعے سے تاب ہو تا ہوں اور میر ہے ساتھ میر ابرا بھائی بھی تاب ہوگا، اس مجمع میں مجہدین بھی تھے مگر کسی نے کوئی جو اب نہ دیا، اس نے پھر کہا کہ یا تو کوئی صاحب جواب دیں ورنہ میں سنی ہو تا ہوں اس کا بھی پھے جواب نہ ملا آخر وہ منبر پر سے اتر ااور مولانا سے عرض کیا کہ میں اپناکام کر چکا اب آپ و عظ فرما کیں، مولانا نے فرمایا کہ و عظ سے جو میرا مقصود تھاوہ حاصل ہو گیا اور جو تقریر تم نے کی میں فرمایا کہ و عظ سے جو میرا مقصود تھاوہ حاصل ہو گیا اور جو تقریر تم نے کی میں ایسی نہ کر تا اس لئے اب مجھے کہنے کی ضرور سے نہیں رہی یہ دونوں لڑ کے کسی بڑے و ثیقہ دار کے لڑ کے تھے جب یہ سنی ہو گئے توا نہوں نے اپناسب گھربار بڑے و ثیقہ دار کے لڑ کے تھے جب یہ سنی ہو گئے توا نہوں نے اپناسب گھربار حجور ڈریا اور چھوڑ کر مولانا کے ساتھ شہید ہو گئے اور انہی کے ساتھ رہے یہاں تک

الله اکبر! یہ تھے ہمارے اکابر ، ان کی ہمت دیکھئے الله تعالیٰ نے ان کو وہ ایمانی قوت عطافر مائی تھی کہ جہاں پہنچتے تھے ایک ہی وعظ میں لوگوں کو کہاں سے کہاں پہنچادیتے تھے۔

ان حضرات نے دین کی خاطر اپنی عزت و آبر و، جان ومال ، سب پچھ قربان کر دیا تھا اور چو نکہ یہ حضرات اللہ ہی کے لئے بولتے تھے اور اللہ ہی کی طرف سے بولتے تھے اس لئے ان کے کلام میں ایس تأثیر تھی کہ چند منٹ میں محفل کارنگ بدل دیتے تھے ، اور وہ اپنی عزت اس میں سمجھتے تھے کہ جاہے

مخلوق ہم کو پچھ کہے اور ہمارے ساتھ کیسا ہی ہر تاؤکرے، مگر ہم ہر حال میں قال اللہ کذاو قال الرسول کذاکی صدالگاتے رہیں، ان کی یہی صدائتی، ان کے دل کی یہی آواز تھی، ان کے اندر وہ للہیت تھی اور ان کے باطن میں الیم قوت تھی کہ مخالفین کے مجمع میں بھی بے دھڑک اور بے جھجک حق بات بیان فرمادیتے تھے، ان کے دل میں وہ نور تھا کہ جس بزم میں گئے اسے منور وروشن کردیا اور جس پر نظر پڑگی وہ کامیاب وہامر ادہوا۔

حضرت نظام الدین اولیاء رحمۃ اللہ علیہ کی خدمت میں آکر آپ کی صحبت کی برکت سے پچاسوں ہزار شہدے اوباش تائب ہو کر اللہ والے بن گئے اور جو صالح اور دیندار تھے ان کا تو پوچھناہی کیا، آپ کی پاک صحبت سے وہ کہاں سے کہاں تک پہنچ گئے۔

تو بھائی اصل بات ہے کہ ان حضرات کی نیتیں درست تھیں، وہ اللہ کے لئے ہولتے سے اور لوگ عمل کے لئے سنتے سے اس لئے ان کے بولنے میں اثر ہو تا تھا اور لوگ عمل صالح پرلگ جاتے سے ہماری نیتیں خراب ہو چکی ہیں اور نیت ہی پر سارا دارومدار ہے بخاری شریف کی پہلی حدیث ہے "انما الاعمال بالنیات و انما لکل امری مانوی "یعنی عملوں کا دارومدار نیت پر ہے اور ہر آدمی کے لئے وہی ہے جس کی نیت کرے نیت کی در شکی ہی اصل شکی ہے اسی کو اخلاص کہتے ہیں اور اسی کا نام تصوف ہے کہ نیت خالص ہوجائے اور ہے بات دل میں راتخ ہوجائے کہ "لامعبود دالا الله" اللہ کے ہوجائے اور ہے بات دل میں راتخ ہوجائے کہ "لامعبود دالا الله" اللہ کے

سواکوئی معبود نہیں اور "لامقصود الا الله" الله کے سواکوئی مقصود نہیں، مقصود حقیقی الله کی ذات یا کے ہے۔

ہم دنیا کو راضی کرنے کی کو شش کرتے ہیں گر اللہ کو راضی کرنے کی کو شش نہیں کرتے، ارے ساری دنیا ناخوش ہو جائے اور اللہ راضی ہو جائے تو ہم نفع میں ہیں ہمیں فائدہ ہی فائدہ ہے ہم کو سب کچھ مل گیا اور اگر اللہ ناراض ہو جائے اور ساری دنیا راضی ہو جائے ہمیں بزرگ کچے ، ہمار ااحترام کرے تو اس سے پچھ حاصل نہ ہو گا بلکہ نقصان ہی نقصان ہے ، اللہ کے بندے اللہ کو راضی کرنے ہی کی فکر میں رہتے ہیں اور اللہ کو راضی کرنے کی صورت کی ہے کہ اس کے حکموں پر عمل کریں اور اللہ کی مرضی میں اپنی مرضی کو فناکر دیں ، حدیث شریف میں آتا ہے کہ "لایو من احد کم حتی یکو ن فناکر دیں ، حدیث شریف میں آتا ہے کہ "لایو من احد کم حتی یکو ن مواہ تبعاً لما جئت به" یعنی تم میں سے کوئی مؤمن کا مل نہ ہوگا جب تک ہواہش کو ہماری لائی ہوئی شریعت کے تالج نہ کرے گا۔

یہ حدیث صاف بتلار ہی ہے کہ ہماراایمان اس وقت تک ناقص رہے گا جب تک کہ ہم اپنی خواہش اور اپنی مرضی کوشر بعت میں فنانہ کر دیں۔ ایک بزرگ تھے، وہ بھر ہ کے بازار میں گئے جہاں لونڈی غلام فروخت ہوتے تھے، ایک غلام سیاہ فام بدصورت تھا اس کو کسی نے نہیں خریدا، وہ بزرگ اس کو تھوڑے داموں پر خرید کرایئے گھر لائے، اور اس سے یو چھا کہ

ہے آپ مجھے یکاریں وہی میرانام ہے ،انہوں نے یو چھاتم کیا کھاؤ گے ؟ غلام نے جواب دیا حضور!جو آپ کھلائیں گے دہی کھاؤں گا،اس طرح ہر سوال پر وہ یہی جواب دیتا کہ آپ جو فرمائیں گے وہی کروں گا، میں توغلام ہوں آپ آ قا ہیں، میں آپ کے حکم کے تابع ہوں جو آپ کا حکم ہواہے بجالاؤں گا۔ غلام کے اس حال کو دیکھ کران بزرگ پر ایک کیفیت طاری ہو گئی کہ اللهُ اكبر! بيه غلام جس كوميں چند روپے ميں خريد كر لايا ہوں اس كا ميرے ساتھ یہ معاملہ ہے اور ہم تواللہ کے غلام ہیں اور وہ ہمارا خالق و مالک ہے گر ہمار امعاملہ اللہ کے ساتھ ایبا نہیں ہے، پھر اس غلام سے کہا کہ میں تم کو آزاد کر تا ہوں یہ کہہ کراس کو آزاد کر دیاغلام نے کہا کہ یہ تو آپ کااحسان ہے کہ آپ نے مجھ کو آزاد کر دیالیکن میری ایک خواہش ہے میں چاہتا ہوں کہ آپ ا بنی زبان مبارک سے قرآن مجید کی چند آیتیں مجھ کوسنادیں، چنانچہ انہوں نے اس کے سامنے چند آیتوں کی تلاوت کی جس سے اس پراہیاحال طاری ہوا کہ وہ فور ألیٹ گیااوراس کی روح پر واز کر گئی، سجان اللہ! کیسے کیسے اللہ کے بندے تھے، پہلوگ واقعی قرآن کے عاشق تھے، قرآن پاک سے ان کوسیاعشق تھا۔ صحابه کرام ر ضوان الله تعالی علیهم اجمعین کو دیکھئے، حضور علی کی محبت میں ان کا کیا حال تھا، حضرت مولانا اصغر حسین صاحب دیوبندیؓ نے ایک چہل حدیث لکھی ہے اس کے اخیر میں اپنے کچھ اشعار بھی لکھے ہیں جس میں یہ د کھلایاہے کہ حضورا قدس علیہ کے سامنے صحابہٌ کا کیاحال تھا، فرماتے ہیں کہ \_

نے میں شمع تھی اور چاروں طرف پروانے ہر کوئی اس کے لئے جان جانانے والا دعوی الفت احمد تو سبھی کرتے ہیں کوئی نظلے ہو ذرا رنج اٹھانے والا کام الفت کے شھوہ جن کو صحابہ نے کیا کہا نہیں یاد تمہیں غار میں جانے والا کیا نہیں یاد تمہیں غار میں جانے والا

صحابة کی بیرشان تھی کہ انہوں نے جان ومال، عزت و آبر و، عیش وراحت ب کچھ قربان کر دیا تب ان کو بیر مقام ملا ﴿ رضی الله عنهم و رضو اعنه ﴾

الله ان سے راضی اور وہ اللہ سے راضی ، وہ قر آن کو سن کر لرز جاتے تھے ،

قرآن پاک کی تلاوت کرتے تو آنسوؤں کا تارلگ جا تااور دل دہل جا تاتھا۔

نبی کریم علی کے ایم حال تھا کہ ایک ایک آیت پر صبح ہو جایا کرتی تھی، روایتوں میں آتا ہے کہ ایک شب حضور اقدس علیہ اس آیت کو پڑھ رہے

الْحَكِيْمُ ﴾ لِعِن اگر آپ ان كوسز ادي توبير آپ كے بندے ہيں اور اگر آپ

ان کو معاف فرما کیں تو آپ زبر دست ہیں، حکمت والے ہیں۔

آپاس آیت کوبار بار پڑھتے رہے یہاں تک کہ صبح ہو گئاسی طرح اور بھی وارد ہے کہ بسااو قات آپ ایک ہی آیت کوبار بار پڑھا کرتے یہاں تک کہ صبح ہوجاتی۔

ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کا بھی یہی حال تھا کہ قرآن پڑھتے تھے اور روتے تھے، فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کا بھی یہی حال تھا کہ قرآن کی تلاوت کرتے تو آنسوؤں کا تارلگ جاتا، حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ جب ایمان لائے تو پوری سور و قاف یاد کر لیااس کے بعد پوچھا کہ اس وقت کون سا عمل سب سے بہتر ہے جس کو میں کروں تو اللہ تعالی مجھ سے راضی ہوان کو بنایا گیا کہ حرم شریف میں جاکر قرآن سناؤ، چنا نچہ عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ ترایا گیا کہ حرم شریف میں جاکر قرآن سناؤ، چنا نچہ عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ شروع کی تو مشرکین ہر طرف سے ٹوٹ پڑھنا شروع کیا، جب آپ نے تلاوت شروع کی تو مشرکین ہر طرف سے ٹوٹ پڑے اور آپ کو مارنا شروع کیا مگر رہے اور تلاوت کرتے تلاوت کرتے تلاوت کو مو قوف نہیں کیا بلکہ مار کھاتے رہے اور تلاوت کرتے رہے بہاں تک کہ پوری سورت ختم کرلی اور اس وقت جسم کا یہ حال تھا کہ سارا جسم لہولہان ہو چکا تھا۔

مشركين مكه قرآن كوسننے سے اس لئے روكتے تھے كه لوگ سن سن كر ايمان لاتے بھے اس وجہ سے مشركين مكه قرآن كى آواز كو دبادينا چاہتے تھے چنانچہ اللہ تعالى ارشاد فرماتے ہیں ﴿وَقَالَ الَّذِیْنَ كَفَرُوْ الاَ تَسْمَعُوْ الْهِلَا اللّٰهُوْ آنِ وَ الْغَوْ الْفِیْهِ لَعَلّٰکُمْ تَغْلِبُوْنَ ﴾ اور يہ كافر باہم يہ كہتے ہیں كه اس قرآن كو سنو ہى مت اور (اگر پنيمبر سنانے بھى لگيس تو) اس كے نہيم میں غل محاديا كروشايداس تدبير سے تم ہى غالب رہو۔

و وچاہتے تنے کہ لوگوں کے کانول میں علاوت قر آن کی آواز بی نہ پڑے

مگرالله تعالیٰ نے اس آواز کو پہنچانا چاہاور اس کی طرف کان لگانے کا حکم فرمایا تو جہاں تک جاہا بہنجا دیا اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ ﴿وَإِذَا قُرِيَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُوْا لَهُ وَ أَنْصِتُوْا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُوْنَ ﴾ اور جب قرآن پڑھاجایا کرے تواس کی طرف کان لگایا کرواور خاموش رہا کروامید ہے کہ تم پررحت ہو۔ قرآن پاک میں کیا لذت ہے اس میں کیسا مزہ ہے اور کیسی کیفیت وحلاوت ہے اس کو صحابہ ہی ہے یو چھو، ہم کو تو دنیا کے خرافات میں، قصے کہانی میں،اخبار پڑھنے میں،لغو و لاطائل با توں میں مز ہ ملتاہے،اللّٰہ کی کتاب میں مزہ نہیں ملتا،اللہ کی کتاب کی ہم تلاوت نہیں کرتے اور جو تلاوت کرتے بھی ہیں توبالکل سر سری اور رسمی ،نہ اس بات کی طرف د ھیان رہتاہے کہ ہم اللہ کے کلام کی تلاوت کررہے ہیں اور نہاصل مقصد ہی کی طرف توجہ ہوتی ہے ، یہ تو ٹھیک ہے کہ محض الفاظ کی تلاوت سے اجر وثواب ملتاہے کیکن جو اصل مقصدہے قرآن کے نازل کرنے کا کہ ہم قرآن کو سمجھیں اور قرآن کے مطابق زندگی بنائیں اس کی طرف بہت کم توجہ ہے مسلمانوں کو تو قر آن کی عملی تفسیر ہونا حاہیے ، اسی برعمل کرنے سے فلاح ملے گی ، اللہ کی نا فرمانی کرے کوئی فلاح نہیں یاسکتا،امم سابقہ کواسی بنا پر ہلاک کیا گیا، قر آن پاک میں جابجاان کے واقعات مذکور ہیں،اللہ تعالیٰ نے ان واقعات کو آخر کیوں بیان کیاہے؟اسی لئے تو کہ ہم اس سے عبرت ونصیحت حاصل کریں،اللہ تعالیٰ خود فرمات بين ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِأُولِيْ الْأَلْبَابِ ﴿ لَعَيْ يَقِينًا ان لوگوں کے واقعات میں عقلمندوں کے لئے عبرت وتھیجت ہے ، اللہ کی نافرمانیوں کی وجہ سے ہلاک کردیئے گئے ، بندر بنادیئے گئے زمین میں دھنسا دیئے گئے ، آگ برسادی گئی ، پانی کاعذاب آیا ، غرق کردیئے گئے ، یہ سب نافرمانی اور گناہوں کی وجہ سے تو ہوا ، لہذاہم گناہ چھوڑ دیں ، گناہوں سے بچنے کی کوشش کریں مگر اب غفلت کا تو یہ عالم ہے کہ نہ نماز پڑھیں ، نہ روزہ رکھیں ، نہ مال کی زکوۃ دیں ، باجے گا جے میں مشغول رہیں ، اور طرح طرح کی نافرمانی کریں لیکن جب کوئی ان سے بچھ کہتا ہے توجواب دیتے ہیں اللہ بڑا غفور ورجم ہے ، اللہ کی رحمت بہت و سیع ہے۔

میں توان سے کہتا ہوں کہ کیوں بھائی، پھر تو شریعت کا نازل کر نااور قرآن کا اتارنا ہے کار ہو گیا، اللہ تعالی کے غفور ور جیم ہونے کاریہ مطلب نہیں ہے کہ گناہ پر دلیر ہوجائیں اور بے دھڑک اللہ کی نافرمانی کریں، یہ تو بڑی جسارت کی بات ہے، ہاں اگر بشریت سے قصور ہوجائے، خطاسر زد ہوجائے، اور بندہ اس پر نادم ہو، توبہ کرے، اس کادل دھل جائے، دنیا تاریک نظر آئے، عیش ختم ہوجائے، نیند اڑجائے اور رور وکر اللہ تعالی سے یہ کہے کہ اے اللہ! ہم کو معاف فرمادے، اے اللہ! ہمارے گناہ بخش دے، بیشک تو غفور ہے، تو رحیم ہونے کا طہور ہوگا، اور اب اس کو کہا جائے گا کہ ''التائب من الذنب کمن لا ذنب ظہور ہوگا، اور اب اس کو کہا جائے گا کہ ''التائب من الذنب کمن لا ذنب لہ نین تیجی تو بہ کرنے والا ایسا ہو تا ہے جیسے اس نے کوئی گناہ کیا ہی نہ ہو، ہاں

توبہ تجی ہونی چاہئے جس کی علامت ہے کہ نافر مانی کے صدور سے اس کا قلب پاش ہور ہا ہواور اللہ تعالی کوراضی کرنے کے لئے وہ بے چین ہو تو اس کے زخم کا مرہم ہے ہے ﴿فُلْ یَعْبَادِیَ الَّذِیْنَ اَسْرَفُوْ اعْلَیٰ اَنْفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوْ ا مِنْ دَّحْمَةِ اللّٰهِ إِنَّ اللّٰهَ یَعْفِرُ اللّٰهُ نَوْبَ جَمِیْعاً إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ لَا اللّٰهَ یَعْفِرُ اللّٰهُ نَعْفِرُ اللّٰهُ نَاهُ اللّٰهُ هُو الْغَفُورُ اللّٰهُ عَنِا کے رسول! آپ کہہ و جے کہ اے میرے بندو! جنہوں نے اللّٰ حِیْم انوں پر ظلم کیا ہے (یعنی کفروشرک اور گناہوں میں مبتلارہے ہیں اور پھر اپنی جانوں پر ظلم کیا ہے (یعنی کفروشرک اور گناہوں میں مبتلارہے ہیں اور پھر کی قوجہ ہوئے ہیں اور اپنی نافر مانیوں پر بہت زیادہ نادم وشر مندہ ہیں، ان سے یہ فرماد نیجے کہ ) اللّٰہ کی رحمت سے مایوس مت ہو، بیشک اللّٰہ تعالی تمام گناہوں کو معاف فرمادیں گے، بلاشبہ وہ بہت معاف بیشک اللہ تعالی تمام گناہوں کو معاف فرمادیں گے، بلاشبہ وہ بہت معاف کرنے والے ہیں۔

پس یہ آیت ان لوگوں کے لئے ہے جو اپنے گناہوں پر نادم ہو کر تچی تو ہہ کرنے والے ہیں اس کے یہ عنی ہر گز نہیں کہ ہم گناہ و نافر مانی کریں، سرکتی کریں، اللہ کے احکام ہے منہ موڑیں، اللہ کی حدود کو توڑیں، اللہ کی مرضی کے خلاف زندگی گذاریں اور پھر کہہ دیں کہ اللہ کی رحمت بہت وسیع ہے، اللہ تعالی کیا فرمارہے ہیں سنے ﴿ ثُمَّ اِنَّ لِلَّذِیْنَ عَمِلُوْ السَّوّ وَ بِجَهَالَةٍ مُمَّ تَابُوْ ا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَاصْلَحُوْ ا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِیْمٌ ﴾ ثمَّ تَابُوْ ا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَاصْلَحُوْ ا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُورٌ رَّحِیْمٌ ﴾ لیعن پھر آپ کارب ایسے لوگوں کے لئے جنہوں نے جہالت سے براکام کرلیا، پھر اس کے بعد تو ہہ کرلی (جو طریقہ تو ہہ کا مقررہے اس طریقہ پر اور آئندہ

کے لئے) اپنے اعمال درست کر لئے تو آپ کارب اس توبہ کے بعد بڑی مغفرت کر نے والا بڑی رحت کرنے والا ہے۔

اس سے معلوم ہوا کہ اصلاح اور توبہ کے بعد مغفرت اور رحمت کا ظہور ہوتا ہے، ہاں ابھی حضرت مولانا بیان فرمارہے تھے کہ جلسے ہوتے ہیں گئ گئ گئے تقریریں ہوتی ہیں، ہزاروں کا مجمع ہوتا ہے مگر ہما پنی حالت نہیں بدلتے جہاں پہلے تھے وہیں تقریر وعظ سننے کے بعد بھی رہے ہیں۔

تو بھائی بات ہے ہے کہ ہم کو عمل کی فکر ہی نہیں، بس ایک رسم کے طور پر وعظوں میں آنا جانا ہوتا ہے حالا نکہ وعظ کاسنا تو وہ معتبر ہے جو دل ہے ہواور عمل کرنے کے لئے ہو، مؤمن دل سے سنتا ہے اور اس طرح سنتا ہے کہ بات دل کے اندر اتر جاتی ہے ، اس لئے کہا گیا ہے کہ جس نے سنا، اس نے مانا اور جس نے نہیں مانا اس نے گویا سناہی نہیں، مولانا کی ہے بات جھے بہت زیادہ پسند آئی اور ابھی میں نے عرض کیا کہ حضرت مولانا کی محبت ہی مجھے تھینے کریہاں لائی اور یہ محبت آج سے نہیں ہے بہت دنوں سے ہواور اس کو بھی اللہ کی لائی اور یہ محبت آج سے نہیں ہے بہت دنوں سے ہواور اس کو بھی اللہ کی ایک بڑی نعمت سمجھتا ہوں اور دل و جان سے دعا کرتا ہوں کہ اللہ تعالی مولانا کو شفا عطا فرمائے اور بہت دنوں تک ان کی ذات باتی رہے اور ان کا فیض جاری رہے ، عالم ربانی کا کیا مقام ہے آپ جانتے ہیں ؟ عالم ربانی کے لئے زمین کے رہے دمین کے گئے زمین کے گئے دمین کے گئے دمین کے گئے دمین کی دائی کا کیا مقام ہے آپ جانتے ہیں ؟ عالم ربانی کے گئے زمین کے گئے دمین کی دائی کے گئے دمین کے گئے دمین کی دائیں کی دائی کا کیا مقام ہے آپ جانتے ہیں ؟ عالم ربانی کے گئے ذمین کے گئے دمین کیا گئے کے مکور کے اور سمندر کی محیصالی دعا کرتی ہیں۔

میں نے کل ایک واقعہ بیان کیا تھا، جی جا ہتاہے کہ اس واقعہ کو آج پھر

دوہرادوں اس لئے کہ آپ حضرات بیں سے بہت سے لوگوں نے تواس کو نہیں سنااس لئے سن لیجئے، ایک بزرگ فجر کی نماز کے بعدا پے مصلے پر پچھ ذکر وتلاوت میں مشغول تھے، ایک صاحب ان سے ملئے گئے، دیکھا کہ مشغول ہیں تو والیس چلے آئے، دوسر کی مرتبہ گئے، پھر مشغول دیکھ کرلوٹ آئے، تیسر کی مرتبہ گئے تو بھی دیکھا کہ مشغول ہی ہیں پھر لوٹ آئے، چو تھی مرتبہ گئے تو دیکھا کہ فارغ ہیں تو ملا قات ہوئی، اس کے بعدا نہوں نے عرض کیا کہ میں تین مرتبہ حاضر ہوا مگر آپ مشغول تھے اس لئے والیس ہو گیااب کی بار ملا قات ہوئی اور پو چھا کہ آپ اس وقت کیا کر رہے تھے ؟ وہ جواب میں یہ فرما سکتے تھے ہوئی اور پو چھا کہ آپ اس وقت کیا کر رہے تھے ؟ وہ جواب میں یہ فرما سکتے تھے کہ میں قر آن شریف پڑھ رہا تھا، ذکر کر رہا تھا، مگر یہ نہیں فرمایا اور جو بات فرمائی وہ واقعی سننے کے قابل ہے فرمایا کہ میں اپنی روح کو ناشنہ کرارہا تھا۔

سبحان اللہ! کیابات فرمائی واقعی صبح کو جب کوئی اللہ کاذکر کرلیتا ہے تواس کااثر دن بھراس کے قلب پر رہتا ہے اور کچھ عجیب حال اور کیف محسوس ہوتا رہتا ہے، مگر آج ہمارا بیحال ہے کہا صل چیز یعنی روح سے ہم عافل ہیں جسم کو تو خوب کھلاتے بلاتے ہیں کیکن روح کو بھو کار کھتے ہیں روح کی غذا اللہ کاذکر ہے، قرآن پاک کی تلاوت ہے، اگر ہم سے غذا اس کو نہیں دیں گے تو روح مردہ ہوجائے گی، افسوس قرآن پاک ہمارے گھروں میں ہے اور ہم نے جزد انوں میں کرے اس کو طاق میں رکھ دیا ہے، اگر کھوں کو جہیز میں دے دیتے ہیں اور میں کرے اس کو طاق میں رکھ دیا ہے، لڑکیوں کو جہیز میں دے دیتے ہیں اور میں کرے اس کو طاق میں رکھ دیا ہے، لڑکیوں کو جہیز میں دے دیتے ہیں اور

بس، کیا قرآن صرف اس لئے آیا تھا؟ جس مقصد کے لئے قرآن آیا تھا افسوس صد افسوس کہ آج ہم اس سے بالکل غافل ہیں، ہمیں چاہئے کہ قرآن مجید کو پڑھیں اور اس کو سجھنے کی کوشش کریں، تدبرو تفکر کے ساتھ اس کی تلاوت کریں، اللہ تعالی فرمارہے ہیں ﴿افَلاَ یَتَدَبَّرُوْنَ الْقُوْآنَ اَمْ عَلَیٰ قُلُوبٍ اَقْفَالُهَا ﴾ کیا یہ لوگ قرآن میں غور نہیں کرتے ؟ یاان کے دلوں پر تالے گئے ہوئے ہیں۔

یہ سمجھ کر پڑھیں کہ یہ اللہ کی کتاب ہے، یہ دل کی دواہے، روح کی شفا ہے، قرآن ہمارے پاس موجود ہے تو گویا ہمارے گھر میں ایک بہت بڑا خزانہ موجود ہے، قرآن پاک پر میں نے ایک نظم لکھی تھی، کل کے بیان میں میں نے اس کے چندا شعار پڑھے تھے، اس وقت ایک شعر یاد پڑا، سنئے ۔

وہ قرآں جو غذا بھی ہے، دوا بھی ہے، شفا بھی ہے وہ قرآں جو غذا بھی ہے، دوا بھی ہے، شفا بھی ہے وہ قرآں جس سے طے ہوتے ہیں سب در جات روحانی

بھائی! بزرگان دین نے جواذ کار واشغال بتلائے ہیں وہ اس کئے کہ ہم کو قرآن سے مناسبت بیدا ہو جائے، حقیقی نماز بڑھنی آجائے، کیسوئی حاصل ہو جائے،اللّٰہ کا تصور اور دھیان بندھ جائے،احسان کی کیفیت پیدا ہو جائے، اللّٰہ کا تصور اور دھیان بندھ جائے،احسان کی کیفیت پیدا ہو جائے، اللّٰہ کا تصور اور دھیان بندھ جائے،احسان کی کیفیت پیدا ہو جائے، اللّٰہ کا تصور اور دھیان بندھ جائے،اپی نظم کا جو شعر میں اس وقت برط مناحا ہتا تھا وہ ہیہ ہے۔

خزانہ گھر میں ہے موجود پھر بھی آہ!مفلس ہیں بھٹکتے پھررہے ہیں چارسو،اےوائے نادانی حضور اقدس علیہ مومنین کے سامنے عجیب شان سے تلاوت فرماتے تھے اور اسی سے ان کے نفوس کا تز کیہ فرماتے تھے ،اسی لئے آپ تشریف لائے تھے آپ کی بعث کا مقصد اللہ تعالی خود ارشاد فرماتے ہیں ﴿ هُوَ الَّذِيْ بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّيْنَ رَسُوْلاً مِّنْهُمْ يَتْلُوْ عَلَيْهِمْ ايَاتِهِ وَ يُزَكِّيْهِمْ وَ يُعَلِّمُهُمُ الْکِتَابَ وَ الْحِحْمَةَ ﴾ وبي ب جس نے عرب کے ناخواندہ لوگوں میں ان ہی (کی قوم) میں سے (یعنی عرب میں سے )ایک پیغیبر بھیجاجوان کواللہ کی آ بیتیں پڑھ پڑھ کر سناتے ہیں اور ان کو (عقا ئد باطلہ اور اخلاق ذمیمہ ہے ) یاک کرتے ہیں اور ان کو کتاب و دانشمندی (کی باتیں) سکھلاتے ہیں۔ تز کیہ کا حاصل بیہ ہے کہ ر ذائل دور ہو جائیں اور فضائل پیدا ہو جائیں ، ظاہریامراض کی طرح بہت ہی باطنی بیاریاں بھی ہیں، کیا کبر کی بیاری بیاری نہیں ہے؟ حسد کی بیاری بیاری نہیں ہے؟ حرص کی بیاری بیاری نہیں ہے؟ ریا کی بیاری بیاری نہیں ہے؟ حب جاہ اور حب مال کی بیاری بیاری نہیں ہے؟ یه سب امراض جسمانی نہیں بلکہ امراض روحانی ہیں اور بیہ امراض جسمانی سے زیادہ خطرناک ہیں امراض جسمانی کی توانتہا بس پیہ ہے کہ اس کی وجہ سے آد می اینی اس زندگی ہے ہاتھ دھولے مگریہ امراض روحانی جو ہمارے اندر موجود ہیں یہ مرنے کے بعد ہمارے لئے عذاب بن کر ہم پر مسلط ہوں گے بیہ جہنم میں لے جانے والے ہیں مگراب تو ہمارے دلوں میں نہ جہنم کاخوف باقی ہے نہ جنت کا شوق باقی ہے،اس لئے بے فکری کی زندگی گذار رہے ہیں،ہم کسی وقت اینے دل کا جائزہ لیں اور شول کر دیکھیں ہمارے دل کا کیا حال ہے ، دل بگڑ گیاہے ،اور بہ صرف میں آپ کے لئے نہیں کہہ رہا ہوں بلکہ اینے لئے بھی کہتا ہوں کہ ہمارے ول بگڑ گئے ہیں حدیث شریف میں آتا ہے"الا ان في الجسد لمضغة اذا صلحت صلح الجسد كله واذا فسدت فسد الجسد كله الا وهي القلب"لعن انسان كے جسم ميں گوشت كاايك لو تھڑاہے،جبوہ درست ہو جاتا ہے اور نسنور جاتا ہے تو سارا جسم سنور جاتا ہے اور اگر وہ بگڑ گیا توسار اجسم بگڑ جاتا ہے اور سن لو کہ وہ انسان کا قلب ہے۔ انبیاء کرام علیہم السلام دل کو سنوار نے اور دل کو دل بنانے کے لئے دنیا میں تشریف لائے ، انبیاء کرام علیہم السلام کے بعد ان کے سیج جانشین بھی یمی کام کرتے ہیں کہ قلب کو سنوارتے ہیں اور دل کو دل بناتے ہیں مگر ہم بجائے قلب کی اصلاح کرنے کے اپنے نفس کے غلام ہو گئے ہیں، اپنی ہوائے نفسانی کو ہم نے اپنامعبود بنالیا لینی جو نفس کہتاہے وہی ہم کرتے ہیں، یہ نہیں دیکھتے کہ شرعاً جائز ہے یا ناجائز، حرام ہے یا حلال ، ہم بالکل من مانی زندگی گذارتے ہیں، بھائی!مؤمن کی زندگی تو من مانی نہیں ہوتی، وہ تو فرماں بر دار ہو تاہے ، وہ گردن جھکادینے والا ، چون وچرا کو چھوڑ دینے والا ہو تاہے ، ایسا معلوم ہو تاہے کہ ایمان ہمارے قلوب میں نہیں اثر اور نہ ہمار ایہ حال نہ ہوتا، حضرت غوث یاک رحمة الله علیه فرماتے ہیں کہ ایمان تمہاری زبان پر ہے اور تمہارادل خالی ہے، تیری زبان شکراد اکرتی ہے اور تیرادل ناشکری کر تاہے۔

الله تعالی نے جو نعمیں ہم کو عطا فرمائی ہیں ان سب پر ہم سے سوال ہوگا
ایک گھونٹ ٹھنڈ اپانی جو ہم پیتے ہیں اس پر بھی حساب ہوگا، مال کا حساب ہوگا
کہ ہم نے تم کو مال دیا تھا اس کو کہاں خرچ کیا؟ بیجا خرچ کرنے پر تو وعید نازل
ہو چکی ہے ، الله تعالی فرماتے ہیں ﴿إِنَّ الْمُبَاذِرِیْنَ کَانُو ْ اِحْوَانَ الشَّیطِیْنِ ﴾
یعنی بے موقع مال اڑانے والے شیطان کے بھائی بند ہیں۔

اس لئے ہم کو جاہئے کہ ہم اس بات کو ذہن میں رٹھیں کہ یہ مال اللہ تعالیٰ کی امانت ہے،اس کو اللہ کی مرضی کے مطابق خرچ کرنا چاہئے ورنہ ہم ہے بازیر س ہو گی اور اب جو ان با توں کا خیال نہیں ہو تا تو اس کی وجہ رہے ہے کہ ہمارایقین کمزور ہو گیاہے ورنہ توجب قیامت کایقین ہو گا،اللہ کے سامنے جانے کا یقین ہو گا تو ہر وقت اس کی فکر ہو گی کہ ہم اعمال صالحہ اختیار کریں نا فرمانی حچھوڑ دیں ،الٹد ور سول کی فرماں بر داری کریں ،انسان سب کچھ کر ہے کیکن اللہ ورسول کی مرضی کے مطابق کرے، اگر عالم ہے تو علم کے مطابق عمل کرنا چاہئے اور اگرعامی ہے توعلاء سے پوچھنا چاہئے ،اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں ﴿ فَاسْئَلُوا اَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لاَ تَعْلَمُوْنَ ﴾ يعن الرتم نهيس جانة موتو جاننے والوں سے یو چھو، دین سکھنے کا یہی طریقہ ہے کہ یوچھ یوچھ کرعمل کرے، یہ معلوم کرے کہ کیا چیز جائزہے اور کیانا جائز ہے؟ جائز کو اختیار کرے، ناجائز کو ترک کرے ، اکابر اور بزرگوں نے اپنے اپنے مذاق کے مطابق تصوف کی تعریف کی ہے چنانچہ حضرت تھیم الامت مولانا تھانوی قدس سرہ نے بیہ

تعریف نقل فرمائی ہے کہ تعمیر الظاهر والباطن یعنی تصوف کی حقیقت ظاہر کواعمال صالحہ سے اور باطن کواخلاق فاضلہ سے آراستہ کرنا ہے۔

ایک اور بزرگ فرماتے ہیں (غالبًا بیہ قول حضرت بایزید بسطامی گاہے)

کہ تصوف یہ ہے کہ جائزاور ناجائز کی فکر پیدا ہو جائے، یعنی یہ فکر پیدا ہو جائے کہ اس کہ کون سی چیز جائز ہے کہ اس کواختیار کریں اور کون سی چیز ناجائز ہے کہ اس کو حرث کریں۔

حضرت مولانار شیداحمه صاحب گنگوبی قدس سره فرماتے ہیں کہ مقصود تمام سلوک سے یہی ہے کہ معاصی سے نفرت ہو جائے اور طاعات کی طرف رغبت ہو جائے،اور حالات، تڑپ، بیقراری مقصود نہیں، بندہ بندگی کو بناہے، نہ بے قراری کو۔ (مکتوبات رشید بیصر ۹۴)

نیز حضرت گنگوہی رحمۃ الله دوسرے مقام پر فرماتے ہیں کہ "حقیقة التصوف التحلق باخلاق الله تعالیٰ وسلب الارادة و کون العبد فی رضاء الله تعالیٰ " تصوف کی حقیقت الله تعالیٰ کے اخلاق سے مزین ہونا اور اپنے ارادہ کی نفی کرنا اور بندے کا اللہ تعالیٰ کی رضا میں بالکلیہ مصروف ہوجانا ہے، نیز فرماتے ہیں کہ تصوف سار اادب ہی کانام ہے، بارگاہ احدیت کا ادب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی ہیب وجلال کے پیش نظر شرم کے مارے ماسوا اللہ سے منہ پھیمر لیاجائے۔

حضرت سیدنااحمد رفاعی قدس سر ہ جواپنے دور کے زبردست بزرگ

گذرے ہیں اور حضرت غوث یاک سیدنا عبدالقادر جیلانی نور اللہ مرقدہ کے ہم عصر ہیں، اپنی کتاب البیان المشید میں تحریر فرماتے ہیں "اسلام نام ہے شریعت کی یابندی اور تقاضائے طبیعت سے بے رخی اختیار کرنے کا" سبحان الله!اسلام کی حقیقت کو کیسے عمرہ عنوان سے سمجھا دیا،اس سے معلوم ہوا کہ مسلمان کی شان رہ ہے کہ وہ شریعت کی پابندی کرے، نفسانی تقاضوں سے کنارہ کشی اختیار کرے اور ہر امر میں سفت کی پیروی کو لازم پکڑے، نیز دوسرے مقام پرارشاد فرماتے ہیں کہ " بزر گو! درولیش اسی وقت تک طریقت پرہے جب تک سنت پر جما ہوا ہے اور جس وقت وہ سنت سے بٹے گاطریقت سے علیحدہ ہو جائے گا"نیز فرماتے ہیں کہ"تصوف کی حقیقت غير الله ہے منه پھير لينااور الله كى ذات ميں غور نه كرنا الله ير بھروسه كرنااور ہر حالت کی باگ تفویض وتشلیم ور ضا کے در وازے پر ڈال دینااور در وازُ کا کرم کے کھلنے کا منتظر رہنا، اللہ کے فضل پر اعتماد کرنا، ہر وفت اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہنااور تمام حالات میں اللہ تعالیٰ سے نیک گمان رکھناہے"اسی طرح ا یک دوسرے مقام پر فرماتے ہیں کہ ''تصوف کے مینار کو بلند کر واور تصوف نام ہے ترک اختیار کا کہ بندہ اینے تجویز دارادہ کور ضائے حق میں فناکر دے" سبحان الله! کتنی عمدہ اور کیسی جامع تعریف تصوف کی فرمادی اور کتنے مخضر الفاظ ميں اتنی بڑی حقیقت کو واضح فرمادیا۔

اسی طرح امام ربانی مجدد الف ثانی قدس سرہ کے صاحبزادی حضرت

خواجہ محمد معصوم قد س سرہ مکتوبات معصومیہ میں تحریر فرماتے ہیں کہ "مقصود از اس ادائے و ظائف بندگی انست بے منازعت نفس و نیز مقصود نیستی و گمنامی است و زوال رعونت وانانیت است بے منازعت نفس و نیز مقصود نیستی و گمنامی است و زوال رعونت وانانیت امارہ کہ معرفت بدال مر بوط است " یعنی سیر وسلوک سے مقصود پیر بنانا نہیں ہے بلکہ و ظائف بندگی کا اسطرح سے ادا کرنا ہے کہ نفس کی آمیزش اور منازعت باقی نہ رہے ، نیز طریق کا مقصود نیستی و گمنامی کو حاصل کرنااور نفس کی سرکشی و خودرائی کو دور کرنا ہے اس لئے کہ معرفت کا حصول اس کے ساتھ وابستہ ہے۔

اکابر کی ان تصریحات سے معلوم ہوا کہ صوفی کا بلکہ ہر مؤمن کا اصل وظیفہ یہی ہے کہ وہ و ظائف بندگی کو ادا کرنے میں مشغول ہو اور نفس کی سرکشی وخود رائی کو فناکرے اور ہر امر میں شریعت و سنت کی پیروی کو لاز م پکڑے ، شریعت کے نزول سے مقصود یہی ہے کہ بندہ حقیقت میں بندہ بن جائے اور بندگی اسی کا نام ہے کہ اپنی مرضی کو اللہ تعالی اور رسول اللہ علیہ کی مرضی میں فناکردے۔

حضرت مخدوم جہال شخ شرف الدین احمد یکی منیری رحمة الله علیه عبدیت و عبودیت پر کلام کرتے ہوئے اپنے ایک مکتوب میں تحریر فرماتے ہیں که "میرے بھائی شمس الدین، خداکی بندگی اور عبادت میں زندہ رہو، سنو! برادر عزیز! فرزند آدم جو خلاصه کآفرینش (مخلوق) ہے، اس کی سعادت وعزت

جانتے ہو کس بات میں ہے؟ بندگی میں ہے اور اس کے در پر سرافکندگی (سر ڈال دینے) میں، بلکہ بندہ بودن اس انسان کے وجود میں لانے کا مقصود ہے ﴿ وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسَ اللَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ یعنی جنات وانسان کو نہیں پیدا کیا مگراس لئے کہ وہ عبادت کریں۔

سنو!جب آ دمی بندہ بن جاتا ہے تواس کو آ زادی نصیب ہو تی ہے۔ حضرت خواجه ابوسعيد ابوالخير رحمة الله عليه سي كي نے يو چھا"مَا الْحُرّيَّة " حریت بعنی آزادی کیاہے؟ آپ نے جواب دیا" عبودیت "سائل نے کہامیر ا سوال توآزادی کے بارے میں تھا،آپ نے فرمایاجب تک تم بندہ نہ ہو جاؤگ آزاد نہیں ہو سکتے،اور حقیقت حال بھی یہی ہے توجو شخص آزاد نہیں ہوتا وصل ہے دلشاد نہیں ہو سکتا، طوق عبودیت جس کی گردن میں ہے اس کو کیا سمجھتے ہو؟ وہ سر دار عالم ہے ،محققوں کا قول ہے کہ اگر خداو ند ذوالجلال والاکرام کے خزانے میں عبودیت سے بہتر کوئی خلعت ہوتا تو ضرور بالضرور ﴿ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْني ﴾ كے مقام ميں حضرت خواجه عالم علي كو پہنايا جاتا، قطع نظراس کے جس وقت آنخضرت علیہ کو ملک و بادشاہی عطا ہورہی تھی آپ ہرگز ہے نہ فرماتے "لاأریدُ آن آکُونَ مَلِكاً نَبِيًّا بَلْ أُرِیدُ آنُ آکُونَ عَبْداً نَبِيًّا '' لَعِني مِين نہيں چاہتا کہ بادشاہ اور نبی بنوں ، بلکہ یہ چاہتا ہوں کہ ایک بنده اور نبی بنوں۔

سرع وج ہمت کو عبودیت کی چو کھٹ پر آپ نے رکھ دیااور بندگی کو

دونوں جہاں کی بادشاہی پر ترجیح دی پھر فرماتے ہیں کہ

برادر عزیز!بندگی عجیب چیز ہے، دیکھویہ بات تواظہر من الشمس ہے کہ ضعیف کو قوی کے مقابلہ میں، فقیر کوغنی کے مقابلہ میں بندہ کو فداوند عزوجل کے مقابلہ میں کوئی وسیلہ بندگی اور سر افکندگی کے سوانہیں، بے نفسی و خاکساری بھی اسی بندگی کی شاخ ہے۔

مردان راہ خود اپنے کواپی نظر میں اس قدر ذلیل وخوار سیمھتے ہیں کہ عام مسلمان گبر (آتش پرست) و جہود (یہودی) و ترسا (نفرانی) کو بھی نہ سیمھتے ہوں گا نے ان کا خیال ہے کہ وہی شخص اس راہ کامر دہو سکتا ہے جو گبر وجہود کے در کی خاک اپنی ریش دراز سے بُہارے اور اس کے دل میں اس بات سے مطلق ننگ وعار پیدا ہو ان نے اگر ذرہ برابر بھی ننگ وعار پیدا ہواور وہ یہ مطلق ننگ وعار پیدا ہواور وہ یہ سیمھے کہ ہماری خوا جگی کے دامن میں دھبہ آیا تو یہ سمجھو کہ ایک قدم بھی وہ اس راہ میں نہیں چلاہے۔

اپنے کواپنی نظر میں ساقط کرو

اہل طریقت کا اجماع ہے کہ جوشخص اپنے کو فرعون سے اچھا سمجھے وہ مد بر (بد بخت) وبد نصیب ہے اور یہ بھی ان کا قول ہے کہ خلق اللہ کی آنکھ سے اپنے کو گرانا آسان ہے، مردوہ ہے جو اپنے کو اپنی آنکھ سے گرادے، ہر در سے جب تک وہ نکالانہ جائے گا اور جب تک سب کے ہاتھوں میں کھوٹا ثابت نہ ہوگی ہر گزاس کا ہو کیے گا، ہر تر آزو میں جب تک اس کی بے وزنی ثابت نہ ہوگی ہر گزاس کا

خیال نه کرو که عبودیت کی شان اس میں آئی۔

تومرادل ده دولیری بین روبه خویش خوان وشیری بین لینی تو میری دل دی کر پھر میری بهادری دیچه ، اپنی لومژی کهه کر پکار اور شیر کی جرائت مجھ میں دیکھ۔

برادر عزیز از مانه کا عجب حال ہور ہاہے، ہر شخص کی نظراپنے علم وعبادت

پر ہے اور اپنی پو نجی میں مست ہے فردائے قیامت جس وقت شان ربوبیت

اپنے استحقاق کا دیوان قائم کرے گی، انبیاء کرام علیم السلام کو دیکھو گے کہ

باوجود کمال وجمال وجلال حال اس طرح تشریف لائیں گے کہ حدیث علم

بالکل غائب ہوگی، ﴿قَالُوْ السُبْحٰنَكَ لاَ عِلْمَ لَنَا ﴾ وہ کہتے ہوں گے تیری

پاک ذات ہے ہم بالکل جاہل ہیں اور ملا تکہ ملکوت کو دیکھو گے کہ عبادت کے

سومعہ میں آگ لگا کر کہہ رہے ہیں "ماعبدناك حق عبادتك" یعنی جو تیری

عبادت کاحق تھا ہم سے ادانہ ہو سکا، اور عار فان عالم و موحدان جہال کو دیکھو گے کہ مفلس و بے نواکی طرح خالی ہاتھ جھاڑے ہوئے آتے ہیں اور کھے جاتے ہیں ''ماعر فناك حق معرفتك'' یعنی تیری معرفت جس کی مستحق تھی ہم تجھ کونہ پہچان سکے۔

برادر عزیز!اس کی عزت نے عز توں کو ذلت کا جامہ بہنادیا ہے اور اس کی عظمت و جلال نے تمام عظمتوں پر چھوٹے بین کادھبہ لگادیاہے اور اس کے کمال نے کل کمالات پر نقصان کی مہر کردی ہے اور اس کی ہستی نے سب ہستیوں کو نیست بنار کھا ہے اور اس کی الہیت نے عالم و عالمیاں کو بندگی و سر افگندگی ہے آراستہ و پیراستہ کر دیاہے، چیثم بصیرت کھولواور دیکھو، حضرت آدمٌ ير نگاه كرو، نوح عليه السلام كي فرياد سنو، خليل عليه السلام كي ناكامي ديكھو، مصیبت یعقوب علیه السلام کی حدیث کو گوشه دل میں جگه دو، پوسف علیه السلام کے قید خانہ کا نظارہ کرو،ز کریا علیہ السلام کے سریر آرہ ملاحظہ کرو، لیجیٰ علیہ السلام کی گردن پر نیخ جفاکش کی برش کامعائنہ کرو،سب سے بڑھ کر جگر سوختہ ودل کباب گشتہ حضرت محمد رسول اللہ علیہ کو چیثم عبرت سے دیکھ کر اس آيت شريف كويرُ هو ﴿ كُلُّ شَيْئِ هَالِكَ إِلاَّ وَجْهَهُ ﴾ (بر چيز مث جانے والی ہے مگراس کی پاک ذات ) والسلام

سبحان الله احضرت شیخ قدین سر ہ نے عبدیت اور عبودیت کی حقیقت کو کیسا واضح فرمایا اور حق تعالیٰ کی کبریائی وعظمت کو کس قدر عمدہ انداز میں ظاہر

فرمایا، واقعی ان حضرات پرچو نکه ہرچیز کی حقیقت منکشف ہوتی ہے اسلئے جس چیز کو بیان فرماتے ہیں ایسا معلوم ہو تاہے کہ اس کی حقیقت کو سامنے فرمادیا، دیکھتے یہ نکتہ کیسا بیان فرمایا کہ"اہل طریقت کا اجماع ہے کہ جوشخص اینے کو فرعون سے اچھاشمجھے وہ مدبر و بدنصیب ہے ''اور پیہ بھی ان کا قول ہے کہ'' خلق الله کی آنکھ سے اپنے کو گرانا آسان ہے ،مردوہ ہے جواینے کو اپنی آنکھ سے گرادے" سبحان الله! کیاعمده بات فرمائی، واقعی آدمی کو جب چیثم بصیرت حاصل ہو جاتی ہے اور اس کی نظر اپنے عیوب پر ہو جاتی ہے تو وہ خود اپنی نظروں میں گر جا تاہے اس مضمون کا میر ااپناہی ایک شعرہے ہے کھل گئی جب سے چیثم بصیرت اپنی نظروں سے خود گر گئے ہم آدمی اگر اینے عیوب کو پیش نظر رکھے تواس کے اندر بڑائی آہی نہیں سکتی پس ہمیں چاہئے کہ اپنے عیوب کو پیش نظر رکھیں اور عبدیت کی شان اینے انڈر پیدا کریں، شریعت کے مطابق زندگی گذاریں، اللہ کی نافرمانی سے بجیں ،اور بیہ سمجھ لیں کہ اللہ تعالیٰ ہم کو ہر وقت دیکھ رہے ہیں ہماری ہر بات سن رہے ہیں،وہ سمیع وبصیر ہیں،اگران کی معیت کااستحضار ہو جائے تو ہمارے اندر خوف پیدا ہو جائے اور اگر قیامت کا یقین ہو جائے تو ہم نافرمانی کے قریب نہ جائیں، قیامت کا دن ایباہے کہ لوگ اس کو سوچ کر لرز جاتے ہیں اور قیامت کویاد کر کے تھراجاتے ہیں کہ وہ کتنی مصیبت اور پریشانی کادن ہے۔ حضرت سفیان توری رحمة الله علیه جوبهت بڑے محدث اور اینے وقت

کے امام تھے،ایک د فعہ وہ بیمار ہوئے تو طبیب بلائے گئے ایک نصر انی طبیب بھی آپ کو دیکھنے آیااور اس نے نبض و قارورہ دیکھ کر کہا کہ ان کو کوئی حسی مرض نہیں ہے بلکہ خوف خداوندی کی وجہ سے ان کا جگر پکھل بگھل کر بیثاب سے خارج ہور ہاہے اور پھروہ طبیب اس قدر متأثر ہوا کہ اس وقت مسلمان ہو گیا،اللہ اکبر! کیساخوف تھاسفیان ٹوری کا کہ جگریاش یاش ہو کرپکھل رہاتھا، قیامت کے بارے میں اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿إِذَا زُلْوَلَتِ الْأَرْضُ زِلْزَالَهَا وَآخْرَجَتِ الْآرْضُ آتْقَالَهَا وَقَالَ الْإِنْسَانُ مَا لَهَا يَوْمَئِذٍ تُحَدِّثُ أَخْبَارَهَا بِأَنَّ رَبَّكَ أَوْحَىٰ لَهَا يَوْمَئِذٍ يَّصْدُرُ النَّاسُ اَشْتَاتاً لِّيُرَوْا اَعْمَالَهُمْ فَمَنْ يَعْمَل مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَّرَهُ وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا یُّرَهٔ ﴾ یعنی جب زمین اینی سخت جنبش سے ہلائی جاوے گی اور زمین اینے بوجھ باہر نکال جھینکے گی اور (اس حالت کو دیکھ کر کا فر ) آدمی کہے گا کہ اس کو کیا ہوا اس روز زمین اپنی سب (احیمی بری) خبریں بیان کرنے لگے گی اس سب سے کہ آپ کے رب کااس کو یہی تھم ہوگا،اس روز لوگ مختلف جماعتیں ہو کر (موقف حساب سے )واپس ہوں گے تاکہ اینے اعمال (کے ثمرات) کو دیکھ لیں سوجو شخص (دنیامیں ) ذرہ برابر نیکی کرے گاوہ (وہاں )اس کو دیکھ لے گا اور جو شخص ذرہ برابر بدی کرے گاوہ اس کودیکھے لے گا۔

نيز فرماتے بيں ﴿إِذَا السَّمَاءُ انْفَطَرَتْ وَاِذَا الْكُوَاكِبُ انْتَثَرَتْ وَإِذَا الْبِحَارُ فُجِّرَتْ وَاِذَا الْقُبُوْرُ بُعْثِرَتْ عَلِمَتْ نَفْسٌ مَّاقَدَّمَتْ وَ اَخَّوَتْ ﴾ یعنی جب آسان بھٹ جاوے گا اور جب ستارے (ٹوٹ کر) جھڑ پڑیں گے اور جب سب دریا (شور اور شیریں) بہد پڑیں گے اور جب قبریں اکھاڑ دی جاویں گی ( یعنی ان کے مر دے نکل کھڑے ہوں گے اس وقت ) ہر شخص اینے اگلے اور پچھلے اعمال کو جان لے گا۔

اسى طرح ارشاد فرمات بين ﴿إِذَا الشَّمْسُ كُورَتْ وَإِذَا النُّبُومُ انْكَدَرَتْ وَاِذَا الْجَبَالُ شُيّرَتْ وَاِذَا الْعِشَارُ عُطِّلَتْ وَاِذَا الْوُحُوْشُ حُشِرَتْ وَإِذَا الْبَحَارُ سُجّرَتْ وَإِذَا النُّفُوسُ زُوِّجَتْ وَإِذَا الْمَوْءُ وْدَةُ سُئِلَتْ بِآي ذَنْبِ قُتِلَتْ وَإِذَا الصُّحُفُ نُشِرَتْ وَإِذَا السَّمَاءُ كُشِطَتْ وَإِذَا الْجَحِيْمُ سُعِرَتْ وَإِذَا الْجَنَّةُ أُزْلِفَتْ عَلِمَتْ نَفْسٌ مَّا أَحْضَرَتْ ﴾ لینی جب آ فتاب بے نور ہو جاوے گااور جب ستارے ٹوٹ ٹوٹ گریڑیں گے۔ اور جب بہاڑ چلائے جاویں گے اور جب دس مہینے کی گابھن او نٹنیاں چھٹی پھریں گی اور جب وحشی جانور (مارے گھبر اہٹ کے )سب جمع ہو جاویں گے اور جب دریا بھڑ کائے جادیں گے اور جب ایک ایک قتم کے لوگ جمع کئے جاویں گے اور جب زندہ گاڑی ہوئی لڑکی ہے یو جھا جادے گاکہ وہ کس گناہ پر قتل کی گئی تھی اور جب نامۂ اعمال کھولے جاویں گے ( تاکہ سب اینے اینے عمل دیکھے لیں) اور جب آسمان کھل جاوے گا (اور اس کے کھلنے سے آسمان کے او پر کی چیزیں نظر آنے لگیں گی اور جب دوزخ (اور زیادہ) د ہرکائی جاوے گی اور جب جت برویک کردی جاوے گی تواس وقت پر شخص ان اعمال کو جان لے گا

جولے کر آیاہے۔

ان آیوں کے پڑھنے سے معلوم ہو تا ہے کہ قیامت سامنے آگئی ہے یس قرآن کویر هیں اور قیامت کویاد کریں اس لئے کہ قیامت آنے والی ہے قیامت کے دن کے لئے کچھ اعمال ہم کرلیں ،اللہ تعالیٰ بار بار قیامت کویاد د لاتے ہیں چنانچہ جا بجاار شاد فرماتے ہیں کہ اے ایمان والو!اللہ سے ڈرواور اس کے سامنے پیشی کویاد کرو،اللہ تعالیٰ سے کچھ بھی پوشیدہ نہیں وہ دلوں کے خطرات کو بھی جانتے ہیں ﴿إِنَّهُ عَلِيْمٌ بِذَاتِ الصُّدُوْرِ ﴾ ان کی شان ہے، ہم خوف پیدا کریں اس سے نجات ہوگی ، اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿إِنَّ الَّذِيْنَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ بِالْغَيْبِ لَهُمْ مَّغْفِرَةٌ وَّ أَجْرٌ كَبِيْرٌ ﴾ لِعِن بيبيَك جولوگ اینے پرور د گار سے بن دیکھے ڈرتے ہیں ان کے لئے مغفرت ہے اور بڑا اجر ہے۔ الله كاخوف اور الله ورسول كي محبت يهي دو چيزيں اصل بيں، ايمان كي شان ہی ہے کے مال سے زیادہ، باب سے زیادہ، اولاد سے زیادہ حتی کہ این جان سے زیادہ محمد رسول اللہ علیہ سے محبت ہو، حدیث یاک میں وار د ہے آب عليه ارشاد فرمات بي "لايو من احدكم حتى اكون احب اليه من والده وولده والناس اجمعين "ليني اس وقت تك تم مين كاكوئي مومن کامل نہیں ہوگا جب تک کہ میں اس کے نزدیک اس کے باپ، اس کی اولاد اورسب لو گوں سے زیادہ محبوب نہ ہو جاؤں۔

جب تک طبیعت کو شریعت کے تابع نہ کردے ایمان کامل نہیں ہو تا

رسول الله علی کارشاد ہے "لایو من احد کم حتی یکون هو اه تبعاً لما جئت به" لیعنی تم میں سے کوئی اس وقت تک مومن کامل نہیں ہوگا جب تک کہ اس کی خواہش میری لائی ہوئی شریعت کے تا بعنہ ہوجائے۔

اس سے معلوم ہوا کہ ایمان والوں کوالیا ہونا چاہئے کہ نہ اپنی رائے ہو، نہ اپنی پند ہو، نہ اپنی چاہت ہو، نہ اپنی مرضی ہو بلکہ اللہ ورسول کی مرضی کے مطابق زندگی گذاریں، شادی بیاہ، لینا دینا، کاروبار سب شریعت کے مطابق کریں اور اس کے لئے اس بات کی ضرورت ہے کہ شریعت کے مسائل سیکھیں۔

حدیث میں آیاہے کہ اگرایک آدمی سور کعت نفل پڑھے اور دوسر اآدمی ایک مسئلہ سیکھ لے توبہ اس نفل پڑھنے والے سے بہتر وافضل ہے بیہ مدار س وینیہ جو قائم ہیں یہاں علم ہی کی خدمت ہوتی ہے، علم پڑھا جاتا ہے، قرآن پڑھا جاتا ہے، حدیث پڑھی جاتی ہے، فقہ کی تعلیم ہوتی ہے، قرآن پاک حفظ کیا جاتا ہے۔

اللہ اکبر! قرآن کی حفاظت کا جو وعدہ اللہ نے فرمایا ہے وہ اسی طرح پورا ہور ہا ہے کہ مسلمانوں کے بیچ قرآن حفظ کرتے ہیں، قرآن کی آیات کو اپنی سینے کے اندر محفوظ کرتے ہیں، یہ بہت بڑی دولت ہے اور بہت بڑی نعت ہے، مسلمانوں کے ذمہ ہے کہ اپنی ضروریات سے بچاکر ان مدارس کی امداد کریں، یہی مال آخرت ہیں کام آئے گا۔

مال و اولاد تری قبر میں جانے کے نہیں
جھ کودوزخ کی مصیبت سے چھڑانے کے نہیں
جز عمل گور میں کوئی بھی ترا یار نہیں
کیا قیامت ہے کہ تو اس سے خبردار نہیں
اللہ تعالیٰ سے دعا کریں کہ اللہ تعالیٰ ہم کوعمل کی توفیق عطا فرمائے،
حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا قول میں سنایا کر تاہوں کہ انسان کی زندگی تین دن
ہے،ایک دن وہ جو گذر گیااورایک دن وہ جو آنے والا ہے، وہ ملے یانہ ملے،
ایک دن وہ جو موجود ہے، گذر نے والا تو گذر گیا، آنے والا کا پیتہ نہیں،اس کئے
ایک دن میں جو کرنا ہے کرلیں،اورایک صحابی سے منقول ہے کہ زندگی کل

ایک اور بزرگ فرماتے ہیں کہ زندگی تین سانس ہے، ایک سانس جو لے چکے اور دوسری سانس جو آنے والی ہے معلوم نہیں وہ آئے یا نہ آئے اس لئے ہر سانس کو آخری ہی سانس سمجھنا چاہئے۔

تین ساعت ہے ، ایک ساعت جو گذر چکی اور دوسری ساعت وہ جو آنے والی

ہے پیتہ نہیں آ وے بانہ آ وے اور تبسر ی ساعت وہ ہے جو ملی ہو کی ہے اسی ایک

ساعت میں جو کرناہے کرلیں۔

ہمارے بزرگوں نے موت کو کس طرح یاد رکھااور ہر وقت آخرت کو پیش نظر رکھااور ہر سانس آخرت کی تیاری میں صرف کیا، ہائے افسوس! ہم نے موت کو بالکل بھلادیا، آخرت سے بالکل غافل ہو بیٹھے، سب سے زیادہ ول كونرم كرنے والى چيز موت كى ياد ہے، رسول الله عليه ارشاد فرماتے ہيں كه "اكثر وا ذكر هازم اللذات الموت" لذتوں كو توڑنے والى چيز يعنى موت كو كثرت سے ياد كرو۔

آب علی اس نے یہ اس لئے فرمایا کہ قلب میں رفت پیدا ہو اور آدمی آخرت کی طرف متوجه ہو،لہذاہم کو جاہئے کہ موت کا دھیان رکھیں اور اس بات کو پیش نظر رکھیں کہ اللہ کے سامنے جانا ہے اوراس زندگی کا جواب دیناہے،سب کیا ہواوہاں سامنے آئے گااور یہاں جو کچھ ہم کررہے ہیں سب لكها جاربا ب الله تعالى فرمات بي ﴿ كُلُّ صَغِيْرٍ وَّ كَبِيْرِ مُسْتَطَرٌ ﴾ يعنى ہر چھوٹی اور بڑی چیز لکھی جارہی ہے، نیز ارشاد فرماتے ہیں کہ ﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَّرَهُ وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَّرَهُ ﴾ لِعنى جوزره برابر نیکی کرے گااس کو دیکھے گااور جو ذرہ برابر بدی کرے گااس کو بھی دیکھے گا، نیز ارشاد فرمات بي ﴿ فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحاً وَّلاَيُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَداً ﴾ يعني سوجو شخص اين ربسے ملنے كى آرزو رکھے (اور ان کا محبوب ومقرِب بنتا جاہے ) تو (مجھ کو رسول مان کر میری شریعت کے موافق ) نیک کام کر تارہے اور اینے رب کی طاعت میں کسی کو شریک نه کرے۔

پس جس کو لقاءاللہ کا یقین ہوگا دہ عمل صالح کرے گا، ہمارے برزگوں کو یہ بات حاصل تھی اس لئے اعمال صالحہ کے حریص تھے اور آپنے او قات کو ذکر

و فکر میں گذارتے تھے جبیبا کہ حضرت داود طائی کے متعلق میں نے پڑھا ہے اور یه ان کا ایک حال تھا، دوسروں کیلئے ان کی تقلید اور نقل ضروری نہیں، بزرگوں کی سب احوال میں نقل نہیں کی جاتی ،ان کی حالت یہ تھی کہ جب کھانے کی حاجت ہوتی توستو گھول کریی لیا کرتے تھے،روٹی جاول وغیرہ نہیں کھاتے تھے، لوگ یوچھتے کہ حضرت! آپ صرف ستو کھاتے ہیں اس کی کیا وجہ ہے؟ تو فرماتے کہ جتنی دیرییں کھانا کھاؤں گا میرا بچاس آیت کا نقصان ہوجائے گا۔ سجان الله! حضرت داود طائی کے نزدیک اینے او قات کی کتنی قدر و قیمت تھی اور ان حضرات کو قر آن یاک سے کیساشغف تھا، بات پیرتھی کہ ہر وقت ان کو آخرت متحضر تھی اس لئے اس کی تیاری میں لگے رہتے تھے، بزر گول نے فرمایا ہے کہ اس امت سے سب سے پہلے جو چیز نگلی یا کمزور ہوئی وہ آخرت کا تصور اور آخرت کایقین ہے، ہم یہ سمجھتے ہیں کہ ہم کو ہمیشہ دنیا ہی میں رہناہے الله تعالى فرماتي بين ﴿ كَلاَّ بَلْ تُحِبُّونَ الْعَاجِلَةَ وَتَذَرُونَ الْاخِرَةَ ﴾ بركز اییا نہیں بلکہ تم دنیاہے محبت رکھتے ہواور آخرت کو چھوڑ بیٹھے ہو۔ تو بھائی!اگر ہم کو یہ یقین ہے کہ اللہ کے سامنے جانا ہے اور زندگی کا جواب دینا ہے تو ہم کو حاہیۓ کہ عمل کریں ، شریعت کے مطابق زندگی گذاریں ، اپنے سارے امور میں سنت کا لحاظ کریں خود بھی صالح بنیں اور دوسروں کو بھی اس کی دعوت دیں، مومن کی یہی شان ہے،اللہ تعالی فرماتے مِن ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِناتُ لَعْضُهُمْ اَوْلِيَاءُ لَعْض يَأْمُرُوْنَ

بِالْمَعُرُوْفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكُو الْمُنْكُولِ لَعِنَى مومن مرد اور مومن عورتیں آپس میں ایک دوسرے کواچھی بات کا آپس میں ایک دوسرے کواچھی بات کا تحکم دیتے ہیں اور بری بات سے روکتے ہیں۔

ای لئے میں تو برابر کہا کرتا ہوں کہ آپ د نیا کاسب کام کریں، تجارت کریں، ملاز مت کریں، کاروبار کریں، شریعت نے منع نہیں کیا، روزی حاصل کرنا بھی عبادت ہے ، ہاں بس انتا لحاظ ضرور کریں کہ شریعت کے مطابق ہو، ایپ کو آزاد نہ جھیں، ناجائز میں مبتلانہ ہوں، حدیث شریف میں آتا ہے کہ جو تاجر سچا ہووہ قیامت میں صدیقین کے ساتھ ہوگا، اس لئے تجارت کریں، روزی کمائیں گر اٹھال صالحہ ہے غافل نہ ہوں، نماز روزہ سے غافل نہ ہوں، مال ہو تو حساب کر کے اس کی زکوہ ڈکالیں، کسی کی حق تلفی نہ کریں، کسی کا مال مو تو حساب کر کے اس کی زکوہ ڈکالیں، کسی کی حق تلفی نہ کریں، کسی کا مال بندوں کے حقوق اور اللہ کے بندوں کو ادا کریں۔

حضرت مولانا گنگوہی رحمۃ اللہ علیہ برکا تیب رشیدیہ میں تحریر فرماتے ہیں، حدیث کا مضمون ہے کہ اگر کوئی شخص کسی کا چھرتی مال ناجائز طریقہ سے لیے لئے گؤ تو فیامت کے ون اس کی سات سومقبول نمازیں اللہ تعالی چھین کر صاحب حق کو دے دیں گے۔

ای طرح حضور اقدس عظی نے ایک و فعہ دریافت فرمایا کہ مفلس کون سے علیہ اسے معلی کی جس کے ایک علیہ اسے سیجھتے ہیں جس کے

پاس مال و دولت نہ ہو، آپ عَلِی ہے نے فرمایا نہیں، مفلس وہ ہے ہو بہت ی نکیاں لے کر قیامت کے دن اللہ تعالی کے دربار میں حاضر ہو گا پھر ہر طرف سے مدی کھڑے ہوں گے، کوئی کہے گاکہ اے اللہ!اس نے مجھے سایاتھا، کوئی کہے گاکہ یااللہ اس نے مجھے گالیاں دی تھیں، کوئی کہے گامیر ا مال غصب کیا تھا، اس طرح بہت سے مدیق اپنے حقوق کا مطالبہ کریں گے اور سب کواں کی نکیاں تقسیم کر دی جا کیں گی، بالآخر نوبت یہاں تک پہنچے گی کہ سب نکیاں ختم ہو جا کیں گی اس کے بعد بھی مدعیوں کے حقوق باقی رہیں گے توان کے گناہ ورک کے کا کہ اس طرح وہ نکیوں سے خالی ہو کر گناہوں کا بوجھ لادے ہوئے جہنم میں بھیج دیا جائے گا، یہ ہے مفلس۔

صدیث شریف میں آتا ہے کہ "المسلم من سلم المسلمون من السانه ویده" یعنی مسلمان تووہ ہے کہ اس کے ہاتھ اور زبان سے مسلمانوں کو تکیف نہ پہنچے۔

زبان کی حفاظت بے حد ضروری ہے، یہ زبان کبھی تھکتی نہیں، زبان سے بہت زیادہ گناہ ہوتے ہیں قیامت میں اس کی وجہ سے بہت ندامت اٹھائی پڑے گی، حدیث شریف میں آتا ہے کہ لوگوں کو جہنم میں او ندھے منہ گرانے والی ان کے زبان کی کھیتیاں ہوں گی، نیز حدیث شریف میں آتا ہے کہ جس کو اللہ اور قیامت پر ایمان ہو اس کو چاہئے کہ بولے تو حق بولے، خیر کا تکلم کرے ورنہ خاموش رہے۔

بھائی!اگر کوئی چیچہ ہواور اس میں نجاست لگی ہوئی ہو پھر اسی چیچہ سے گوشت یا فیرین یا کوئی عمدہ سے عمدہ چیز نکالی جائے تو کیا کوئی شخص اس کو کھائے گا؟اسی طرح سجھے کہ ہماری زبان دل کا چیجہ ہے،ہم نے زبان کو جھوٹ بول کر اور غیبت کر کے اور گالی گلوچ کر کے نایاک کر لیاہے اس لئے عمدہ سے عمدہ چیز بھی اس زبان سے لذیز نہیں معلوم ہوتی ، الله والوں کا توبیہ حال ہو تاہے کہ ان کی زبان یاک،ان کادل یاک،ان کا خیال یاک،اس لئےان کی ہربات میں اثر ہوِ تاہے،ان کو قرآن میں بھی لذت ملتی ہےاور ذکر اللہ میں بھی حلاوت ملتی ہے۔ بخدا قرآن میں آج بھی وہی اثرہے لیکن چو نکہ ہماری زبان نایاک ہے ہمارادل نایاک ہے اس وجہ ہے ہم پر اس کا اثر نہیں ہو تا ،اللہ کے ذکر میں بڑی لذت ہے مگراس لذت کو حاصل کرنے اور محسوس کرنے کے لئے دل جاہئے گناہوں کے زنگ ہے دل کو یاک کرنا جاہئے تب ذکر اللہ اور تلاوت کلام اللہ کی لذت و حلاوت محسوس ہو گی۔

اس کی ایک مثال بیان کرتا ہوں کہ آدمی بہت نفیس حلوا بنائے مشک وعنبر اور زعفران وغیرہ شامل کرے خوب لذیذ حلوا تیار کرے اور اس حلوے کو کھا کر پھر تھوڑا ساز ہرا تھا کر پی لے تو کیا حال ہوگا؟ حلوے کی قوت کچھ کام کرے گیا اس پرغالب آجائے گا؟ اسی طرح عبادت کرے جب آدمی گناہ کرتا ہے تو اس کو عبادت کی حلاوت نہیں ملتی ، ورنہ اللہ کی عبادت میں ، گناہ کر تاہے تو اس کو عبادت کی حلاوت اور وہ مزہ ہے کہ آدمی کو دنیا ہی ذکر و نماز اور تلاوت میں وہ لذت ، وہ حلاوت اور وہ مزہ ہے کہ آدمی کو دنیا ہی

سے ہور ہاہے۔

میں جنت کا مزہ ملنے لگتا ہے۔

آہ! مولانا محمہ علی جو ہر کا ایک شعریاد آیا، یہ عالم تو نہیں تھے لیکن علماء کی صحبت میں رہے تھے، حضرت شیخ الہند رحمۃ اللہ علیہ کا فیض ان کو پہنچا تھا تو دیکھئے ان کا کیاحال ہے اور کیا فرمارہے ہیں۔

هر حال میں راضی بر ضاہو تو مزہ دیکھ دنیا ہی میں بیٹھا ہوا جنت کا مزہ دیکھ بہلول داناً ایک بزرگ تھے ، ایک د فعہ وہ متانہ وار حجومتے ہوئے جلے جارہے تھے، کسی نے ان سے کہا حضرت! کہئے مزاج کیسا ہے؟ فرمایا اس شخص کا حال کیا یو چھتے ہو جس کی مرضی کے مطابق سارانظام عالم چلتا ہے،اس نے کہا اسی وجہ سے لوگ آپ کو دیوانہ کہتے ہیں بھلا یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ سارا نظام عالم آپ کی مرضی کے مطابق چلتا ہو؟ تو فرمایا کہ بھائی پہلے اس بات کو سمجھو، اور یہ بتاؤ کہ عالم کا یہ نظام جو چل رہاہے ہیہ کس کی مرضی سے چل رہاہے؟اس نے جواب دیا کہ سب کچھ اللہ کی مرضی سے ہو تاہے،اور سارے نظام عالم میں اسی کی مشیت اور ارادہ کار فرماہے ، تو فرمایا کہ جب تم کویہ تسلیم ہے تواب میری بات سنو کہ میں نے اپنی مرضی کواللہ کی مرضی میں فناکر دیاہے میری اپنی کوئی مرضی نہیں اور اپنا کوئی ارادہ نہیں جوان کی مرضی ہو وہی میری مرضی ہے، پس جو کچھ ہور ہاہے وہ انکی مرضی سے ہور ہاہے تو سمجھو کہ وہ میری ہی مرضی

سبحان الله! فنائے ارادہ کو حضرت بہلول داناً نے کیسے عمدہ عنوان سے

سمجھا دیا اگر انسان اپنی مرضی اور اپنے ارادہ کو اللہ کی مرضی میں فنا کردے تو ہمیشہ باکیف رہے، بھی اس کو بے کیفی حاصل نہ ہو کیوں کہ انسان بے کیف اور باکیف جو ہو تا ہے وہ اسی وجہ سے کہ اپنی تجویز کو باقی رکھتا ہے چنانچہ جب حالات اپنی مرضی کے موافق پیش آتے ہیں تو باکیف ہوجا تا ہے اور جب مرضی کے خلاف کوئی بات ہوتی ہے تو بے کیف اور مکدر ہوجا تا ہے اگر اپنی تجویز کو چھوڑ دے اور اللہ کی تجویز پر راضی رہے توراحت پاجائے اس موقع پر تجویز کو چھوڑ دے اور اللہ کی تجویز پر راضی رہے توراحت پاجائے اس موقع پر اپنا ہی ایک شعریاد آیا۔

چھوڑدے چون وچرا تجویزے کیا کام ہے ہے وہی فائز جو اُن کا بندہ بدام ہے

ہماراعقیدہ بیہ ہے کہ "والقدر خیرہ وشرہ من اللہ تعالیٰ" جو کچھ پیش آتا ہے،جو حالات اللہ کی طرف سے آتے بیش آتا ہے،جو حالات اللہ کی طرف سے آتے بین اس میں بڑی حکمت اور مصلحت ہوتی ہے، ہمیں کیا خبر،اللہ تعالیٰ ہی علیم و تحکیم ہیں۔

ایک نادان بچہ جو بیار ہے اور حکیم نے اس کے لئے میٹھا کھانا مضر بتلایااور کہہ دیا کہ اس کو مٹھائی مضر ہے، اس کو ہرگز نہ دئ جائے، اب وہ بچہ ضد کرتا ہے کہ ہم کو مٹھائی دیجئے مگر ماں باپ سمجھتے ہیں کہ بچے کے حق میں شفقت و محبت کا تقاضا یہی ہے کہ جو چیز اس کے لئے مضر ہے اس کو نہ دی جائے، چنا نچہ باوجود ضد کے بیچ کو مٹھائی نہیں دیتے اور بیر نہ دینا مین شفقت و محبت ہے،

اسی طرح اللہ تعالیٰ اپنے بندوں پر ماں باپ سے کہیں زیادہ شفق ہیں وہ جو پھے

کرتے ہیں اسی میں ہماری بھلائی مضمر ہے، ہم اس کی حکمت اور مصلحت نہیں
جان سے ، ہماری مثال بالکل نادان بیے کی سی ہے، اللہ تعالیٰ ہماری مصلحت کو
ہم سے کہیں زیادہ جانتے ہیں، چنانچہ خود ہی ارشاد فرماتے ہیں کہ ﴿عَسیٰ اَنْ تُحِبُّوْا شَیْئًا وَ هُوَ شَرِّ لَکُمْ
تکر هُوْا شَیْئًا وَهُو خَیْرٌ لَکُمْ وَ عَسیٰ اَنْ تُحِبُّوْا شَیْئًا وَ هُو شَرِّ لَکُمْ
وَ اللّٰهُ یَعْلَمُ وَ اَنْتُمْ لاَتَعْلَمُونَ ﴾ اور بیات ممکن ہے کہ تم سی امر کو گرال
سمجھواور واقع میں وہ تمہارے حق میں خیر اور مصلحت ہواور بیہ بھی ممکن ہے
کہ تم کسی امر کو مرغوب سمجھواور واقع میں وہ تمہارے حق میں باعث خرابی کا
ہواور (ہرشکی کی حقیقت حال کو) اللہ تعالیٰ جانتے ہیں اور تم نہیں جانتے (اس
کے اپنی رغبت و کر اہت پر بھی عمل نہ کر وجو پھے حکم ہو جاوے اس میں مصلحت
سمجھ کر اس پر کاربند رہاکرو)

الله تعالی این بندول پر مهربان ہے رؤوف بالعباد ہے اس کی مهربانی اور رحمت کی شان دیکھوکہ جولوگ الله تعالی کی نافر مانی کرتے ہیں اس کی عبادت سے روگردانی کرتے ہیں، اس کو نہیں مانتے، وہ ان کو بھی روزی دیتا ہے، مال دیتا ہے، اولاد دیتا ہے، دنیا میں ساری نعمتوں سے نواز تا ہے اس لئے کہ وہ رب العالمین ہے، ہاں مگر قیامت میں ایمان والوں اور تقویٰ کی زندگی گذار نے والوں کو جنت ملے گی ہوا ممن خوا من خاف مَقَامَ رَبِّهِ وَ نَهَی النَّفْسَ عَنِ الْهَوٰی فَاِنَّ الْجَنَّةَ هِی الْمَا وٰی کی خواہونے سے ڈرا ھی کی الْمَا وٰی کی جو شخص (دنیا میں) اپنے رب کے سامنے کھڑا ہونے سے ڈرا ھی الْمَا وٰی کی جو شخص (دنیا میں) اپنے رب کے سامنے کھڑا ہونے سے ڈرا

ہوگااورنفس کو (حرام) خواہش سے روکا ہوگا توبیشک جنت اس کا ٹھکانہ ہوگا۔

بزرگوں نے لکھاہ کہ اعمال کے عنداللہ قبول ہونے کی دوشرطیں ہیں

ایک یہ کہ وہ عمل سنت کے مطابق ہواور دوسری شرط یہ ہے کہ اس عمل میں
اخلاص ہو لیعنی وہ اللہ ہی کے لئے کیاجائے جب یہ دونوں شرطیں جمع ہوں تو

محمود کہ کامیاب ہوگئے، اس لئے ہم کو اس کا اہتمام کرنا چاہئے کہ ہمار اسب
کام سنت کے مطابق ہواور ہرعمل میں اللہ ہی کی رضا مطلوب ہو، ہمار اہنا ہولئا،
کمانا بینا، ملنا جلنا، مرنا جینا، سب اللہ ہی کے لئے ہونا چاہئے، جب ہم اللہ کے
مطابق ہو تو ہم کو اللہ ہی کا ہوکر رہنا چاہئے، اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿قُلْ إِنَّ عَلَمُ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّ

اور جب بندہ اللہ تعالیٰ کے لئے کوئی کام کرتاہے تواس کواجر و تواب بھی خوب ہی خوب مطافرماتے ہیں ، چنانچہ حدیث شریف میں آیا ہے کہ ایک کھجور کی گھٹلی اللّٰہ کی راہ میں خالص نیت سے کسی نے دے دیا تواللہ تعالیٰ اس کو بڑھاتے رہتے ہیں یہاں تک کہ اس کو احدیباڑ کے برابر کر دیں گے۔

صحابہ کے اندر وہ خلوص تھا کہ ان کا ایک مُد بُو غیر صحابی کے احد پہاڑ کے برابر سونے سے بڑھ کر ہے، اس خلوص کو بھلا کون پہنچ سکتا ہے، جن کو بیہ شرف ملا کہ حضور علیقی کی زیارت سے مشرف ہوئے، آپ علیقی کی پاک

صحبت سے نوازے گئے، آپ کے پیچھے نماز پڑھی، آپ کے ساتھ جہاد کیا،ان کے حال کا کیا یو چھنا۔

﴿ اَلاَ اِنَّ اَوْلِيَاءَ اللهِ لاَ حَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَهُمْ يَحْزَنُوْنَ اللَّهِ لاَ حَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَهُمْ يَحْزَنُوْنَ اللَّهِ لاَ حَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَهُمْ يَحْزَنُوْنَ اللَّهِ المَنُوْا وَكَانُوْا يَتَّقُوْنَ ﴾ يادر كھو! اللہ كے دوستوں پرنہ كوئى انديشہ ہے نہ وہ مغموم ہوتے ہيں، اور وہ وہ لوگ ہيں جوايمان لائے اور پر ہيزر كھتے ہيں۔

اس آیت ہے معلوم ہوا کہ جن کے اندرا بمان ہے اور وہ اللہ سے ڈرتے ہیں یہی اللہ کے ولی ہیں اور ایمان و تفویٰ کا نام ولایت ہے۔

اب دعا یجئے کہ اے اللہ! ہم کو اپنی محبت عطافر مااور دین پر عمل کرنے کی توفیق عطافر ما، قر آن مجید سے اور حدیث پاک سے ہم کو صحیح وقوی تعلق پیدا ہو جائے ، ہماری زندگی فرمال بر داروں کی زندگی بن جائے ، اے اللہ! ہم سب کو اپنی محبت عطافر ما، اور اپنے پیارے محمد رسول اللہ علیہ کی محبت عطافر ما، آپ علیہ کی اتباع ظاہری و باطنی ہم کو نصیب فرما، بزرگان دین کے فیض سے ہم کو مالامال فرما، ہمارے مردہ قلوب کو زندہ فرما۔

اے اللہ! ہمارے اندر محبت واتحاد پیدا فرما اور دین کا صحیح جذبہ ہم کو عطا فرما، ہماری غفلتوں کو دور فرما، اے اللہ! ہمارے گناہوں کو معاف فرما، پی یاد کی ہم کو توفیق عطا فرما، اے اللہ! ہم نے اپنی زندگی برباد کرلی ہے ہماری باقی زندگی کو اپنی طاعت اور فرماں برداری میں لگا، اے اللہ! ہم سب پر رحم فرما۔

ربنا تقبل منا انك انت السميع العليم، آمين يا رب العلمين.

## حيفات المومنين

## اقتباس

توبہ سے رکنا شیطانی اغواء ہے، اگر تمہارا گواں یہ ہے کہ جب ہم گناہ سے باز ہی نہیں آئیں گے اور جب کہ توبہ پر ثابت قدم نہیں تو ہو ہے۔ کا حاصل ہی کیا؟ یہ سب شیطانی چکے ہیں، کیا تم پر یہ باتیں تمام ہیں کہ تم گناہ کرنے تک زندہ رہو گے؟ بہت ممکن ہے کہ نئے گناہ سے قبل ہی تم مرجاؤ،اس قتم کا ڈرمحض فضول اور لغو ہے، تمہاراکام صرف اس قدر ہے کہ تو بہ سیچ دل سے کرو۔

## تعارف

از مولانا مجیب الله صاحب ندوی جامعة الر شاداعظم گدُه و حضرت مولانا دامت برکاتهم کی طبیعت یو نهی ناساز رای ہے، آج الله آباد سے آنے میں کافی تکلیف اٹھانی پڑی چنانچہ عین جمعہ کی نماز کے وقت کار سے تشریف لائے اور آنے کے بعد مجھ سے فرمایا کہ اگر تمہاری محبت کا خیال نہ ہوتا تواللہ آباد میں طبیعت آئی خراب ہو چکی تھی کہ جی چاہتا تھا کہ تار دے دوں کہ میں نہیں آسکنا مگر بس محبت میں چلا آیا، حضرت کا بیہ میرے اوپر اور تمام اہل شہر پر بہت بڑا کرم اور احسان ہے کہ حضرت نے باوجود ناسازی طبع کے تشریف لانے کی زحمت فرمائی اور حضرت کے دست مبارک سے جامعة الر شاد میں مسجد کی بنیاد رکھی گئی، اس وقت بھی حضرت پر تکان اور ضعف غالب ہے میں مسجد کی بنیاد رکھی گئی، اس وقت بھی حضرت پر تکان اور ضعف غالب ہے اس لئے زیادہ زحمت تو نہیں وینا چاہتا لیکن دعا کے ساتھ کچھ تھوڑا سابیان فرمانے کی درخواست کروں گا۔

ایک بات اور عرض کردوں کہ حضرت کے تعارف کے سلسلہ میں کچھ عرض کرنے کی چنداں حاجت تو نہیں اس لئے کہ جضرت کی ذات گرامی خود مشہور ومعروف ہے لیکن میں اپنے جذبات کے اظہار کے لئے چند باتیں عرض کرناچا ہتا ہوں، خداکا شکر ہے کہ اس خادم کو تمیں برسوں کے اندر جتنے لوگ گذرے ہیں سب کی خدمت میں حاضر ہونے کی سعادت حاصل ہے اور سبھی کے یہاں اپنا کچھ وقت گذارنے کی کوشش کی ہے اور اب عمر کے اور سبھی کے یہاں اپنا کچھ وقت گذارنے کی کوشش کی ہے اور اب عمر کے

آخری حصہ میں حضرت مولانا پر تا بگڈھی دامت برکا تہم سے میرا تعلق ہے اور اس سلسلہ میں چو نکہ حضرت خود بہال موجود ہیں اس لئے بہت کمبی چوڑی بات نہیں کہتا بس صرف ایک شعر پڑھ کرا پنے تعارف کو ختم کر تا ہوں ۔ افاقہا گردیدہ ام ، مہر تابال ورزیدہ ام بسایار خوبال دیدہ ام کین تو چیزے دیگری

یعنی بہت گھوہ پھرا ہوں اور بہت دیکھاہے گر اللہ تعالیٰ نے جو تواضع، جو فاکساری و سادگی آپ کو عطا فرمائی اور اللہ تعالیٰ سے تعلق آپ میں محسوس ہواوہ بہت کم دیکھا، اور میں تو کہا کر تاہوں کہ اگر آپ حضرت کی خدمت میں بہنچ جائیں تو ایسامحسوس کریں گے کہ گویا ہم ایک وادئ محبت میں بہنچ گئے ہیں اور یہ میں اس لئے عرض کر دیتا ہوں کہ ہمارا یہ طریقہ ہو گیاہے کہ بزرگوں کی قدر ان کی زندگی میں نہیں کرتے، ان سے تعلق تو کیاان کی خالفت کرتے ہیں مگر ان کے بردہ فرماجانے کے بعد ان کی خوب قدر کرنے لگتے ہیں، عالا نکہ اگر ان کی زندگی میں ان سے تعلق رکھیں اور ان کے پاس آمد ور فت رکھیں تو یہ حضرات بہت کچھ سکھادیں اس بنا پر الفر قان کے دو تین شارے میں میں میں نے یہ مضمون لکھا تھا کہ بزرگوں کی قدر ان کی زندگی میں کرنی چاہئے میں میں میں نے یہ مضمون لکھا تھا کہ بزرگوں کی قدر ان کی زندگی میں کرنی چاہئے میں میں میں نے یہ مضمون لکھا تھا کہ بزرگوں کی قدر ان کی زندگی میں کرنی چاہئے وفات کے بعد ان کی قدر کرنے سے کوئی فائدہ نہیں۔

بس بیہ چند باتیں مجھے عرض کرنی تھیں اب حضرت مولانادامت برکا تہم سے گذارش کروں گا کہ جتنی دیر بہت آسانی سے ہوسکے پچھ ارشاد فرمائیں حضرت کے ضعف کے خیال سے زیادہ بوجھ نہیں ڈالنا چاہتا، اب آپ حضرت کا بیان سنیں۔

أَلْحَمْدُ لِلّهِ! نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنُوْمِنُ بِهِ وَ نَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ، وَنَعُوْدُ بِاللّهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّنَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللّهُ فَلاَ مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُضْلِلْهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لَآالِلَهُ اللّهُ لَلّهُ وَمَنْ يُضْلِلْهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لآالِلهُ اللّهُ وَحْدَهُ لَاشَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنَا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ وَحْدَهُ لَاشَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنَا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُوْلُهُ، وَ صَلّى اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلّمَ ، وَسُولُهُ، وَ صَلّى اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلّمَ ،

أمَّا بَعْدُ! فَأَعُوْذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ، بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحْمَٰنِ اللَّهِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ اللَّهِ اللَّهِ الرَّحْمَانِ اللَّهِ الرَّحْمَانِ اللَّهِ اللَّهِ الرَّحْمَانِ اللَّهِ اللَّهِ الرَّحْمَانِ اللَّهِ اللَّهِ الرَّحْمَانِ اللَّهِ الرَّحْمَانِ اللَّهِ الرَّحْمَانِ اللَّهِ الرَّحْمَانِ اللَّهِ الرَّحْمَانِ اللَّهِ الرَّحْمَانِ اللَّهِ الرَّعْمَانِ اللَّهِ الرَّعْمَانِ اللَّهِ الرَّعْمَانِ اللَّهِ الرَّعْمَانِ الرَّعْمِيْمِ اللهِ الرَّعْمَانِ اللَّهِ الرَّعْمَانِ اللَّهِ الرَّعْمَانِ اللَّهِ الرَّعْمَانِ اللَّهِ الرَّعْمَانِ اللهِ اللهِ المُعْمَانِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الرَّعْمَانِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِي اللهِ اللهِ

﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُوْنَ الَّذِيْنَ إِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَجِلَتْ قُلُوْبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ اَيَاتُهُ زَادَتُهُمْ اِيْمَانًا وَ عَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُوْنَ الَّذِيْنَ يُقِيْمُوْنَ الْكَيْهِمْ الْمُؤْمِنُوْنَ حَقًّا لَهُمْ دَرَجْتُ الصَّلُوةَ وَمِمَّا رَزَقْنَهُمْ يُنْفِقُوْنَ أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُوْنَ حَقًّا لَهُمْ دَرَجْتُ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَ مَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيْمٌ ﴾

یعنی بس ایمان والے تواہیے ہوتے ہیں کہ جب اللہ تعالیٰ کاذکر آتا ہے تو ان کے قلوب ڈر جاتے ہیں اور جب اللہ کی آیتیں ان کو پڑھ کر سنائی جاتی ہیں تو وہ آیتیں ان کے ایمان کو اور زیادہ مضبوط کر دیتی ہیں، اور وہ لوگ اپنے رب

پر تو کل کرتے ہیں اور جو کہ نماز کی پابندی کرتے ہیں اور ہم نے جو پھھ ان کو دیا ہے وہ اس میں سے خرچ کرتے ہیں، بس سچے ایمان والے یہ لوگ ہیں، ان کے لئے مغفرت ہے کے لئے مغفرت ہے اور عزت کی روزی۔ (سور وُ انفال یہ ۹)

صحابیت کامقام کیسے ملا؟

قرآن توقرآن ہی ہے،اللہ کا مقد س و مبارک کلام ہے،اس کی برکت کا کیا کہنا،اس کی حلاوت کا کیا پوچھنا، میں تو کہنا ہوں کہ یہ جو خطبہ پڑھا گیااس میں بھی اللہ تعالیٰ کی حمد اور اس کی پاکی بیان کی گئی،الحمد للہ یعنی اللہ ہی حمد کو لائق ہے،وہی قابل ستائش ہے اس لئے ہم اس کی حمد اور اس کی تعریف کرتے ہیں اور اسی سے مدو طلب کرتے ہیں اسی پر توکل اور بھروسہ کرتے ہیں اس لئے کہ توکل اور بھروسہ کرتے ہیں اس سنیں اور ہم توجہ سے لئے کہ توکل اور بھروسہ کے لائق تو اللہ ہی کی ذات ہے،اگر ہم توجہ سے سنیں اور ہمارے دل کے اندر ایمان ویقین بھی ہو تو ہماری ہدایت کے لئے کہ حمایہ کو سن کر ایمان لائے،اور میں خطبہ مسنونہ کا فی ہے، چنانچہ ایک صحابی اسی خطبہ کو سن کر ایمان لائے،اور صحابیت کے مقام کو پہنچ گئے۔

الله تعالیٰ کی طرف ہے ہم کو کان سننے کے لئے دیا گیا، آنکھ دیکھنے کے لئے دیا گیا، آنکھ دیکھنے کے لئے دی گئی ، دل غور و فکر کرنے اور سوچنے کے لئے دیا گیا،اگر ان سے کام نہ لیا جائے توضلالت و گراہی آجائے گی چنانچہ اللہ تعالیٰ مشرکین کے صفات میں بیان

فرمات ين كه ﴿ وَلَقَدْ ذَرَانَا لِجَهَنَّمَ كَثِيْراً مِّنَ الْجِنَّ وَالْإِنْسِ لَهُمْ قُلُونٌ لَّا يَفْقَهُوْنَ بِهَا وَلَهُمْ اَعْيُنٌ لَّايُبْصِرُوْنَ بِهَا وَلَهُمْ اْذَانٌ لَّايَسْمَعُوْنَ بِهَا أُولَائِكَ كَالْاَنْعَام بَلْ هُمْ أَضَلُّ أُولَائِكَ هُمُ الْعَلِمُونَ ﴾ بم نے ایسے بہت ہے جن اور انسان دوز خ کے لئے پیدا کئے ہیں جن کے (نام کو تو) دل ہیں مگر ایسے ہیں جن سے (حق بات کو) نہیں سمجھتے (کیونکہ اس کا ارادہ ہی نہیں رتے)اور جن کے (نام کو تو) آئکھیں ہیں (مگر)ایسے ہیں جن سے (نظر استدلال کے طور پر کسی چیز کو) نہیں دیکھتے، اور جن کے (نام کو تو) کان ہیں گرایسے ہیں جن سے (متوجہ ہو کر حق بات کو) نہیں سنتے (غرض) یہ لوگ چویایوں کی طرح ہیں بلکہ یہ لوگ (ان چویایوں سے بھی) زیادہ بے راہ ہیں (کیونکہ) ہولوگ (باوجود توجہ دلانے کے آخرت سے) غافل ہیں۔ د مکھتے! اللہ تعالی مشرکین کے بارے میں یہ فرمارہے ہیں کہ ان کی آ تکھیں ہیں مگر وہ دیکھتے نہیں، کان ہے مگر سنتے نہیں، دل ہے مگر سوچتے نہیں، پس ہم مسلمانوں کو جاہئے کہ آنکھ سے اللہ تعالیٰ کی نشانیوں کو دیکھیں، کان سے حق بات کو سنیں اور دل سے سوچیں تاکہ ہمار ادل بھی واقعی دل بن جائے،اللہ کی یاد سے،اللہ کے ذکر سے،اللہ کے تعلق سے،انبیاء علیہم السلام کی یاک صحبت سے کتنے لوگوں کے دل دل بن گئے، لینی ان کے دل یاک ہو گئے ان کے دل کا تزکیہ ہو گیا، ان کواللہ تعالیٰ سے تعلق ہو گیااور قر آن مجید سے نشق ہو گیا،حضور اقدی عصیہ کے ارشادات گرای ہے شق ہو گیا،اللہ درسول ا

کے جاہنے والے ہوگئے، اگر وہ حضرات حضور علیہ کے ارشادات جن کو حدیث کہتے ہیں محفوظ نہ رکھتے توہم تک وہار شادات عالیہ کیسے پہنچتے ؟ صحابہ کرامؓ نے قرآن یاک کی حفاظت کی،اس کو حفظ کیا،اور قرآن یاک ی تعلیم دی، قر آن پاک کے مطابق اپنی زندگی بنائی ،اسی طرح انہوں نے حضور اقدس عَلِيكَ کی حدیثوں کویاد کیا،اس کو محفوظ رکھا،اللہ تعالیٰ نے دین کی حفاظت کاجو وعدہ فرمایا ہے توان ہی حضرات کے ذ<sup>ا</sup>ر بعیہ دین کی حفاظت فرمائی اوراس کارعظیم کے لئے ان ہی کاا نتخاب فرمایااوران کواس خدمت عالی کے لئے چن لیا، صحابہ کرام کی عجیب شان ہے اور ان حضرات کا بہت برامقام ہے۔ سنئے! مگر دل کو متوجہ کر کے غور سے سنتے اور اس طرح سنئے کہ بات دل میں اتر جائے، اس نیت سے سننے کہ ہم کو اللہ تعالیٰ کے ارشادات برعمل کرنا ہےا بنی زندگی کوا بمانی اور اسلامی زندگی بناناہے،اینے دل کویاک کرناہے،اگر اس طرح سنا جائے تو آج ہماری اصلاح ہوسکتی ہے اور کام بن سکتا ہے، گر سنتے کہاں ہیں اس لئے کہ سننے کے لئے دل جاہئے اور وہ مفقود ہے ، دل ہی میں ایمان رہتاہے،اور اصل شکی ایمان باللہ ہے، یہ بہت بڑی دولت اور بہت بڑی نعمت ہے ،اللہ تعالی کاارشاد ہے کہ ﴿أَجَعَلْتُمْ سِقَايَةَ الْحَاجِّ وَ عِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ كَمَنْ امَنَ بِاللَّهِ وَ الْيَوْمِ الْآخِرِ وَ جَاهَدَ فِي سَبِيْل الله لَا يَسْتَوُنَ عِنْدَالله فَ كَياتُم لوكول نه حجاج كياني بلان كواورمسجد حرام کے آبادر کھنے کواس شخص کے عمل کے برابر قرار دے دیاجو کہ اللہ پر

اور قیامت کے دن پر ایمان لایا ہو اور اس نے اللہ کی راہ میں جہاد کیا ہو؟ یہ لوگ باہم برابر نہیں اللہ کے نزد بیک۔

ایمان نام ہے یقین کا،ایبایقین جس میں کوئی شبہ اور تردو باقی نہ رہے، قر آن پاک کے شروع ہی میں فرمادیا گیاہے ﴿آلَمَ ذَلِكَ الْكِتَابُ لَا رَیْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِیْنَ ﴾ بیراللہ کی کتاب ہے اس میں کوئی شک وشبہ نہیں، راستہ دکھاتی ہے اللہ سے ڈرنے والوں کو۔

## مؤمن كاطغرائے امتیاز

یہ کتاب اللہ ﴿ هُدًى لِلنَّاسِ ﴾ بھی ہے لیکن ہدایت اللی ان بی کو ہوتی ہے جو اللہ سے ڈرئے ہیں اور جن کے دل میں اللہ کاخوف ہے اس کے بعد فرماتے ہیں ﴿ الّذِیْنَ یُوْمِنُونَ بِالْغَیبِ ﴾ لیٹنی وہ بن دیکھے ایمان لاتے ہیں اور مومن کا طغرائے امتیاز یہی ایمان بالغیب ہے ، قیامت میں دیکھ کر تو کافر بھی ایمان لائیں گے مگر وہ ایمان مقبول نہیں ہوگا، ایمان وہی معتبر ہے کہ بن دیکھے ایمان لائی، اللہ کے رسول علی ہے نے جو بچھ فرمادیا ہے اس پر ایسا یقین ہونا وہا ہے کہ آئھ سے دیکھنے پر بھی اس درجہ کا یقین پیدانہ ہو، ہم نے جب آپ کور سول مان لیا تو پھر تر د د اور شک کے کیامعنی ؟ اگر شک اور تر د د ہے تو پھر ہم نے درسول بی کہاں مانا؟ چاہئے کہ حضور علی ہے نے جو بچھ فرمایا س پر بی رایقین ہونا ہو، قرمایا س پر بی رایقین ہو، اللہ کی کتاب ہمارے گھر وں ہو، قر آن میں جو بچھ آیا س کی کامل تصدیق ہو، اللہ کی کتاب ہمارے گھر وں

میں ہے، مدارس میں اس کی تعلیم ہوتی ہے، حدیثیں پڑھائی جاتی ہیں، قرآن مجید
کی تعلیم اعلیٰ درجہ کی عبادت ہے، ہم خود بھی قرآن پڑھیں، اپنے بچوں کو
بھی قرآن کی تعلیم دیں، یہ سب سے بڑی دولت ہے، قرآن عقیدے کی بھی
دعوت دیتا ہے اور عمل کی بھی دعوت دیتا ہے، زندگی کے ہر شعبے سے متعلق
اس میں تعلیم موجود ہے، عقائد، عبادات، معاملات، معاشرت اور اخلاق،
کون سی ایس چیز ہے جس کی تعلیم قرآن میں موجود نہیں ہے؟ اللہ تعالیٰ نے
قرآن کریم کو ﴿ تِنْهَا اللّٰ کُلُ شَیْئی ﴾ فرمایا ہے۔

اگر ہم غور و فکر سے کام لیں تو ہم کو حقیقت معلوم ہو جائے،اس امت سے سب پہلے جو چیز کمزور ہوئی وہ آخرت کا یقین اور آخرت کا تصور ہے اس وقت تک انسان صحیح معنوں میں انسان نہیں بن سکتا جب تک اللہ تعالیٰ کے قانون پڑمل نہ کرے،اس کی کوئی مرضی باقی نہ رہے اس کی کوئی رائے باقی نہ رہے، مومن کاکام یہی ہے کہ وہ اللہ ورسول کی اطاعت کرے،اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں ﴿ یَا یُنْهَ اللّٰذِیْنَ اَمَنُوْا اَطِیْعُوا اللّٰهَ وَ الرَّسُوْلَ ﴾ یعنی اے ایمان والو! خداکی اوراس کے رسول کی اطاعت و فرمانیر داری کرو۔

پس ہم کو چاہئے کہ اللہ ورسول نے جو تھم دیا ہے اس کو کریں اور جس چیز سے منع کیا ہے اس سے باز آ جائیں، بہت لوگ ایسے ہیں جو حضور علی کی سنت سے انحراف کرتے ہیں اور آپ علی کے طریقہ سے بہت دور ہیں پھر بھی عشق و محبت کا دعویٰ کرتے ہیں، بھائی! یہ دعویٰ تو غلط ہے، اللہ تعالیٰ کا تو یہ

ارشاد ہے کہ ﴿مَآ اتّاكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوٰ ا﴾ رسول جوتم کو حكم دين اسے اختيار كرواور جس چيز سے تم كوروك دين اس سے بازر ہو۔

فکرایک آئینہ ہے

انسان خود اپنے اندر غور و فکر کری، فکر ایک آئینہ ہے اس میں ساری چیزیں نظر آجائے پین، اگرہم غور کریں اور اپنے دل کو ٹولیں تو ہمیں نظر آجائے کہ ہمارے دل میں جیسا یقین قیامت کا، جنت و جہنم کا، جزاو سزا کا ہونا چاہئے وہ نہیں ہے، اسی وجہ سے ہم اللہ کی نافر مانی کرتے ہیں اور پھر بھی مطمئن ہیں، مگن اور خوش ہیں، اگر یقین کا مل ہو تا تو معصیت اور نافر مانیوں سے لرزتے، کا نیخ، اس کے قریب نہ جاتے، مگر اصل بات یہ ہے کہ ہماری زندگی کا جو مقصد تھا اس مقصد ہی کو ہم نے بھلادیا، یعنی اللہ کی بندگی، اللہ کے رسول عیلی کا ارشاد ہے کی غلامی، اللہ ورسول کی اطاعت و فرما نبر داری، چنا نچہ باری تعالی کا ارشاد ہے گو مَا خَلَقْتُ الْجِوَّ وَ الْإِنْسَ اِلَّا لِیَعْبُدُوْنِ کی یعنی میں نے جن اور انسان کو اسی لئے پیدا کیا تاکہ وہ ہماری عبادت کریں۔

عبادت تذلل اور عاجزی کانام ہے، بندہ اللہ کے سامنے عاجزی اور گریہ و زاری کرے، لرزتا اور کانیتا رہے، اللہ کے قانون اور اس کی مرضی پر فدا ہوجائے اپنی مرضی کو چھوڑ دے، اپنے عقیدے کو اپنے عمل کو شریعت کے مطابق بنادے، یعنی شادی و غمی میں، لین دین میں، تجارت وملاز مت میں،

اخلاق وعادات میں ، غرض اپنے تمام امور میں شریعت کا لحاظ رکھے اور ان کو سنت کے مطابق انجام دے۔

یے زندگی جو ہمیں دی گئی ہے ہے بہت بڑی دولت ہے اس کے مقابلہ میں مال ودولت ، محل و مکان سب سے بڑی مال ودولت ، محل و مکان سب سے بڑی دولت ، کیل و مکان سب سے بڑی دولت ، کیان کی دولت ہے ، کیس اگر ایمان ویقین ہمارے اندر ہو، اللہ کاخوف ہمارے اندر ہو تواسی سے ہماری زندگی بن جائے گی۔

وہ لوگ جوسرش تھے،جولڑ کیوں کوزندہ و فن کر دیا کرتے تھے،وہ لوگ جو کثرت سے شراب پیا کرتے تھے، چوری کرتے تھے، بدکاری کرتے تھے، ظلم و ستم کرتے تھے وہی ایمان لاکر حضور اکرم علی ایک صحبتوں میں رہ کر کیا تھے اور کیا ہوگئے، جب انہوں نے کلمہ پڑھالااللہ الااللہ محمد رسول اللہ توان کو وہ لذت و حلاوت ملی اور وہ کیفیت حاصل ہوئی کہ انہوں نے اللہ ورسول کے حکموں پر سب بچھ قربان کر دیا، این آخرت کو سنوار لیا۔

کوئی پہ نہ سمجھے کہ دین پڑمل کرنے میں خسارہ ہے اور دنیا کی زندگی کامیاب نہ ہوگی، ایسانہیں ہے بلکہ ہم جتنا بھی اللہ ورسول اللیکی فرمانبر داری کریں گے اسی قدر ہم کو دنیا میں بھی فلاح و کامیا بی حاصل ہوگی اور آخرت میں بھی کامیا بی کا وعدہ ہے، ذرا ہم اس قر آن کو پڑھیں اور اس کو سمجھنے کی کوشش کریں اور اس پڑمل کریں تو دیکھیں پھر کیا ملتا ہے، یہ وہی قر آن ہے جس کو سن کر بڑے بڑے مئر اور مرکش کلمہ پڑھنے گئتے تھے، جب کفار کی یہ کیفیت ہوتی

تقی پھر مومن کی کیا کیفیت ہو گیاس کا اندازہ اس واقعہ سے کیجئے:

اگر میرابیان سنناتھا تو….

حضرت کیم الامت مولانا تھانوی رحمۃ اللہ علیہ جواس آخری دور کے بہت بڑے عالم اور بزرگ گذرے ہیں ، ایک دفعہ جب وہ مکہ معظمہ تشریف لے گئے تھے، وہاں لوگوں نے بیان کی درخواست کی، حضرت نے فرمایا بھائی! اس جگہ بچھ بیان کرنے کی میری ہمت نہیں پڑتی ،احترام کے خلاف معلوم ہو تاہے، پھر لوگوں نے حضرت حاجی المداواللہ صاحب مہاجر کمی رحمۃ اللہ علیہ سے جو حضرت کے مرشد تھے سفارش کرائی تو حضرت نے منظور فرمالیا، وعظ سے بہلے ایک ترکی لڑکے نے قرآن مجید کی چند آ تیوں کی تلاوت کی، اس کی تلاوت سن کر حضرت ہے قرآن میر ابیان سننا تھا تواس لڑکے سے قرآن کیوں پڑھوایا اب تواس کی قرآت سن کر مجھے قدرت باتی نہیں رہی کہ کچھ بیان کر سکوں، بہر کہہ کر وعظ سے عذر فرمادیا۔

سبحان الله! کیما حال تھا کہ بیان پر قدرت نہ رہی اور بہ حال کچھ عربی جاننے پر موقوف نہیں ہے بلکہ جو دل سے قرآن پڑھے اور سنے تو یہ لطف و کیف ملتا ہے، بعض لوگ جو یہ کہہ دیتے ہیں کہ جولوگ عربی نہیں جانتے اور قرآن کا مطلب نہیں سمجھتے ان کو طوطے کی طرح رٹنے سے کیا فا کدہ ؟ تو یہ خیال غلط ہے، قر آن کی تلاوت خواہ سمجھ کر ہویابلا سمجھے ہر طرح موجب اجرو ثواب ہے۔

# امام احمد بن حنبال كاخواب

حضرت امام احمد بن حنبل رحمة الله عليه نے الله تعالی کوخواب میں دیکھا اور بیہ سوال کیا کہ آپ کا قرب پانے والوں نے سب سے زیادہ قرب کس چیز سے حاصل کیا؟ توالله تعالی نے ارشاد فرمایا کہ اے احمد! میرے کلام کی تلاوت سے ، انہوں نے عرض کیا اے میرے رب! سمجھ کریا بلا سمجھے؟ ارشاد ہوا کہ جیسے بھی ہو، سمجھ کر ہویا بلا سمجھے ، دونوں طرح قرب حاصل ہو تاہے۔

اس خواب کو بزرگان دین اور علماء ربانیین نے بیان فرمایا ہے تو بہ جمت ہوسکتا ہے، اس لئے بالیقین سمجھنا چاہئے کہ بلا سمجھے تلاوت سے بھی اجرو ثواب ملتا ہے اور موجب قرب ہے چنانچہ ﴿الْمَ ﴿ بِرِ حِنْ بِرِ بِھی تمیں نیکی کاوعدہ ہے تو ظاہر ہے کہ یہ تو مقطعات میں سے ہے اور اس کے معنی ہم لوگ نہیں جانے تاہم ثواب ملتا ہے، اس طرح جملہ قرات کا بھی یہی حال ہے یعنی ہر ہر حرف کی تلاوت یردس نیکی ملے گی، سمجھ کر ہویا بلا سمجھے۔

صحابہ کرام مضوان اللہ علیم اجمعین کار وبار بھی کرتے تھے، کھیتی باڑی بھی کرتے تھے، کھیتی باڑی بھی کرتے تھے، کھیتی باڑی بھی کرتے تھے، کین ان کواللہ تعالیٰ سے تعلق تھا، اللہ کے محبوب علیہ سے تعلق تھا، قرآن یاک سے تعلق تھا، اس لئے ان کی زندگی نمونہ بن گئی اور لوگ ان حضرات قرآن یاک سے تعلق تھا، اس لئے ان کی زندگی نمونہ بن گئی اور لوگ ان حضرات

کودیکھ کراوران کے کلام کو من من کراسلام میں داخل ہو جاتے تھے۔

## ایک گذارشاورالتماس

ہم کو ضرورت ہے کہ تھوڑی دیے بیٹھ کر انصاف سے غور کریں اور سوچیں کہ ہم نے اپنی زندگی کو کہاں خرج کیا؟ اور اب تک جوزندگی ہماری گذر چکی اس میں ہم نے کیا کیا؟ چونکہ ہم غور نہیں کرتے اس لئے غافل ہیں، مہینوں گذر گئے ،سالوں گذر گئے کتنے دن رات ہم پر آئے اور چلے گئے مگر ہم اس کو سوچتے ہی نہیں کہ ہمیں مرنا ہے ،خدا کے سامنے جانا ہے اور زندگی کا جواب دینا ہے ، جہنم حق ہے اور جنت بھی حق ہے ، پتہ نہیں کہ ہم کو جنت میں بھیجا جائے گایا جہنم میں ، ہم نے اپنی زندگی برباد کردی ،سار اوقت اللہ تعالیٰ کی خار مانی میں گذار اپھر بھی کوئی دھیان اس طرف نہیں۔

بزرگان دین اور بڑے بڑے اولیاء واکا بر کا بیہ حال تھا کہ عبادت کر کے بھی ڈرتے اور لرزتے تھے، اللہ تعالیٰ کے سامنے روتے اور گڑ گڑاتے تھے۔

## فاروق اعظم کی خشیت

حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ فرماتے سے کہ اگر قیامت میں ندا ہو کہ ایک ہی آدمی جہنم میں جائے گا تو میں سمجھوں گا کہ وہ میں ہی ہوں اور اگریہ ندا ہو کہ ایک ہی آدمی جنت میں جیجا جائے گا تو میں سمجھوں گا کہ وہ میں ہی ہوں، حالا نکہ وہ عشرہ مبشرہ میں سے بیں جب بھی اس قدر ڈرتے سے، مگر

آج ہمارے دلوں میں اللہ کاڈر باقی نہیں اور محبت تو بہت بلند چیز ہے۔
بھائی! قلب کو چین وسکون اور اطمینان بغیر ذکر اللہ کے حاصل ہوہی
نہیں سکتا، نہ مال سے سکون واطمینان مل سکتا ہے اور نہ دنیا کی کسی چیز سے،
قلب کوسکون وراحت اور لذت وحلاوت تو بس اللہ کے ذکر اور اللہ کی یاد سے
ہی مل سکتی ہے، ارشاد باری تعالی ہے ﴿ آلَا بِنِدِ کُوِ اللّٰهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُو بُ ﴾
یعنی آگاہ ہو جاؤاللہ کے ذکر ہی سے قلوب کواطمینان ہو تاہے۔

### ذ کراللہ سے غفلت موت ہے

ایک بہت بڑے بزرگ تھے ان کے ایک مرید نے خواب میں دیکھا کہ ہمارے شخ کا انتقال ہو گیا، وہ مصطرب ہو کر گھرسے نکل بڑے، ان کی عجیب کیفیت ہو گئ، رنج و غم کے ساتھ شخ کے گھر کے لئے روانہ ہوئے، جب وہاں پہنچ تودیکھا کہ حضرت بیٹے ہوئے ہیں اور مریدین ومعتقدین اردگر دجمع ہیں، اللہ کی باتیں ہورہی ہیں، مجلس گرم ہے، یہ پہنچ تو دیکھ کر مسرور ہوئے پھر شخ سے عرض کیا کہ حضرت! میں نے ایسا ایسا خواب دیکھا جس کی وجہ سے مجھ کو بہت پریشانی لاحق تھی، اضطراب و بے چینی میں یہاں حاضر ہوا تو حضرت کو اچھا خاصاد کھ کراطمینان ہوا، پھر ان بزرگ نے فرمایا کہ تمہار اخواب بالکل سچا ہے اس لئے کہ جس دن تم نے خواب دیکھا تھا اس دن میر اور د ترک ہو گیا تھا ہیں میری موت ہے، اس کو اللہ تعالی نے تمہیں دکھلادیا۔

اس سے معلوم ہوا کہ ذکر اللہ سے غافل ہونااور اللہ کی یاد سے دل کا خالی ہونایہ بھی موت کے متر ادف ہے، مگر آج ہم اپنے کود یکھیں کہ اپنے دنیوی کار وبار میں کھینس کر اللہ کی یاد اور اس کے ذکر سے کس قدر غافل ہیں، یہی ہماری دینی موت ہے، ہمارے ایمان میں کمزوری آگئ ہے، ضعف بیدا ہو گیا ہے مگراس کی ہم کو خبر بھی نہیں۔

سنئے! ایمان یقین کانام ہے اور اسی یقین کے کمال وقوت کی وجہ سے صحابہ ا کادر جہ بڑا ہے، ایمان لانے کے بعد حضور اقد س علیہ کی صحبت میں رہے، بلکہ حضور علیہ کو جس نے ایک نگاہ دکھے لیااس کی وجہ سے اتنے مقام پر پہنچ گئے کہ بعد والے غوث و قطب بھی ان کے مقام تک نہیں پہنچ سکتے۔ بھائی! ہر چیز کے لئے ایک کسوٹی ہوتی ہے جس سے کھر او کھوٹا ظاہر ہو تا

بھائی!ہرچیز کے لئے ایک سوٹی ہوتی ہے جس سے کھر او کھوٹا ظاہر ہوتا ہے، سونے اور چاندی کے لئے سوٹی ہوتی ہے وہ بتادیتی ہے کہ یہ سونا کھوٹا ہے اور بید کھر اہے، اس طرح ایمان کو پر کھنے کے لئے بھی ایک سوٹی ہے اس پر ایمان کو پر کھنا ہوگا، ایمان کے لئے بچھ صفات کا ہونا لازم ہے لہذا ہمیں یہ دیکھنا ہوگا کہ مومن کی صفات ہمارے اندر ہیں یا نہیں، قرآن پاک میں اللہ تعالیٰ نے بہت جگہ ان صفات کوبیان فرمایا ہے، اگر تدبرسے قرآن پڑھیں اور سنیں تو ان صفات کو معلوم کر سکتے ہیں، چنانچہ ارشاد ہورہا ہے ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِیْنَ اِذَا ذُکِرَ اللّٰهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَ اِذَا تُلِیَتْ عَلَیْهِمْ اَیْکُونَ الَّذِیْنَ اِیْمَانًا وَ عَلٰی رَبِّهِمْ یَتَوَکُّلُونَ الَّذِیْنَ ایُقِیْمُونَ الصَّلُوةَ اَیْکُونَ الَّذِیْنَ اِیْمَانًا وَ عَلٰی رَبِّهِمْ یَتَوَکُلُونَ الَّذِیْنَ ایقیْمُونَ الصَّلُوةَ اَیْکُونَ الَّذِیْنَ ایْقِیْمُونَ الصَّلُوةَ اَیْکُونَ الَّذِیْنَ الْقَیْمُونَ الصَّلُوةَ الْکَانِیْنَ الْکُونَ الَّذِیْنَ الْکُونَ الَّذِیْنَ الْکُونَ الَّذِیْنَ الْکُونَ الْکَانِیْ السَّلُوقَ الْکُونَ الَّذِیْنَ الْکُونَ الْکُونَ الْکُونَ الَّذِیْنَ الْکُونَ الْکُونُ الْکُونِ الْکُونِ الْکُونِ الْکُونِ الْکُونِ الْکُونُ الْکُونِ الْکُونِ الْکُونِ الْکُونِ الْکُونُ الْکُونِ الْکُونِ الْکُونُ الْکُونُ الْکُونِ الْکُونُ الْکُونُ الْکُ

وَمِمَّا رَزَقْنِهُمْ يُنْفِقُوْنَ أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤمِنُوْنَ حَقًّا لَهُمْ دَرَجْتٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَ مَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيْمٌ ﴾

یعنی بس ایمان والے توالیے ہوتے ہیں کہ جب اللہ تعالیٰ کاذکر آتا ہے تو ان کے قلوب ڈرجاتے ہیں اور جب اللہ کی آسیس ان کو پڑھ کرسنائی جاتی ہیں تو وہ آسیس ان کے ایمان کو اور زیادہ مضبوط کر دیتی ہیں، اور وہ لوگ اپنرب پر توکل کرتے ہیں اور جو کہ نماز کی پابند کی کرتے ہیں اور ہم نے جو پچھ ان کو دیا ہے وہ اس میں سے خرج کرتے ہیں، بس سے ایمان والے یہ لوگ ہیں، ان کے لئے بڑے در جے ہیں ان کے رب کے پاس اور ان کے لئے مغفرت ہے اور عزت کی روزی۔ (سور وُ انفال یہ ۹)

دیکھے!اللہ تعالیٰ حصر کے ساتھ فرمارہے ہیں کہ یقیناً وہی لوگ مومن ہیں کہ جب اللہ کاذکر کیا جاتا ہے توان کے قلوب ڈر جاتے ہیں چو نکہ اللہ کے نام کی عظمت مومن کے دل میں ہوتی ہے اور وہ اللہ کے محب اور عاشق ہوتے ہیں لہٰذااللہ کانام آتے ہی ان کے قلوب دہل جاتے ہیں اور چھ اور ہی کیفیت ہوجاتی ہے۔

## جن کی سیرت سرایا عبرت و نصیحت

بھائی! سلف کا حال کیا بیان کروں ،صحابہ و تابعین کی سیرت کیا بیان کروں، کتابوں میں درج ہے دیکھ لیجئے،ان حضرات کے احوال کو جانے دیجئے اس اخیر کے زمانہ میں ایسے ایسے بزرگان دین ہوئے ہیں جن کی سیرت ہمارے
لئے سر اپا عبرت و تھیجت ہے، کر امات امدادیہ اٹھا کر دیکھئے اور اس میں جو کچھ
ورج ہے اس کی اکا بر علاء نے تقدیق کی ہے اس لئے ہم اس میں ذراشبہ نہیں
کر سکتے، چنانچہ یہ واقعہ لکھا ہوا ہے کہ حضرت حاجی صاحب ؓ کے ایک مرید تھے
جو معمولی پڑھے لکھے تھے، دیبات میں رہتے تھے، حضرت نے ان کوبارہ تسبیح کا
ذکر تلقین فرما دیا تھا اور مغرب کے بعد کا وقت مقرر فرمادیا تھا وہ اس وقت
پڑھا کرتے تھے ان کے پڑوس میں ایک کمہار رہتا تھا اس نے برتن بنا کر اس کا
آنوال لگار کھا تھا اور وہ ذہک رہا تھا، ان صاحب پر اثنائے ذکر میں الی کیفیت
طاری ہوگئی کہ وہ بے خودی کی حالت میں اچھل کر اسی آنو ہے میں کو د پڑے
اور دیر تک اسی پر لوٹے پوٹے رہے جب افاقہ ہوا تو اس پر سے ہٹ کر
کنارے آئے مگر ایک رواں بھی ان کا جلا نہیں تھا اور آگ نے ذرا بھی اثر

واقعی اللہ کاذکرکرنے والے ایسے بھی ہوتے ہیں کہ آگ کو بھی اللہ تعالیٰ ان کیلئے گلزار بنادیتے ہیں جیسا کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے لئے اللہ تعالیٰ نے آگ کو گلزار بنادیا تھا، عشق و محبت انبیاء علیہم السلام سے زیادہ کس کے اندر ہوسکتی ہے انہیں کا عکس اور برتو اور لوگوں پر بھی پڑتا ہے توایمان ان کے قلب میں آجا تاہے۔

ا یک بزرگ اپنے شنخ کے بارے میں جن کی خدمت میں رہ کر دین سیھا

تھاان کود عادیتے ہوئے فرماتے ہیں۔

وہ جس کی بدولت مجھے ایمال حاصل ہوا اللہ جگہ دے اسے اللہ جگہ دے

دیکھئے! چونکہ شخ کی بدولت ایمان قلب میں آیااور قلب روش ہو گیااس
لئے ان کے حق میں ایسادل سے دعا فرمارہے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ان کواپنے یہاں
اچھی جگہ دے اور خاص مقام عطا فرمائے، ہم کو تواس کی پچھ قدر ہی نہیں بلکہ
ہماری اکثریت کی حالت ہے ہے کہ گناہ و نا فرمانی بھی کرتے ہیں، نمازیں قضا
کرتے ہیں، زکوۃ کوترک کرتے ہیں، اللہ کے حدود کو بھی توڑتے ہیں، اللہ کے
ذکر سے غافل ہیں، بالکل من مانی زندگی گذار رہے ہیں مگر بے فکر ہیں بھی
زبان سے تو بہ استغفار بھی کہہ لیتے ہیں مگر تو بہ کی حقیقت اور کیفیت جو
مطلوب ہے قلب میں نہیں ہوتی جس کی وجہ سے اس کے نتائج و ثمر ات بھی
مرتب نہیں ہوتے۔

حضرت شخ شرف الدين يحيل منيرى رحمة الله عليه جو قطب زمانه تطے، وہ توبه كى حقیقت جوبیان فرماتے ہیں اس كوسنئے :

طریق کی پہلی منزل توبہ ہے

میرے عزیز بھائی شمس الدین!اللہ تعالیٰ تم کو توبہ کرنے والوں کی بزرگ عطا فرمائے، تمہیں معلوم ہو کہ پہلی منزل اس راہ کی توبہ نصوح ہے یعنی توبہ

خاص اور توبہ خاص الخاص، یہ توبہ علی قدر مراتب ہوتی ہے اس میں کسی کی قید نہیں ہوتی ہے اس میں کسی کی قید نہیں جیسا کہ حق تعالی نے قرآن مجید میں فرمایا ﴿ تُوبُوا اِلَى اللّٰهِ جَمِیْعًا اللّٰهُ وَمُنْوَا مِنْ لَا لَٰهُ وَمُنْوَا مِنْ اللّٰهِ کَا مُومُوا مِنْ اللّٰهِ کی طرف توبہ کروشاید تمہاری بہتری ہوجائے۔

## توبہ ہرایک پر فرض ہے

بيه آيت شريفه صحابه كرام رضي التعنهم كي شان ميں نازل ہوئي، وہ حضرات ہمہ تن تائب تھے، کفر سے سخت بیزار ،ایمان سے نہایت رغبت ودلچیں رکھنے والے، گناہ پران حضرات نے لات ماری تھیاور پس پیثت ڈال دیا تھا، طاعت و عبادت میں مشغول تھے پھر بھی سبھوں کو توبہ کا حکم ہو تاہے اس کے کیامعنی ا ہوئے؟ایک بزرگ سے یہ مسکلہ یو جھا گیا، آپ نے فرمایا کہ توبہ ادنیٰ،إعلیٰ سب پر فرض ہے، ہر آن وہر صورت، مگر ہر محل میں توبہ کی صورت بدل جاتی ہے، کا فریر کفر سے توبہ کرنااور ایمان لانا فرض ہے، عاصوں پر معصیت سے توبہ کرنااور عبادت میں مشغول ہونا فرض ہے، محسنوں پر فرض ہے کہ افعال حسن ہے احسن کا قصد کریں،واقفان راہ پر فرض ہے کہ وہ ایک مقام پر تھمرے نہ رہ جائیں روش سالکانہ اختیار کریں، مقیمان آب و خاک پر فرض ہے کہ عالم اجسام کی سیر کافی نہ سمجھیں طیر کی قوت حاصل کریں اور حضیض سفلی ہے اڑ کراوج علوی پر پہنچیں۔

خلاصہ بیہ ہے کہ سالک کاکسی مقام پر تھہر نا گناہ ہے اس مقام ہے اس کو توبه كرنا جائج اور آك قدم برصانا جائج ﴿ تُوْبُواْ إِلَى اللَّهِ جَمِيْعًا أَيُّهَا الْمُوْمِنْوُ نَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُوْنَ ﴾ كى تفسريهى ب، بات يه كه جس مرتبه ميں سالک پہنچتا ہے اس سے اعلیٰ مرتبہ موجود ہے، مرتبہ اسفل سے ترقی کرنااور ر تبہ اعلی پر پہنچنا فرض راہ ہے ورنہ سلوک ناتمام رہے گا، آگے فرماتے ہیں: '' توبہ کے اصلی معنی رجوع کرنے کے ہیں، رہابیہ کہ صفت رجوع مختلف ہوا کرتی ہے ، جس حال ، جس معاملہ ، جس مقام کا آدمی ہو گااس لحاظ ہے تو بہ ہو گی، عوام کی توبہ اس لئے ہوتی ہے کہ ہم نے نفس برظلم کیا ہے، نافرمانی کی ہے، اللہ تعالیٰ سب گناہوں کو معاف کرے تاکہ عذاب سے بجیں، خاص لو گوں کی توبہ اس لئے ہوتی ہے کہ جس قدر نعمتیں عطا ہو کیں اور جس قدر رحم و کرم ہوااس اعتبار سے مطلق خدمت ادانہ ہوئی، خاص الخاص لو گوں کی توبہ اس لئے ہوتی ہے کہ ہم نے اینے کو صاحب قوت وطاقت کیوں سمجھا، ہم نےاییے کو موجود کیوں خیال کیا،عاجز و نیست کیوں نہ سمجھا؟ قوی ہے تو وہی ہے اور موجودہے تووہی ہے"۔

جب توبہ کے مراتب معلوم ہو چکے توایک مسئلہ بھی سن لو:

مسّلہ: توبہ کے لئے ہیشگی شرط نہیں ہے یعنی جب کسی گناہ سے آدمی توبہ

کرے تواس کے بیرمعنی نہیں ہوئے کہ وہ گناہ اس سے عمر بھرسر زدینہ ہو، نیت الدینے میں نامل سڑے جب تقریر کر سرتو سے دل سرقصدں کھی اس گناہ ہم نہ کریں گے، توبہ ہو جائے گی اور وہ تخص ماجور ہو گا اور اگر تائب سے پھرگناہ سرز د

ہو جائے تو نئے گناہ کے قبل تک وہ تائب تھا اور توبہ کا تواب اس کو ملے گا۔

ان بزرگان دین سے تو بڑھ کر مقامات واحوال و معاملات کا تجربہ کسی کو

نہیں ہے، دیکھو! اس گروہ میں بھی بعض لوگ ایسے گذر ہے ہیں کہ توبہ کے

بعد پھرگناہ میں مبتلا ہوئے اور پھر توبہ کی، ایک بزرگ کا قول ہے (رحمۃ اللہ علیہ)

کہ میں نے ستر مرتبہ توبہ کی اور برابرگناہ ہوتے رہے یہاں تک اکہتر ویں

مرتبہ جب میں نے توبہ کی تواستقامت حاصل ہوئی۔

توبه كي ترغيب

اس کے بعد حضرت شیخ قدس سرہ تو بہ کے متعلق بہت ہے اقوال حضرات مشائخ کے نقل فرمانے کے بعد تحریر فرماتے ہیں کہ:

"اے بھائی!کیا کہیں اجل تاک میں ہے جودم آدمی زندہ ہے غنیمت ہے
اس وقت کی قدر کرنا چاہئے کیا معلوم کس وقت ملک الموت پہنچ جائیں توبہ
سے غافل نہ رہو،ایک بوڑھا آدمی کسی بزرگ کی خدمت میں پہنچا اور کہا کہ
گناہ کی ہمارے انتہا نہیں ہے ہم چاہتے ہیں کہ اب توبہ کرلیں،ان بزرگ نے
فرمایا کہ اے بوڑھ! تم چوک گئے، آنے میں بہت دیرلگادی، تہمیں جوانی میں
آنا تھا، مگر بوڑھا صحبت یافتہ تھا اور توبہ کے فوائد سن کر آیا تھا کہنے لگا نہیں
حضرت دیرسے کیا واسطہ، میں تو جلدسے جلد آیا ہوں، اے جناب! توبہ وہ

نعت ہے اگر مرنے سے قبل نصیب ہوجائے تو کیا کہنا! دیر ہونا بھی عین جلدی ہے، میں جلد سے جلد آیا ہوں۔

بھائی میرے! ہر چند تم گناہ ہے آلود ہاور ملوث ہور ہے ہو، تو یہ کر و تو سہی، دیکھو تو بہ تمہاری کیسی امید افزا ہوتی ہے، تم کو جاننا چاہئے کہ ساحران فرعون سے تم زیادہ آلودہ تو نہیں، سگ اصحاب کہف سے تم زیادہ نایاک نہیں، سنگ طور سیناسے تم زیادہ جامہ نہیں، چوب حنانہ سے تم زیادہ بے قیمت نہیں، قطع نظراس کے کوئی شخص حبش ہے غلام لا کراس کانام کافور رکھ دے تواس میں کسی کا کمیااجارہ ہے، دیکھو!جب ملا نکہ نے کہا کہ ہم کوان کے (انسان کے ) فساد کی طاقت نہیں ہے، ندا آئی ٹھیک ہےاس وقت پیر کہنا تمہارا درست ہو تا جب ہم حاجت لے کر تمہارے د روازے پران کو تیجیجتے یا تمہارے ہاتھ ان کو ييجة اگر خدانخواسته ايبامو تو مرگزينه چڙھنے دينااور نه خريدنا، شايدتم کواس کا خوف ہے کہ معصیت ان کی میری رحمت سے بردھ جائے گی یا آلودگی ان کی ہاری قد سیت پر دھبہ لگادے گی، کیا ممکن ، ہر دہ مشت خاک ہیں کہ ہماری درگاہ میں مقبول ہیں ،جب ہم نے قبول ہی کرلیاہے تو معصیت ولوث کی کیا مجال ہے کہ کچھ کر سکیں کے

> سراسر ما ہمہ عیم بدیدی و خریدی تو زہے کالائے پر عیب وزہے لطف خریدارے

میں سر سے پاؤل تک عیب ہی عیب ہوں، تو نے ٹھوک بجاکر مجھ کو

خریداہے، واہ کیاا چھی یہ عیب دار جنس ہے اور کیاخوب مہربان خریدارہے، والسلام" (ترجمہ مکتوبات صدی صرحه تا صرمه ملخصاً)

توبه كىاہميت

نیزایک دوسرے مکتوب میں فرماتے ہیں کہ:

" فرا خبر دار رہنا کہ یہ گھاٹی سخت کھن اور نہایت خطرناک ہے، سنو!
خواجہ ابواسخی اسفر ائنی رحمۃ اللہ علیہ بڑے علامہ تھے، آپ فرماتے ہیں میں
تمیں برس تک خداسے توبہ نصوح چاہتارہا گر قبول نہ ہوئی،ایک دفعہ میں
نے متعجب ہوکر کہا کہ تمیں برسوں میں بھی ایک حاجت پوری نہ ہوئی، چنانچہ
میں نے دیکھا کہ کوئی مجھ سے کہہ رہاہے تہمیں تعجب ہوتا ہے کیکن یہ نہیں سمجھتے
کہ تم کیامانگ رہے ہو؟ چاہتے ہوکہ خدائے تعالی تم کواپنادوست بنالے، کیا یہ
کوئی معمولی مرادمانگی ہے؟

صلحاء کہتے ہیں گناہ سے دل سیاہ ہوجا تاہے، اس کی پہچان یہی ہے کہ گناہ کا خوف دل سے جاتار ہتاہے، طاعت وعبادت میں لذت نہ ملے، کس کی اچھی باتیں دل کو بری لگیس، اس لئے غفلت کا مطلق موقع نہیں، جس قدر جلد سے جلد ممکن ہو تو بہ کرنا چاہئے کیونکہ موت کا کوئی وقت مقرر نہیں، وہ گھات میں گی بیٹھی ہے، میں نے مانا کہ تم تو بہ کے بعد پھر گناہ کرو گے تو اس میں مضا گقہ ہی کیا ہے پھر تو بہ کر لینا اور دل سے کہو کہ ممکن ہے گناہ سے پیشتر ہی مجھے

موت آدبوہے،اس طرح ہر بارجب گناہ سر زد ہو تو بہ کرتے چلے جاؤ، کیا تم سے یہ نہیں ہوسکتا کہ جتنی طاقت گناہ کرنے میں خرچ کرتے ہواتنی ہمت تو بہ کرنے میں خرچ کرو؟ آخراس کے کیامعنی کہ تو بہ کرنے میں عاجزاور گناہ کرنے میں مستعد؟

### توبہ سے رکنا شیطانی اغواء ہے

توبہ سے رکناشیطانی اغواء ہے ، اگرتمہاراخیال یہ ہے کہ جب ہم گناہ سے باز
ہی نہیں آئیں گے اور جب کہ توبہ پر ثابت قدم نہیں تو توبہ س کام آئے گ
ایسی توبہ کا حاصل ہی کیا؟ یہ سب شیطانی چکے ہیں ، کیا تم پر یہ باتیں تمام ہیں
کہ تم گناہ کرنے تک زندہ رہو گے ؟ بہت ممکن ہے کہ نئے گناہ سے قبل ہی تم
مر جاؤ ، اس قسم کا ڈر محض فضول اور لغو ہے ، تمہارا کام صرف اس قدر ہے کہ
توبہ سپے دل سے کرواس وقت نیت خالص رہنی چاہئے ، رہااس کی شکیل اور
اس پر ثابت قدم رکھنا، خدا کے ہاتھ میں ہے ، اگر اس نے ثابت قدم رکھا،
سیان اللہ! اور اگر نہ رکھا تو یہ کچھ کم نہیں کہ پچھے گناہ بخش دیے گئے۔
سیان اللہ! اور اگر نہ رکھا توبہ کچھے کم نہیں کہ پچھے گناہ بخش دیے گئے۔

حضرت رسول علیہ الصلوۃ والسلام کاار شادتم نے نہیں سناکہ تم لوگوں میں بہترین شخص وہی ہے کہ اگر گناہ زیادہ کرے تو تو بہ بھی بہت کرے نیز ارشاد نبوی ہے "التائب من الذنب کمن لا ذنب له" یعنی جس نے گناہ سے تو بہ کرلی وہ ایسا ہو گیا کہ اس نے گناہ کیا ہی نہ تھا۔

#### حصول توبه كاطريقه

توبہ کالب کباب بیرہے کہ جب تم نے ارادہ کر لیااور دل میں ٹھان لیا کہ اب گناہ نہ کریں گے اور تمہاری سجائی بار گاہ خداو ندی میں بھی مقبول ہو گئی اور حتی الا مکان اینے دشمنوں کو بھی تم نے خوش کر لیااور جو فرائض قضا ہوئے تھے بقدر امکان ادا ہو گئے اُور جو باقی رہے ان کے لئے در گاہ خداو ندی میں تم نے تضرع وزاری کی، بہترین طریقہ یا کی وطہارت کامیں تم کو بتا تا ہوں اس پر عمل کرواور اینے کو سیا تائب بناڈالو،اس کی صورت بیر ہے کہ یا قاعدہ عنسل کرواوریاک وصاف کیڑے پہن کر جار رکعت نماز حضور دل سے ادا کرواس کے بعد سجدہ میں جاؤاور الیی جگہ ہو کہ محض تخلیہ ہو، خدا کے سواتم کو کوئی نہ دیکتا ہواور سر وریش کو خاک آلودہ کرو، آنکھوں سے آنسو جاری ہوں، دل میں سوز و قلق ہو، بآواز بلند جتنے گناہ تم کویاد ہوں ان کو دہر اوّاور اینے نفس کو مخاطب کر کے کہواے نفس! وہ وفت آگیا کہ توبہ نصوح کرے اور تو خدا کی طرف سیائی سے رجوع ہو کیونکہ تھھ میں اتنی طاقت نہیں کہ عذاب خداوندی برداشت کرسکے اور تیرے پاس وہ سر مایہ بھی نہیں جو تچھ کو خدا کے عذاب ہے بیجا سکے ،اس قتم کے کلمات کی تکرار کرواور دونوں ہاتھ اٹھا کرائں طرح مناجات كرو، اب الله! بندة كنهار بهاكا موا يهر آيا ہے، بندة كنهار رحت كا طلب گارہے، بند وُ گنهگار عذر لایاہے، بیشک اس ناچیز سے خطائیں ہوئیں توان کو معاف فرمااور اینے نصل سے ہم کو قبول کر اور رحت کی نظر سے ہماری طرف دیکی ،اے اللہ! ہم کو بخش اور تمامی گناہ سے محفوظ رکھ کہ نیکی تیرے ہاتھ ہے ، تو بخشنے والا اور بخشائش کرنے والا ہے ۔

قطرہ چند از گنہ گر شد پدید در چناں دریا کجا آید پدید اگر گناہ کے چند قطرے ظاہر بھی ہوئے تو اتنے بڑے سمندر میں کیوں کر معلوم ہو سکتے ہیں۔

نہ گردد تیرہ آل دریا زمانے ولے روش شود کار جہانے اس دریا کا پانی فرا بھی گدلانہ ہو گااور جہاں والوں کا کام جس طرح چلتا ہے چلتارہے گا۔

پھر خوب گریہ وزاری کر و پھر در ود پڑھواور اپنے جملہ مسلمانوں کے لئے مغفرت چاہواور طاعت و عبادت میں مشغول ہو جاؤکیو نکہ تم نے تو بہ نصوح کی اور سب گناہوں سے پاک ہو گئے اور ایسے پاک ہوئے جیسے آج پیدا ہوئے ہوں، اللہ نے تم کو دوست بنالیا اور بہت پچھ اجر و ثواب تمہارے ہاتھ آئے اور تم پراس قدر رحمت و برکت نازل ہوئی کہ اس کو کوئی شخص بیان نہیں کر سکتا ہور تم پراس قدر رحمت و برکت نازل ہوئی کہ اس کو کوئی شخص بیان نہیں کر سکتا تہمیں دنیاو آخرت کی بلاسے نجات حاصل ہوئی، اب ایک نکتہ سنو کہ اگر باعیب قبول نہ کرنا ہو تا تو عیب دار پیدائی نہ کرتا" (ترجہ کتوبات صدی صر ۲۹۱) میں دور ہوئی جھی قبول نہ کرنا ہو تا تو عیب دار پیدائی نہ کرتا" (ترجہ کتوبات صدی صر ۲۹۱)

نیزیہ فرماتے ہیں کہ ایک ساعت بھی تجدید توبہ سے عافل مت رہو اور دل میں یہ ہمت رکھو کہ حق تعالی سجانہ توبہ کی حقیقت تک پہنچادے کیو نکہ بدون توبہ کے عمل درست نہیں ہو تا، پھر فرماتے ہیں کہ "ہر دل میں آ فاب ایمان ای قدر د کھائی دے گا جتنی جلا تو بہ سے حاصل ہو گی، جس در جہ میں درگاہ توبہ وسیع ہو گیاسی قدر آ فاب ایمان کی روشنی ہو گیاب پیر بھی سن لوکہ توبہ کی حقیقت کیا ہے، اس کی حقیقت یہی ہے کہ تائب کے صفات ذمیمه صفات حمیده سے بدل جائیں۔ (ترجمه مکتوبات صدی صر۲۲) سجان الله! کیسا محققانه اور مؤثر کلام ہے اگر اس کو غور سے بار بارپڑھااور سناجائے توضر وراثر ہو گااور عمل کے لئے کمر ہمت باندھ لے گا، توبہ پر کیسا مبسوط اور مفصل کلام فرمایا ہے، اور توبہ کی حقیقت کو کتنے عجیب وغریب انداز سے سمجھادیا کہ اس کی حقیقت بیرہے کہ صفات ذمیمہ صفات حمیدہ سے بدل جائیں، یعنی حقیقت تو بیراسی وفت نصیب ہو گی جب آدمی رزائل ہے نکل جائے اور فضائل اینے اندر پیدا کرلے اس لئے کہ جب تک رذائل انسان کے اندر ہیں ممکن نہیں کہ وہ نا فرمانی سے نے جائے اور جب تک فضائل قلب میں نہ آویں طاعات پر مداومت مشکل ہے۔

ای طرح حفرت بایزید بسطائ نے فرمایا کہ توبہ کی منزل کوہم نے بہت سخت پایااور یہ سالک کے لئے اول منزل ہے،اسی پر جملہ منازل کا مدار ہے جو اس سے بخیروخونی گذر گیاتو پھر آگے کی منازل اس کے لئے آسان ہیں۔ تخلیہ اور تحلیہ کس طرح

سنئے! انسان رذائل وفضائل کا مجموعہ ہے اس کے اندر اللہ تعالیٰ نے

ر ذا کل و فضائل دونوں کور کھ دیاہے تاکہ ر ذائل سے بیچے اور فضائل کو اختیار كرے، رذاكل سے بيخے كو تخليہ اور فضائل كے اختيار كرنے كو تحليہ كہتے ہیں، اسی سے انسان فرشتوں سے بڑھ جاتا ہے ،اس کے اندر رذاکل بھی ہیں، خواہشات بھی ہیں،اس کے اندر تکبر بھی ہے،حسد بھی ہے، کینہ بھی ہے، حب جاہ بھی ہے اور یہ ساری چیزیں جہنم میں لے جانے والی ہیں۔ چنانچہ تکبر کے بارے میں آتاہے کہ جس کے اندر رائی کے دانے کے برابر بھی تکبر ہو گا وہ جنت میں نہ جائے گا،لہذا تکبر خواہ مال پر ہو یا حسب نسب پر ہو، یا عبادت ریاضت بر ہو اس کو مٹانا ہو گا اور اس کی جگه تواضع ومسكنت پيداكرنا ہو گا،اگر آج ہم اينے اندر تواضع ومسكنت پيداكر ليس تو كيا سے کیاہو جائےاور ہمارا تکبر خود بخو دیاش پاش ہو جائے،ڈا کٹرا قبال نے کہاتھا\_

نہ بچاہجاکے تور کھ اسے، ترا آئینہ ہے وہ آئینہ که شکته هو تو عزیز تر بے نگاه آئینه ساز میں

یعنی جتناہی دل ٹوٹے گاس کے اندر شکشگی اور عاجزی پیداہو گی اتناوہ اللہ

کی نگاہ میں محبوب ہو گا،اس بنا پر کسی نے بیہ بھی کہاہے۔

دل شکتیہ میں رہتا ہے بادہ عرفاں

سنا ہے میں نے کہ یہ شیشہ چور ہی اجھا

چنانچہ حضرت کیل منیریؓ کا قول ہے کہ ہرشک کی قیت ٹوٹے پر کم ہو جاتی ہے مگر دل جتنا ہی شکتہ ہو تا ہے اس کی قیمت بڑھتی جاتی ہے،

سجان الله! کیساعمہ ہ ار شاد ہے۔

سنئے! متکبر اللہ سے دور ہے اور متواضع اللہ سے قریب ہے، لہذا ہم کو نے تکبر کو توڑناہے اور انکسار و تواضع اختیار کرناہے ، مگر ہم کو تواس کی فکر بھی نہیں کہ یہ چیزیں کس طرح حاصل ہوں گی اور نہ ہم بھی یہ سوچتے ہیں کہ ہماری زندگی کا کیا مقصد ہے اور بیر زندگی ہم کو کس لئے دی گئی ہے۔ میں اپنی مجلس میں اکثریہ بیان کیا کر تا ہوں کہ اگر کوئی شخص صبح ہے شام تک اور پھر شام ہے صبح تک صرف زبان سے رشار ہے کہ مصری میٹھی مصری میشی تو کیااس کی وجہ سے اس کو مصری کی حلاوت محسوس ہو گی؟ ظاہر ہے کہ مصری کی مٹھاس تواسی وفت محسوس ہو گی جب کوئی اس کے منبہ میں مصری رکھ دے،اسی طرح اگر کوئی شخص اسلام وایمان کالفظ رشا رہے تواس سے ایمان کی حلاوت محسوس نہ ہو گی جب تک کہ ان اللہ والوں کی صحبت نہ اختیار کریں گے جن کو بیہ دولت نصیب ہے اس وقت تک ایمانی حلاوت ولذت نہیں مل سکتی۔

بزرگوں نے فرمایا ہے کہ دنیا میں بھی ایک جنت ہے جواس جنت میں داخل ہوگا وہی آخرت کی جنت میں طاعت و فرمانبر داری کی حلاوت اور لذت و کیفیت ہے۔

میں پیج کہتا ہوں کہ اللہ کے نام کی اور اللہ کے ذکر کی لذت اور قرآن مجید کی حلاوت جس کو مل گئی وہ اس میں ایسا مست رہتاہے کہ اس کی نگاہ میں پھر کوئی چیز باقی نہیں رہتی،وہ دنیاو مافیہ اکو پیج در پیج سمجھتا ہے۔

د نیاوما فیہاسے بہتر

حدیث شریف میں آتا ہے کہ جس کواللہ تعالیٰ نے قر آن مجید جیسی دولت دیا چھر اس نے دنیا کی کسی چیز کو للچائی ہوئی نگاہ سے دیکھا تواس نے کلام اللہ کی ناقدری کی، حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ جو شخص قر آن جیسی عظیم نعمت دیا گیا پھر بھی اس نے یہ خیال کیا کہ کوئی شخص دنیا کی نعمت سے افضل دیا گیا ہے تواس نعمتوں میں سے کوئی تحقیر کی اور چھوٹی چیز کی تعظیم کی۔

اس سے معلوم ہوا کہ قر آن پاک سے بڑھ کر کوئی دولت نہیں اور اس سے عظیم کوئی نعمت نہیں، جس کو قر آن مل گیااس کی نظر میں دنیاو ما فیہا کی کوئی و قعت نہ ہونی چاہئے۔

قرآن کریم کے متوالے

متقد مین اور سلف کا حال کیا بیان کروں، ہمارے اسی دور کے بزرگان دین ایسے ہوئے ہیں کہ ان کو قرآن پاک میں جو حلاوت نصیب تھی اس کا ہم تخل بھی نہیں کر سکتے، ہمارے حضرت مولانا فضل الرحمٰن صاحب رحمۃ اللّٰدعلیہ فرماتے ہیں کہ جو مزہ مجھ کو قرآن میں ملتاہے اگر تم کو ملنے لگے تو تم کیڑے بھاڑ کر جنگلوں میں چلے جاؤ، سجان اللّٰہ! کیا حال تھا اور کیسی کچھ لذت وحلاوت

حضرت کو حاصل ہوتی رہی ہو گی۔

یمن کے پچھ لوگ آکر حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے سامنے مشرف باسلام ہوئے، کلمہ پڑھنے کے بعد جب انہوں نے قر آن سنا توروتے روتے ان کا براحال ہونے لگا، حضرت صدیق اکبڑنے فرمایا کہ ابتدا میں ہمارا بھی یہی حال تھا مگر اب ہمارے قلوب سخت ہوگئے، یعنی اب برداشت کی طاقت ہمارے اندر آگئ اور قر آن کا مخل ہونے لگا۔

کتنے لوگ ایسے گذر ہے ہیں کہ قرآن کی ایک آیت س کران کی روح پرواز کر گئی، سید نا عبد القادر جیلائی رحمۃ اللہ علیہ کے حالات میں لکھا ہے کہ جب آپ کے وعظ میں جہنم کا بیان ہو تا تھا اور اللہ کے عذاب کا اور عظمت و جلال کاذکر ہو تا تھا تواس کے خوف سے کتنے لوگوں کی روح پرواز کر جاتی تھی، اور جنت کاذکر ہو تا تھا کہ جنت کا شوق ان پر ایسا غالب ہو تا تھا کہ روح پرواز کر جاتی تھی، چنانچہ ان کے مواعظ میں ایک ساتھ کئی گئی جنازے اٹھ جاتے کر جاتی تھی کی روح جہنم کے خوف سے اور کسی کی روح جہنم کی خوف سے اور کسی کی روح جہنے کے شوق میں نکل جاتی تھی۔

#### عیاں ہے ضرر ہی ضرر

آج ہمارے اندر نہ جہنم کاخوف ہے نہ جنت کا شوق ،اس موقع پر مجھے اپنا ہی ایک شعریاد آیا، سنئے ہے محبت سے خالی بشر دیکھ کیجے زمانہ سرایا ہے شر دیکھ کیجے نہ دوزخ سے خاکف نہ جنت کے شاکن عیاں ہے ضرر ہی ضرر دیکھ لیجے

اس کا توہم کو خیال ہی نہیں کہ جنت ملے گی یا نہیں ملے گی اور دوز خسے کس طرح نجات ملے گی، بس دنیا میں مست ہیں حالانکہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں ﴿وَسَادِعُوا اللّٰی مَغْفِرَةٍ مِنْ رَّبِکُمْ وَ جَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمُوا ُ وَ الْاَرْضُ اَعِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَّبِکُمْ وَ جَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمُوا وَ وَالْکَاظِمِیْنَ اَعِدَّتَ لِلْمُتَّقِیْنَ الَّذِیْنَ یُنْفِقُونَ فِی السَّرَّاءِ وَ الضَّرَّاءِ وَالْکَاظِمِیْنَ الْفَیْطُ وَ الْفَافِیْنَ عَنِ النَّاسِ وَاللّٰهُ یُحِبُّ الْمُحْسِنِیْنَ وَالر دورُومغفرت الْفَیْظُ وَ الْعَافِیْنَ عَنِ النَّاسِ وَاللّٰهُ یُحِبُّ الْمُحْسِنِیْنَ وَالر دورُومغفرت کی طرف جو تہارے پروردگار کی طرف سے ہواور جنت کی طرف جس کی کی طرف جو تہارے پروردگار کی طرف سے ہواور جنت کی طرف جس کی والوں ہے جیسے سب آسان اور زمین ، وہ تیار کی گئی ہے خداسے ڈر نے والوں کے لئے ، ایسے لوگ جو کہ خرج کرتے ہیں فراغت میں اور تنگی میں ، اور فیص کے ضبط کرنے والے اور لوگوں سے در گذرکر نے والے ہیں ، اور اللہ تعالیٰ ایسے نکوکاروں کو مجبوب رکھتا ہے۔

یہ قرآن اللہ تعالیٰ کی کتاب ہے اس کو سمجھنے کی کوشش کریں، اس کے مطابق زندگی بناویں اور گناموں کو چھوڑیں، اللہ کی توحید پر قائم ہوں، مومنین کے صفات اپنے اندر پیدا کریں جس کا ذکر اللہ تعالیٰ ان آیات میں فرمار ہے ہیں کہ ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُوْنَ الَّذِیْنَ إِذَا ذُکِرَ اللّٰهُ وَجِلَتْ قُلُوْبُهُمْ ﴾ بس

ایمان والے تو ایسے ہوتے ہیں کہ جب الله کا ذکر آتا ہے تو ان کے قلوب ڈر جاتے ہیں۔

بھائی سنو! گناہوں کی کثرت سے دل سیاہ اور گندہ ہو جاتا ہے ایسے ہی دل کو مردہ دل کہتے ہیں، جب قلب مردہ ہو جائے گا تو اس کو قرآن میں کیسے مزہ آئے گا اور اس پر قرآن کا کیا اثر ہو گا؟

حضرت عثمان ذی النورین رضی الله عنه فرماتے ہیں کہ اگر تمہمارے قلوب
پاک ہوجائیں تو تم کو قرآن پاک کی تلاوت سے بھی سیری نہ ہو، یعنی قرآن
پاک میں وہ لذت و حلاوت ہے کہ پاک و صاف دلوں کو اس کی تلاوت سے
سیری نہیں ہو سکتی، چنا نچہ ایمان والوں کی ایک صفت سے بھی بیان ہور ہی ہے کہ
﴿ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ اَيَاتُهُ ذَا دَنَّهُمْ إِيْمَانًا ﴾ جب الله کی آسین ان کو پڑھ کر
سنائی جاتی ہیں تو وہ آسین ان کے ایمان کو اور زیادہ مضبوط کر دیتی ہیں۔

### یقین کے مراتب

مطلب میہ کہ جب وہ قر آن سنتے ہیں توان کا ایمان بڑھ جاتا ہے، یقین زیادہ ہو جاتا ہے، جتنی مرتبہ قرآن پڑھتے اور سنتے ہیں ہر مرتبہ ان کے یقین کی کیفیت بڑھتی جاتی ہے، حلاوت ولذت زیادہ ہوتی جاتی ہے، بھائی یقین کے بہت مراتب ہیں اور ادنیٰ مرتبہ بھی نجات کے لئے کانی ہے۔

حضرت خواجه محد معصوم جو امام ربانی مجد دالف ثانی رحمة الله علیه کے

صاحبزادے اور خلیفہ ہیں ارشاد فرماتے ہیں کہ یقین کے اسے مراتب ہیں کہ انسان ان کو سمجھ ہی نہیں سکتا، اسی طرح سیدنا عبدالقادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ دعا فرماتے ہیں کہ اے اللہ آپ ایک ذرّہ یقین و اخلاص کا ہم کو صدفہ ہی سمجھ کر دے دیں۔

#### الله کے حاضر وناظر ہونے کا یقین

کیوں بھائی! ہم ہے اگر کوئی پوچھے کہ اللہ تعالیٰ حاضر وناظر ہیں؟ تو ہم کیا جواب دیں گے؟ ظاہر ہے یہی تو کہیں گے کہ ہاں اللہ تعالیٰ حاضر و ناظر ہیں، ہم کود کیھ رہے ہیں ہر وقت ہمارے ساتھ ہیں جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے ﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ اَیْنَمَا كُنْتُمْ ﴾ یعنی تم جہاں کہیں بھی رہو اللہ تعالیٰ تمہارے ساتھ ہے، جب ہمارا یہ عقیدہ ہے تو پھر ہم کیسے جرائت کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی نافر مانی کرتے ہیں، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے حاضر وناظر ہونے کا یقین نہیں ہے یا بہت ضعیف ہے یعنی علم کے درجہ میں تو ہے لیکن حال کے درجہ میں تو ہے لیکن حال کے درجہ میں نہیں ہے۔

شخ شہاب الدین سہر وردی جو امام طریقت ہیں، عالم ربانی اور صاحب
سلسلہ بزرگ ہیں، "عوارف المعارف" آپ کی کتاب ہے اس میں یہ واقعہ
درج ہے کہ آپ کی خانقاہ میں بہت سے لوگ رہا کرتے تھے جو اللہ اللہ کیا کرتے
سے ایک نوجوان بھی آپ کی خدمت میں آیا اور اٹھارہ دن قیام کیا اس کے بعد

حضرت نے اس کو خلافت واجازت سے سر فراز فرماکر تھم دیا کہ جاؤ اللہ کے دین کی تبلیغ کرو،اب جو پرانے لوگ تھےان کے دل میں پیہ خیال پیدا ہوا کہ ہم لوگ اتنے دنوں سے اُن کی خدمت میں ہیں اور ویسے ہی پڑے ہیں اور یہ نیا شخص آیااور چند دنوں میں خلافت یا گیا، حضرت نے اپنی فراست سے ان کے اس مرض کو محسوس فرمالیااور ان سب کو جن میں وہ نوجوان بھی شامل تھا بلا کر سب کوایک ایک مرغ اور حچمری دیا که جاؤاس کوایس جگه ذیج کر لاؤجهال کوئی نہ دیکھتا ہو، سب لوگ گئے اور تھوڑی دیر بعد تنہائی کی جگہوں میں ذبح کر کے لائے مگروہ نوجوان زندہ سلامت مرغ لے کروایس آگیا، حضرت نے نوجوان ہے یو چھاکہ سب لوگ ذیج کر لائے تم نے کیوں نہیں ذیج کیا؟اس نے عرض کیا کہ حضرت کا پیر تھکم تھا کہ ایسی جگہ ذنج کرکے لاؤ جہاں کوئی نہ دیکھتا ہو ، تو مجھے ایسی کوئی جگہ ملی ہی نہیں جہاں کوئی نہ دیکتا ہو اس لئے کہ جب کسی بھی تنہائی کی جگہ جاتا تو یہی خیال آتا کہ اللہ تعالیٰ یہاں بھی دیکھ رہے ہیں،اس وجہ ہے مرغ زندہ سلامت لے کر واپس آگیا، تب لوگوں نے سمجھا کہ واقعی پیہ نوجوان اس لائق ہے کہ خلافت دی جائے۔

اب ہم دیکھ لیں کہ اللہ کے حاضر و ناظر ہونے کا جو یقین اس نوجوان کو تھا کہ جہاں جاتا یہی خیال آتا کہ اللہ تعالیٰ ہم کو دیکھ رہے ہیں، اللہ ہمارے ساتھ ہے، کیااییا یقین ہم کو حاصل ہے؟ اگرید یقین حاصل ہوجائے تو ہم گناہ نہ کریں، جھوٹ نہ بولیں، غیبت نہ کریں، بہتان نہ لگائیں، دوسروں کا مال

خصب نہ کریں، یہی استحضار آدمی کو گناہوں سے بازر کھتاہے کہ اللہ ہم کودیکھ رہاہے وہ شدید العقاب ہے،اس کی پکڑ بہت سخت ہے جبیبا کہ ارشاد ہے ﴿إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَشَدِیْدٌ ﴾ لینی بیشک اللہ کی پکڑ بہت سخت ہے،ان کی پکڑ سے بچنا بیشک اللہ کی پکڑ بہت سخت ہے،ان کی پکڑ سے بچنا بہت مشکل ہے دنیا میں وہ ضرور ڈھیل دے دیتے ہیں یہ بھی ایک عذاب ہی ہے کہ آدمی اس کی وجہ سے اور غفلت میں پڑجا تا ہے جس کی وجہ سے آخرت میں اور زبردست پکڑ ہوگی۔

میں ایمان والوں کی صفات بیان کررہا تھا، دو صفتوں کا بیان ہو چکا اس
کے بعد ان کی تیسری صفت اللہ تعالیٰ یہ بیان فرمارہ ہیں کہ ﴿وَعَلَیٰ دَبِیهِمْ

یَتَوَ ﷺ کُوْنَ ﴾ یعنی وہ اپنے رب پر بھروسہ رکھتے ہیں، ان کی نظر صرف اللہ ہی پر
ہوتی ہے مخلوق پر ان کی نظر نہیں، ان کی نظر صرف خالق پرہے، دنیا میں رہ کر
وہ کسی کو نہیں دیکھتے ہیں صرف ایک ہی ذات کو دیکھتے ہیں اور اس کو نافع اور
ضار سیجھتے ہیں۔

حضرت خواجہ عزیز الحن رحمۃ اللہ علیہ کاایک حال تھااس میں فرماتے

ہیں کہ

جب مہر نمایاں ہواسب حبیب گئے تارے تو مجھ کو بھری بزم میں تنہا نظر آیا

مطلب یہ ہے کہ جس طرح آفتاب کے نمایاں ہونے سے تارے ماند پڑجاتے ہیں اسی طرح اللہ کی ذات نگاہوں کے سامنے آگئ تو مخلوق ماند پڑگئ، موجود تو ہیں لیکن اللہ کے وجود کے سامنے معدوم معلوم ہوتے ہیں، حق تعالیٰ ووسرى جَلَه فرماتے بيں ﴿وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُّؤمِنِيْنَ ﴾ أكرتم مومن ہو تواللہ ہی پر بھر وسہ کر و،جب اللہ پر بھر وسہ نہیں ہو تاتب ہی آدمی شرک میں مبتلا ہو تاہے اور اللہ کے سواغیر اللہ کو حاجت رواسمجھتاہے اور جب الله ير جفروسه ہو گيا تو پھر كياہے وہ سميع وبصيرہے، وہ رزاق ہے، وہ فتاح ہے، وہ حکیم ہے، وہ تواب ہے، وہ غفار ہے، وہی سب کچھ ہے، ہمارے سب حال کی اس کوخبر ہے، پھرہم دوسر ہے پرنظر کیوں اٹھائیں اور مخلوق کی طرف کیوں دیکھیں۔ انبیاء علیہم السلام جو مخلوق میں سب سے بہتر اور سب سے افضل ہوتے ہیں وہ بھی اللہ ہی پر بھروسہ رکھتے تھے اور اسی کونا فع اور ضار سمجھتے تھے،اسی کے آگے ہاتھ پھیلا کرسب کچھ مانگتے تھے،اور دوسر وں کو بھی اس کی تعلیم دیتے تھے کہ اللہ ہی مار نے والا ہے، وہی جلانے والا ہے، وہی روزی دینے والا ہے، وہی اولاد دینے والا ہے، اسی کے قبضہ قدرت میں سب کچھ ہے، جو مانگنا ہے اس سے مانگو، بہر کیف مومنین کی صفات میں اللہ تعالیٰ یہ بھی بیان فرمارے ہیں ﴿الَّذِيْنَ يُقِيْمُونَ الصَّلَوٰ قَ ﴾ لينى وه لوگ نماز كى يابندى كرتے ہیں،اس کے بارے میں سنئے کہ ایک نماز کا پڑھناہے اور ایک نماز کا قائم کرنا ہے، نماز کا قائم کر نااہتمام کو جا ہتاہے وہ بیہ کہ ظاہری وباطنی احکام و آ داب کی ر عایت کر کے نماز ادا کی جائے ، مثلاً میہ کہ کپڑایاک ہو، جگہ پاک ہو، بدن پاک ہو، سنت کے مطابق وضو بھی کرے، قیام و قعود اور رکوع و جود سنت کے

مطابق ادا کرے، نیز تمام ار کان کواطمینان کے ساتھ ادا کرے، جلد بازی نہ کرے، یہ تو نماز کے ظاہری آداب ہیں، دوسری چیز جس کا تعلق باطن سے ہے وہ خشوع ہے کہ جب اللہ کے سامنے کھڑا ہو تودل میں بیہ خیال جمائے کہ ہم اس وفت احکم الحاکمین کے سامنے کھڑے ہیں اور اس کو دیکھ رہے ہیں ،یاوہ ہم کو دیکھ رہا ہے، ایسی ہی نمازیر فلاح و کامیابی کا وعدہ ہے اور ایسی ہی نماز مطلوب ہے، الله تعالی ارشاد فرماتے ہیں ﴿قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤمِنُوْنَ الَّذِيْنَ هُمْ فِی صَلُوتِهِمْ خَاشِعُوْنَ ﴾ یعنی بالتحقیق ان مسلمانوں نے فلاح یا کی جوایی نماز میں خشوع کرنے والے ہیں، اسی طرح دوسری جگہ ارشاد فرماتے ہیں کہ ﴿ وَاسْتَعِيْنُواْ بِالصَّبْرِ وَالصَّلُوةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيْرَةٌ إِلَّا عَلَى الْحَاشِعِيْنَ الَّذِيْنَ يَظُنُّونَ أَنَّهُمْ مُّلْقُو رَبِّهِمْ وَ أَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾ اور مدولو نماز اور صبر \_\_ اور بیشک وہ نماز د شوار گذار ضر ورہے مگر جن کے قلوب میں خشوع ہے ان پر کچھ د شوار نہیں، خاشعین وہ لوگ ہیں جو خیال رکھتے ہیں اس کا کہ وہ بیشک اپنے ب سے ملنے والے ہیں اور اس بات کا بھی خیال رکھتے ہیں کہ وہ بیشک اپنے ر ب کی طرف واپس جانے والے ہیں۔

بھائی! قرآن میں سب پچھ ہے ہم نے اگر سب پچھ لیا مگر قرآن ہی کو چھوڑ دیا تو کیسے کامیاب ہو سکتے ہیں ، سنئے! خشوع کہتے ہیں دب جانے کو اور ایک مرکز پرساکن ہو جانے کو، توخشوع کی کیفیت یہ ہوئی کہ آدمی اللہ کے سامنے کھڑے ہو کراس کے خوف سے دب جائے اور سکون کے ساتھ کھڑار ہے۔

پس نماز کو قائم کرنے کے معنی ہے ہوئے کہ ظاہری اور باطنی تمام آداب
کالحاظ کر کے خشوع اور خضوع کے ساتھ نماز کوادا کرے، پھر وہ نماز واقعی نماز
ہوگ جس پر نماز کے حقیق شمرات مرتب ہوں گے اور یہی نماز مشرات اور
فواحش سے روکنے والی ہوگی جیسا کہ اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں ﴿إِنَّ الصَّلُوةَ
تَنْهٰی عَنِ الْفَحْشَاءِ وَ الْمُنْكُو ﴾ لیعنی بیشک نماز بے حیائی اور ناشا کستہ
کاموں سے روک ٹوک کرتی رہتی ہے، اس کے بعد حق تعالی شانہ فرماتے ہیں
﴿وَلَذِیْحُرُ اللّٰهِ اَکُبَرُ ﴾ اور اللہ کی یاد بہت بردی چیز ہے، حدیث پاک میں آتا
ہواور واقعی قربان ہوجانے کامقام ہے، ہے حدیث قدس ہے اللہ تعالی فرماتے
ہیں کہ جب بندہ جھے کو تنہائی میں یاد کرتا ہے تو میں اس کو تنہائی میں یاد کرتا
ہوں اور جب وہ جھے کو محفل میں یاد کرتا ہے تو میں اس سے بہتر محفل میں یاد
کرتا ہوں اور جب وہ جھے کو محفل میں یاد کرتا ہے تو میں اس سے بہتر محفل میں یاد

سبحان الله کیا مقام ہے کہ بندہ یہاں زمین پر الله کو یاد کر تا ہے تو وہاں عرش پر فرشتوں کی مجلس میں اس کاذ کر کیاجا تاہے۔

اسی طرح حدیث شریف میں آتا ہے کہ بندہ سے جب کوئی گناہ سرزد ہو جاتا ہے پھر وہ نادم ہو کر توبہ واستغفار کرتا ہے اور اللہ تعالی کوربی ربی کہہ کر پکارتا ہے تواللہ تعالی فرشتوں کو مخاطب کر کے فرماتے ہیں کہ میرے بندے نے اگر چہ نافرمانی اور گناہ کیالیکن مجھ کو بھولا نہیں، مجھ کو پکار رہا ہے اور مجھ سے معافی مانگ رہا ہے لہذا اے فرشتو! جب یہ بندہ ہو کر مجھ کو نہیں بھولا تو میں معافی مانگ رہا ہے لہذا اے فرشتو! جب یہ بندہ ہو کر مجھ کو نہیں بھولا تو میں

رب کریم ہوکراس کو کیسے بھول سکتا ہوں تم گواہ رہو کہ میں نے اس کو بخش دیا۔

اللہ اکبر! حق تعالیٰ کا اپنے بندوں کے ساتھ کس قدر رحم و کرم کا معاملہ ہے ﴿وَ لَذِ نُحُرُ اللّٰهِ اَکْبَرُ ﴾ کے ایک معنی تو وہ ہیں جو عام طور پر ہم لوگ سبحے ہیں کہ بندے کا اللہ کو یاد کرنا ہے بہت بڑی دولت ہے لیکن شاہ ولی اللہ صاحب محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ اس آیت کے ایک دوسرے معنی بھی بیان فرماتے ہیں وہ ہے کہ جب بندہ اللہ کو یاد کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ بھی بندے کو یاد کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ بھی بندے کو یاد کرتا ہی بندی کو یاد کرتا ہے۔

کرتے ہیں پس آیت میں مذکورہے کہ اللہ تعالیٰ کا بندے کو یاد کرنا بہت بوی دولت ہے۔

سجان اللہ! شاہ صاحب نے کیسی عجیب تفییر فرمائی، بھائی! ہم ناپاک
بندے ہماری زبان اس لا ئق کہاں جو اللہ کویاد کرے، یہ تو اس کا فضل و کرم
ہے کہ ہم کو اپنا نام لینے کی اجازت دے دی ورضہ حق توبہ ہے کہ
ہزار بار بشویم دہن بمشک و گلاب
ہنوز نام تو گفتن کمال بے ادبی است
حضرت ابو بکر شبائی جو اپنے وقت کے بہت بڑے اللہ کے ولی گذرے ہیں
حضرت جنید بغدادیؓ کے خلیفہ ہیں، ان کا واقعہ ہے کہ ایک مرتبہ اللہ اللہ
کرتے ہوئے جارہے تھے، اللہ تعالیٰ کی طرف سے الہام ہوا کہ کیوں شبی!
تہماری زبان اس قابل ہوگئ ہے کہ تم میرانام لو، تہماری زبان اور میرانام؟
یہ سن کر حضرت شبلیؓ خاموش ہوگئے، تھوڑی دیر کے بعد پھر الہام ہواکہ شبی!

تم میری محبت کا دعویٰ کرتے ہو، پھر تم کو میری یاد کے بغیر چین کیسے آیا،اور میرے نام سے تم کو صبر کیوں کر آگیا؟ حضرت شبکی سجدے میں گر پڑے اور عذر خواہ ہوئے۔

میں اس آیت کے متعلق بیان کر رہاتھا کہ مومن کی صفات میں اللہ تعالیٰ فرمارہ ہیں کہ وہ لوگ نماز کو قائم کرتے ہیں ،جو لذت و طاوت نماز کے اندرہ اس کا کیا بی چھنا، نماز تو مومن کی معراج ہے نماز حضور اقد س اللہ اللہ اندرہ اس کا کیا بی چھنا، نماز تو مومن کی معراج ہے نماز حضور اقد س اللہ فی الصّلوق "مگر اب آئھوں کی ٹھنڈ ک ہے جسیا کہ ارشادہ ہے" فُو اُف عَیْنی فی الصّلوق" مگر اب ہمارایہ حال ہے کہ نماز میں ہم کو لذت و حلاوت نہیں ملتی اس وجہ سے ہم کو نماز سے تعلق نہیں ہوااور اس کی قدر ہم کو نہیں معلوم ہوئی۔

وقت کم ہے ورنہ اس مضمون کو تفصیل سے بیان کرتا، آگے اللہ تعالیٰ مومن کی صفات میں فرماتے ہیں کہ ﴿وَمِمَّا دَزَقْنَهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾ مومن کی ایک صفت یہ بھی ہے کہ جومال ہم نے دیا ہے اس کو اللہ کے راستہ میں خرج کیا کرتے ہیں، آخرت میں وہی مال کام آئے گاجو اللہ کے راستہ میں خرج کیا جائے، نیک کاموں میں صرف کیا جائے۔

جن لوگوں میں بیپانچ صفات ہوں جن کاذکر کیا گیا یعنی جب اللہ تعالیٰ کا ذکر کیا جائے تو ان کے قلوب لرز جائیں، اور جب اللہ کے آیات کی تلاوت کی جائے تو ان کا بیان بڑھ جائے، اور وہ اللہ پر تو کل کرتے ہوں اور نماز کو قائم کرتے ہوں اور اللہ کے راستے میں خرج کرتے ہوں تو ان کے لئے بیہ وعدہ

نْهُ لُورَ ہے کہ ﴿أُولَئِكَ هُمُ الْمُوْمِنَةِ كَ خَقًا لَهُمْ دَرَجْتٌ عِنْدَ رَبُّهُمْ وَ مَغْفِرَةٌ وَّرِزْقٌ كُرِيمٌ ﴾ يج ايمان والے يه لوگ بين ان كے لئے ان ك ب کے پاس بڑے درج ہیں اور مغفرت ہے اور عزت کی روزی ہے۔ تو بھائی!اگر ہم اس رزق کے طالب ہیں کہ ہم کو جنت مل جائے اور پاک رزق ملے اور اللہ ہم سے راضی ہوجائے اور ہماری مغفرت ہوجائے توہم کو عاہے کہ اینے ایمان کو ایکا کریں اور صحیح معنوں میں مومن بن جائیں اور ہمارے اندر اللہ ور سول بھی محبت پیدا ہو جائے اور ایمان کی صفات اینے اندر پیدا کریں، مگراس کے لئے دو چیزوں کی ضرورت ہے ایک توبیہ کہ ذکراللہ کی كْرْت كرين "جَدِّدُوْا ايْمَانَكُمْ بكلِمَةِ لَا إِللَّهَ إِلَّا اللَّهِ" يَعِي اينا يمان كو کلمہ طبیبہ سے تازہ کرتے رہو، جتنی دفعہ بندہ بیہ کلمہ پڑھتاہے اللہ کی طرف بڑھتا ہے اور قریب ہو تاہے اور اس کے ایمان میں ترقی ہوتی ہے اسی بناء پر بزر گان دین کثرت ہے اس کاذ کر فرماتے ہیں، پس ایک نوذ کراللہ کی کثرت کریں اور دوسر نے رپ کہ سال بھر میں کم از کم دوحیار روز ہی کے لئے تھوڑاسا وفت نکال کر کسی الله والے کے پاس جایا کریں، ہزر گوں نے اس کی بھی تا کید فرمائی ہے کہ کچھ وقت نکال کراللہ والوں کی خدمت میں بھی ضرور جانا جاہئے، انثاءاللّٰداس کی برکت ہے بہت کچھ مل جائے گا، بزر گوں کی صحبت کیمیا کااثر ر تھتی ہے چنانچہ ہزاروں طاعت سے بڑھ کراس کو کہا گیاہے \_ یک زمانه صحبت با اولیا بهتر از صد ساله طاعت بریا

#### اہل اللہ کی شان

جس نے کسی اللہ کے ولی کو اللہ کا ولی سمجھ کر عقیدت کے ساتھ ایک نظر بھی دیکھ لیا اس نے بھی بہت کچھ پالیا، چنانچہ حضرت شخ شرف الدین احمد کی منیری رحمۃ اللہ علیہ اپنے مکتوبات میں قرب نوا فل پر کلام کرتے ہوئے تحریر فرماتے ہیں کہ:

"تم کویفین کرلینا چاہئے کہ قرب نوا فل کوئی معمولی درجہ کی بات نہیں ہے ایسا شخص مور دالطاف ربانی ہوجا تاہے ،اللہ تعالیٰ اس کے کل مہمات کوسر کر دیتا ہے ، وہ خلق اللہ کے لئے قبلہ کاجات ہوجا تا ہے ، اس کی خاک قدم آئھوں کاسر مہ بنتی ہے ، اس کی سواری کے گردوغبار کو عیر راہ بنادیتے ہیں ، ایک پر لطف قصہ سنو تو شاید کچھ سمجھو :

لگا، جماعت میں ایک شخص جو بہ سب کچھ من اور دکھ رہا تھا دوڑتا ہوااس کے پیچے ہولیا، یہاں تک کہ ایک مقام میں بہنچ کراس سے باتیں کرنے کا موقع ملا اس نے کہااے شخ عصر! ہماری ایک عرض ہے، دہ بولا فرمایئے، اس نے التماس کی کہ وہ کون ساسر (بھیہ) حضور والا کی چٹم مبارک میں پنہاں ہے جس کو شفیع لانے سے پانی فوراً برسا، اس نے کہااے بھائی! ہم نہ ولی نہ شخ، نہ بیر نہ فقیر، جیسے سب عوام الناس ہیں ویسے ہی ایک بندہ گہمار ہم بھی ہیں، صرف اتنی سی بات ہے کہ ان آنکھوں نے سلطان العارفین حضرت بایزید بسطامی رحمۃ اللہ علیہ کو بایزید سمجھ کر دیکھا ہے، یہ دیکھنا جو رنگ نہ دکھائے، یہ دیکھنا جو کمال ظاہر نہ کرے تعجب ہے، یہ دیکھنا جو رنگ نہ دکھائے، یہ دیکھنا جو کمال ظاہر نہ کرے تعجب ہے، یہ دیکھنا جو رنگ نہ دکھائے، یہ دیکھنا جو کمال ظاہر نہ کرے تعجب ہے، یہ دیکھنا جو رنگ نہ دکھائے، یہ دیکھنا جو کمال ظاہر نہ کرے تعجب ہے، یہ

سبحان الله! عجیب وغریب حکایت ہے ،اس سے معلوم ہوا کہ اہل اللہ کو حق تعالیٰ کا ولی اور مقرب سمجھ کر دیکھنا بہت بڑی دولت اور موجب برکت ہے اللہ تعالیٰ ہم کو توفیق عطا فرمائے کہ ہم بزرگوں کی قدر پیچانیں تاکہ ان کی صحبت کی برکات ہم کونصیب ہوں۔

حضرت شخ قد س سر ہ اپنے اسی مکتوب میں آگے تحریر فرماتے ہیں کہ۔
"اب ان ہزرگوں کے مراتب کو دیکھواس کی کچھ انتہا نہیں ملتی ہے تم اس کو
ہاور کرو کہ ان کے قدموں کی خاک آنکھوں کے لئے کمل الجواہر کا کام کرتی ہے
اور زبان ان کی باد بہاری کی طرح ہمہ تن حیات ہے جس طرح موسم بہار کا پانی
مردہ زمین کولباس حیات بہنا دیتا ہے اور خارستان کو گلستان بنادیتا ہے اسی طرح

جوبات ان کی زبان سے نکتی ہے وہ مردہ دلوں کو زندہ بنادیتی ہےاور واقعی گفتار حق کا تقاضا بھی یہی ہے کہا ہے ہی بااثر ہو ،اگر با تیں ان بزرگوں کی دل کے لئے جان ہیں توافعال و صفات ان کے بند بشاوحل کنندہ مہمات ہیں، رحمۃ للعالمین حاللہ کی امت خاص ہیں، رحمۃ للعالمین حاللہ کے شیدا ہیں، ان کی رحمت و شفقت کی روشنی بھی تمام پھیلی رہتی ہے،خود نہ کھائیں گے ،خلق اللہ کو کھلائیں گے، خوداچھا کیڑانہ پہنیں گے حاجت مندوں کو پہنائیں گے، نیکھی نیکھی باتیں سن لیں گے مگر اس نشتر کو ہر داشت کریں گے ، ظلم سہیں گے مگر ظالم سے بدلہ نہ لیں گے بلکہ اس کی شفاعت کرنے کو تیار ہوں گے ، جفا کے عوض و فاکریں گے ، د شنام کے مقابلہ کو دعاو ثناہے آمادہ ہوں گے ، تم جانتے ہواس قدر بے تفسی کا کیاباعث ہے؟اس کا سبب صرف بیہ ہے کہ اللہ نے ان كو محفوظ بناليا ہے، انبياء كرام عليهم السلام معصوم ہوتے ہيں، اولياء الله محفوظ ہوتے ہیں ،ان بزر گوں کے دل کے صحر اء سے بادِراحت چلتی ہے اور خلق خداکے دل و دماغ کو تازہ کرتی ہے،ان کے شفقت کی مثال آفتاب ہے ہے، دوست دستمن سب ان کی روشنی سے فائدہ حاصل کرتے ہیں، تواضع میں وہ لوگ گویاز مین ہورہے ہیں ساری دنیاان کورو ندے بھی تووہ اُف نہ کریں گے ، خلق اللہ سے بدلہ لیناان کا کام نہیں، یہاں پر وہ بالکل کو تاہ دست ہو جاتے ہیں، تمام عالم کی عیال داری کرنے کو تیار ہوجائیں گے مگر اینے کھانے کیڑے کا بار کسی پر نہ ڈالیں گے، سخاوت میں ان کو دریا سمجھو ، دوست دسمن

دونوں کو برابر سیر اب کرتے ہیں،از غرب تاشر ق سارے جہاں کے لئے وہ
ایک چشمہ کر حمت ہیں کہ یہ لوگ شیریں کلام ہوتے ہیں، کیوں نہ ہوں آزاد
مرد ہیں،دیکھتے ہیں، جانتے ہیں، سجھتے ہیں کہ ہرشنگ کامر جع و مآب کہاں ہے،
مقام جمع میں ان کی آ نکھیں کھلی ہوئی ہیں بلکہ ہر بُنِمُو ان کا چشم بصیرت کاکام
دے رہاہے۔۔۔

سبحان الله اہل الله کی صفات اور ان کی خصوصیات کو کیسے عجیب وغریب انداز سے بیان فرمایا ہے واقعی ہمارے بزرگوں کا حال ایساہی تھااور ان کی شان یہی تھی کہ وہ جفا کے عوض و فاکرتے تھے، تلخ وناگوار باتیں سنتے مگر بلٹ کر جواب نہ دیتے بلکہ جور و ستم کے بدلہ دعا دیتے اور سب وشتم کے عوض ثنا کرتے تھے۔

#### شان ولايت كانمونه

(ناقل عرض کرتاہے کہ اس زمانہ میں اگر کسی کواس شان کا مشاہدہ کرنا ہو اور ان صفات کی زندہ مثال دیکھنا ہو تو وہ ہمارے حضرت بقیۃ السلف محی السنّت مولانا شاہ محمد احمد صاحب پرتا پگڈھی دامت برکاتہم کو دیکھ لے، آپ کی ذات بابر کات دور حاضر میں ان صفات کا ایک نمونہ ہے، چنانچہ اس حال کی غمازی حضرت اقد س دامت برکاتہم کا بیہ شعر کرتا ہے۔ جور وستم سے جس نے کیادل کو پاش پاش جور وستم سے جس نے کیادل کو پاش پاش احمد نے اس کو بھی تہہ دل سے دعا دیا

نیز خود حضرت کو فرماتے ساہے کہ بزر گوں کی جو تیوں کی برکت ہے حق تعالیٰ نے محض اینے فضل و کرم سے بیہ تو فیق عطا فرمادی ہے کہ دوست و وسمن ہرایک کے ساتھ میرایمی برتاؤہے، میں نے کسی سے انتقام کینے کاارادہ ہی نہیں کیااور اپنی ذات سے کسی کو تکلیف پہنچانا تو در کنار ،اگر مجھے اس کا شبہ بھی ہو جاتا ہے کہ میرے کئی فعل یا قول ہے کسی کواد نیٰ اذیت پہنچ گئی توجب تک میں اس سے معذرت کر کے اس کوراضی نہیں کر لیتا مجھے چین نہیں ہو تا اگر مجھ سے کوئی چھوٹا بھی ہو تا ہے تو مجھ کواس سے معافی مانگنے میں ذرا بھی جھک نہیں ہوتی فالحمد للہ علیٰ ذلک، میں نے اپنے اس مٰداق کے مطابق بعضے اشعار میں ترمیم بھی کی جیسے ایک مشہور شاعر کا پیہ شعر ہے \_ گلشن پرست ہوں مجھے گل ہی نہیں عزیز کانٹوں سے بھی نباہ کئے جارہا ہوں میں میں نے اس کوبدل کر یوں کر لیاہے۔ گلشن سے عشق ہے مجھے گل ہی نہیں عزیز کانٹوں سے بھی پیار کئے جارہا ہوں میں ) بھائی! میں بہت خستہ ہوں قلب ود ماغ د ونوںاس وقت برکاریں، ضعف و بیاری کی وجہ سے میں تواس قابل ہی نہیں تھاکہ سفر کروں، یہ تو محض مولانا مجیب الله صاحب کی محبت ہے ، بیر مجھ سے محبت کرتے ہیں اور ہمارے بچ صاحب بھی مجھ سے محبت فرماتے ہیں برابر خطوط لکھتے رہتے ہیں،ان حضرات

کی خاطر میں نے سفر کی ہمت کرلی، گوضعف و تکان کی وجہ سے اس وقت بولنے کی ہمت نہیں پڑتی تھی اسی بنا پر میں نے معذرت کر لی تھی کہ صرف د عاکر دوں گا گر آپ حضرات کی محبت ہی کی وجہ سے بول پڑا، پھر بھی اس وفت ضعف کی و جبہ سے زیادہ بول نہیں سکتا ہوں،الٹد تعالیٰ سے د عاکر تا ہوں کہ اللہ تعالیٰ ہمیں اور آپ سب کو اس بات کی توفیق دے کہ ہم اینے ایمان کو قوی کرس، معاصی اور گناہوں سے توبہ کریں اور اللہ تعالیٰ سے یہ عبد کریں کہ اے اللہ! ہم تیری اور تیرے محبوب علیہ کی فرمانبر داری کریں گے اور تیری مرضی کے مطابق تیرے محبوب علیہ کی سنت کے مطابق زندگی گذاریں گے، شریعت کے تمام احکام کی پابندی کریں گے اور حکم شرع کے مطابق سارے کار دبار کریں گے، جو شخص شریعت کے مطابق تجارت کرتا ہے وہ قیامت میں صدیقین کے ساتھ محشور ہوگا، شریعت نے کسی چزے منع نہیں کیا، تجارت کر و، کار و بار کر و مگر سب کچھ شریعت کے مطابق کر و، مومن کا توسار ا کام ہی عبادت بن سکتا ہے،ا سکا کھانا پینا، سونا جاگنا، حتیٰ کہ استنجاء کرنا بھی عبادت میں داخل ہو سکتا ہے اگر سب کو سنت کے مطابق انجام دے اور اپنے ب کاموں میں حضور اقد س حلیقہ کی پیروی کا قصد کریے، زندگی کامقصد تو الله کی بندگی ہی ہے اس لئے ہمیںاگر اپنی زندگی کو کامیاب بناناہے تو جاہئے کہ الله کی بندگی میں اس کو گذاریں اور اللہ و رسول کی فرمانبر داری اختیار کریں،اور اینے دل کو در ست کزنے کی فکر اور کو شش کریں،اکبراللہ آبادی

نے خوب عمدہ بات کھی ہے۔

تم شوق سے کالج پڑھو، پارک میں پھولو جائز ہے غباروں میں اڑو، چرخ پہ جھولو پر ایک سخن بندۂ عاجز کی رہے یاد اللہ کو اور اپنی حقیقت کو نہ بھولو

ربنا تقبل منا انك انت السميع العليم ، ياالله! جو يجه بم نے كہا ہے اس پر ہم كو بھی عمل كى توفق اس پر ہم كو بھی عمل كى توفق دے اور سامعين كو بھی عمل كى توفق دے اور ہم سب كو دے اور ہم سب پر رحم فرمادے، اے الله! ہم كو قبول فرمانے اور ہم سب كو اپنا مطبع و فرمانے دار بنادے، ہم كو گناہوں سے بچنے كى توفق عطا فرمادے، الله! ہمارے قلوب كوبدل دے۔

واخر دعوانا ان الحمد لله رب العلمين

# دل کودل بنانے کی ضرورت ہے

# افثنياس

دل کو دل بنانے کا مطلب یہ ہے کہ
اس کو رذائل سے پاک کیا جائے جس کو
تزکیہ کہتے ہیں اور قلوب کا تزکیہ خود سے
نہیں ہو تا بلکہ تزکیہ کیا جا تا ہے تب ہو تا
ہے، بزرگوں کی توجہ اور ریاضت ومجاہدہ
سے، اللہ کے ذکرو فکر سے قلب پاک ہو تا
ہے اور دل دل بنتا ہے۔

الْحَمْدُ لِلهِ ا نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنُوْمِنُ بِهِ وَ نَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ، وَنَعُوذُ بِاللهِ مِنْ شُرُورٍ انْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ اعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلاَ مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُّضْلِلْهُ فَلاَ هَادِي لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لَآالِلهُ اللهُ لَلهُ وَمَنْ يُضْلِلْهُ فَلاَ هَادِي لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لآالله الله الله الله الله فَلاَ هَادِي لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ هَرَالله وَمُولاناً مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ وَحْدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ، وَ صَلّى اللهُ تَعَالى عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلّمَ ، وَسُولُهُ، وَ صَلّى اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلّمَ ،

أمًّا بَعْدُ! فَأَعُوْذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ، بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ، بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ، فَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى ﴿ هُوَ الَّذِى بَعَتَ فِى الْأُمِّيِّنَ رَسُوْلاً مِّنْهُمْ يَتْلُوْ عَلَيْهِمْ ايَاتِهِ وَيُزَكِّيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوْا مِنْ قَبْلُ لَفِى ضَللٍ مُبِيْنِ ﴾

وہی ہے جس نے عرب کے پاخواندہ لوگوں میں ان ہی کی قوم سے ( یعنی عرب میں ہے ہیں عرب میں سے ) ایک پینمبر بھیجاجو ان کو اللہ کی آ بیتیں پڑھ پڑھ کر سناتے ہیں اور ان کو (عقائد باطلہ واخلاق ذمیمہ سے ) پاک کرتے ہیں اور ان کو کتاب اور دانشمندی (کی باتیں) سکھلاتے ہیں اور یہ لوگ ( آپ کی بعثت کے ) پہلے دانشمندی (کی باتیں) سکھلاتے ہیں اور یہ لوگ ( آپ کی بعثت کے ) پہلے سے کھلی گر آئی میں تھے۔

#### بیان کرنے اور سننے کیلئے دل کی ضرورت ہے

وعظ کہنے والے کے پاس دل ہوناچاہئے بیان کرنے کے لئے دل کی ضرورت ہے،اسی طرح سامعین کے لئے بھی دل کی ضرورت ہے، آج جو ہم لوگوں کو نفع نہیں ہور ہاہے، ہماری اصلاح نہیں ہور ہی ہے اس کی وجہ یہی ہے کہ ہمارے قلوب مریض ہیں اور ہم باطنی اعتبار سے بیمار ہیں، بیان کرنے والوں کا بعنی ہمارا بھی یہی حال ہے کہ ہمارے دل صحیح معنوں میں دل نہیں ہیں، دل تو وہی ہے جس کے اندر اللہ کاخوف ہو، اللہ کی محبت ہواور وہ اللہ ہی کے لئے بولے اور کوئی دوسری غرض اس میں شامل نہ ہو،حضرات انبیاء کرام عليهم السلام جودنيا ميس تشريف لائے اور جتنے پیغمبراور رسول آئے ان کا قول قر آن میں موجود ہے، وہ تبلیغ کرتے تھے،اللہ کے دین کی دعوت دیتے تھے، الله كى طرف بلاتے تھے اور قوم سے بيہ فرماتے تھے كير ﴿ وَمَا أَسْتُلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ إِنْ أَجْرِيَ إِلاًّ عَلَىٰ رَبِّ الْعَلَمِيْنَ ﴾ اور میں تم سے (اس تبلیغیر) کوئی دنیوی)صلہ نہیں مانگتا، میر اصلہ تو بس رب العالمین کے ذمہ ہے۔ جواللہ کے خاص بندے ہیں اور اللہ کے ولی ہیں اور جو نبی کے صحیح معنوں میں جانشین ہیں ان کے قلب میں وہ دولت ہے اور ان کے دل کے اندر وہ نعمت ہے جس کی خبر نہ کسی باد شاہ کو ہے نہ امیر کو،اور وہ دولت تعلق مع اللہ کی دولت ہے،ان کواللہ تعالیٰ سے تعلق ہے اور اللہ سے نسبت ہے،ان کے دل میں اللہ کی محبت ہے اس لئے وہ دنیاو مافیہا سے مستغنی ہوتے ہیں، مردار دنیا کو تو وہ نظر اٹھا کر بھی نہیں دیکھتے، ان کا بھر وسہ اللہ پر اور ان کا اعتاد اللہ ہی پر ہوتا ہے، وہ مخلوق پر نظر نہیں رکھتے اور اپنی خواہش سے نہیں بولتے بلکہ ان کو بلوایا جاتا ہے تو بولتے ہیں، ہمارے اکا برکا بھی یہی حال تھا کہ مدتوں انہوں نے مجاہدہ کیا، خلوت میں رہے اللہ کاذکر کرتے رہے اہل اللہ کی صحبت میں رہے اور گو بنا ہو لئے ہے نہ جب بولنے کا حکم ہوا تب بولے اور پھر ایسا بولے کہ ان کے بولنے سے نہ معلوم کتنے مردہ قلوب زندہ ہوگئے۔

حضرت غوث پاک سیدنا عبدالقادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ میرے مولی! میں تو گونگا تھا بولنا جانتا ہی نہیں تھا آپ مجھے مخلوق کے در میان لائے اور مجھ کو بولنے سے مخلوق کو نفع نہ ہو تو مجھے پھر اسی گمنامی کی حالت میں لوٹادے۔

دیکھے! حضرت غوث پاک مس طرح دعا فرمارہے ہیں اور یہ فرمارہے ہیں

کہ میں تو گونگا تھا اور خلوت و گمنامی میں تھا آپ مجھے خلوت سے جلوت میں

لائے اور بولنے کا حکم فرمایا اس سے معلوم ہوا کہ اللہ والے اپنے نفس کی
خواہش سے نہیں بولنے بلکہ اللہ کے حکم سے بولنے ہیں، اس وجہ سے ان کے
بولنے سے جو نفع ہو تا ہے وہ دوسروں کے بولنے میں نہیں ہوتا، پھریہ کہ اہل اللہ
جو پچھ دوسروں سے فرماتے ہیں وہ خود بھی اس پر عامل ہوتے ہیں ان کی زندگی
عملی زندگی ہوتی ہے، ان کے حرکات و سکنات ، اخلاق و معاملات اور رفتار

و گفتار، کردار سب شریعت کے سانچے میں ڈھلے ہوتے ہیں،وہ فانی فی اللہ ہوتے ہیں، وہ فانی فی اللہ کا ہوتے ہیں، اللہ ورسول کی مرضی میں اپنے کو فنا کئے رہتے ہیں اور فنافی اللہ کا مقام جس کو کہتے ہیں وہ ان کو حاصل ہو تا ہے، اسی بنا پر ان کے بولنے سے لوگوں کو نفع ہو تاہے۔

ہمارے اکابر ایسے تھے کہ ان کے بولنے میں عجیب اثر ہو تاتھا، کیسے کیسے فاسق و فاجر تائب ہو کر اپنی زندگی کو سنوار لیتے تھے اور ان کی زندگی بدل جاتی تھی، چنانچیہ حضرت مولانا اساعیل شہید دہلوی رحمۃ اللّٰہ علیہ کابیان ایسا ہو تاتھا کہ جبنم کاذکر فرماتے تھے تو ایسا معلوم ہو تاتھا کہ جبنم نگا ہوں کے سامنے آگئ اور جب جنت کاذکر فرماتے تھے تو ایسا محسوس ہو تاتھا کہ جنت نگا ہوں کے سامنے آگئ ، یہ تھاو عظا وریہ تھی نیابت رسول اللّٰہ علیہ کی۔

ہم لوگ کیا ہولیں، ہمارے دل توخودہی بیمار ہیں اور ہم باطنی مریض ہیں،
ہم داعی سنے ہوئے ہیں لیکن حقیقت سے ہے کہ ہم صحیح معنوں میں داعی نہیں،
جب تک آدمی نفس سے نہ نکل جائے اور اس کا بولنا اللہ کی رضا کے لئے نہ
ہوجائے یعنی بولنے سے اس کا اور کوئی مقصد نہ ہو، نہ مخلوق کی رضا مقصود ہو،
نہ مال و دولت مقصود ہو، نہ جاہ و منصب تقصود ہو، بس صرف اللہ کی رضا ہی
مقصود ہو، اس وقت تک صحیح معنوں میں داعی الی اللہ نہیں ہوسکتا، ہمارے اکا بر
ایسے ہی تھے، انہوں نے سب کو مٹادیا ہر خیال کو دل سے ہٹادیا اور صرف ایک
اللہ کو بکڑ لیا، اللہ کی ذات سے بی ان کا تعلق تما اور اس، اللہ کے محبوب علی اللہ کو بھو سے اللہ کی خوب علی اللہ کو بھو سے اللہ کو بھو اللہ کی ذات سے بھی ان کا تعلق تما اور اس، اللہ کو بھو سے اللہ کی ذات سے بھی ان کا تعلق تما اور اس، اللہ کو بھو سے اللہ کو بھو سے اللہ کی ذات سے بھی ان کا تعلق تما اور اس، اللہ کو بھو سے اللہ کی ذات سے بھی ان کا تعلق تما اور اس، اللہ کو بھو سے اللہ کو بھو سے اللہ کو بھو سے اللہ کو بھو سے اللہ کی ذات سے بھی ان کا تعلق تما اور اس، اللہ کو بھو سے اللہ کی ذات سے بھو سے اللہ کو بھو سے اللہ کو بھو سے اللہ کو بھو سے اللہ کی ذات سے بھو سے اللہ کو بھو سے اللہ کو بھو سے اللہ کی ذات سے بھو سے اللہ کو بھو سے اللہ کو بھو سے اللہ کی ذات سے بھو سے اللہ کی ذات سے بھو اللہ کی ذات سے بھو سے بھو سے اللہ کی دو اللہ کی دول سے بھو سے اللہ کو بھو سے اللہ کو بھو سے اللہ کو بھو سے اللہ کی دول سے بھو سے اللہ کو بھو

کے لئے ارشاد باری تعالی ہے ﴿ یا اُنّی النّی اِنّا اَرْسَلْنَكَ شَاهِدًا وَ مُبَشِرًا وَ وَ اَنْدِیْرًا وَ وَ اَلْمُ اِللّٰهِ بِاِذْنِهِ وَ سِرَاجًا مُّنِیْرًا ﴾ اے نبی اہم نے بینک آپ کواس شان کارسول بناکر بھیجاہے کہ آپ گواہ ہوں ہے اور آپ مومنین کو بشارت دینے والے ہیں اور کفار کو ڈرانے والے ہیں اور سب کواللہ کی طرف اس کے حکم سے بلانے والے ہیں اور آپ ایک روشن چراغ ہیں۔

و بین یہ عرض کررہا تھا کہ بعض وقت ہوئے ہوئے شرم معلوم ہوتی ہے کہ کیا پولوں اور پھر خصوصاً اہل علم کے سامنے تو اور زیادہ شرم معلوم ہوتی ہے اس کے کہ بیان کرنے کے واسطے دل کی ضرورت ہے اور دل بڑی مشکل سے ول بنتا ہے۔

#### اگر آج صحابہ موجود ہوتے...!

حضرت امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ نے کسی بزرگ کا قول نقل کیاہے کہ اگر
آج صحابہ موجود ہوتے تو آج کل کے مسلمانوں کو وہ کا فر کہتے اور اس زمانہ
کے مسلمان اگر صحابہ کو دیکھتے تو ان کو مجنون بتاتے لیعنی ان پر اللہ کا اس قدر
خوف طاری رہتا تھا کہ اپنے ہوش وحواس میں نہیں معلوم ہوتے تھے، ان کی
کیفیات کا ندازہ آج کل کے لوگ کر ہی نہیں سکتے، اس کئے ان کی حالت دیکھ
کر ان کو مجنون سمجھتے، چنانچہ ان کا یہ حال تھا کہ جب بھی چا ندیاسورج میں گہن
گر ان کو مجنون سمجھتے، چنانچہ ان کا یہ حال تھا کہ جب بھی چا ندیاسورج میں گہن
لگ جاتا تھا تو وہ اللہ کی عبادت کی طرف دوڑ پڑتے تھے اور خوف سے ان کے

چہرے زرد پڑجاتے تھے اور اللہ کے سامنے گریہ وزاری کا ایک سمال بندھ جاتا تھا،اس قتم کی چیزوں سے وہ عبرت حاصل کرتے تھے، اور اللہ کی طرف رجوع ہوتے تھے، آج دیکھ لیجئے کہ ہم میں وہ عبرت باقی ہے؟ وہ نصیحت باقی ہے؟ ہمارے سامنے کیسے کیسے واقعات گذر جاتے ہیں لیکن ہم پر ایسی غفلت چھائی ہے کہ ہم ذرا بھی عبرت ونصیحت نہیں حاصل کرتے۔

قرآن پاک میں اللہ تعالیٰ نے جو واقعات بیان کئے ہیں وہ عبرت اور نصیحت ہی کے لئے بیان کئے ہیں اور شب ور وزجو حوادث پیش آتے رہتے ہیں وہ بھی عبرت ہی کے لئے ہیں لیکن آج بڑی سے بڑی بات ہو جاتی ہے مگر ہم اس سے ذرا بھی سبق نہیں لیتے۔

بات یہ ہے کہ اس کے لئے دل کی ضرورت ہے اور ہمارادل بگر چکاہے،
قلب سلیم کی صفات اس کے اندر باقی نہیں رہ گئی، ورنہ ہم ضرور نصیحت حاصل
کرتے، حق تعالی ارشاد فرماتے ہیں ﴿ إِنَّ فِی ذَلِكَ لَذِ نُحْرِی لِمَنْ كَانَ لَهُ
قَلْبُ اَوْ اَلْقَی السَّمْعَ وَهُوَ شَهِیدٌ ﴾ اس میں اس شخص کے لئے بڑی عبرت
ہے جس کے پاس فہیم دل ہویاوہ کم از کم دل سے متوجہ ہو کر بات کی طرف
کان ہی لگادیتا ہو۔

اس سے معلوم ہواکہ جس کے دل ہے وہی نصیحت حاصل کرتا ہے ،دل ہی تمام اعضاء کا بادشاہ ہے سارے اعضاء اس کے موافق کام کرتے ہیں جبیباکہ حدیث شریف میں آتا ہے کہ "اَلَااِنَّ فِی الْجَسَدِ لَمُضْغَةٌ اِذَاصَلُحَتْ صَلُحَ

الْحَسَدُ كُلُّهُ وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الْحَسَدُ كُلُّهُ أَلَا وَهِيَ الْقَلْبُ" يَعِيٰ الْسَانِ كَجْسَمُ مُلُهُ أَلَا وَهِيَ الْقَلْبُ" يَعِيٰ السَانِ كَجْسَمُ مِيں ايك لو تَمْرُا ہے جب وہ درست ہو تا ہے توسار اجسم فاسد ہو جا تا ہے ، اس كے ہوجا تا ہے ، اس كے بعد آپ ارشاد فرماتے ہيں "أَلَا وَهِيَ الْقَلْبُ" يَعِيٰ آگاہ ہو جاؤوہ قلب ہے۔

## وه اورکہیں رہتے تھے ہم اورکہیں ہیں

آج ہمارے قلوب بگڑ چکے ہیں، ہمارے دل مر دہ ہو چکے ہیں، ہمارے دلوں میں اللہ کاخوف باتی نہیں رہی، حقیقت تو یہ دلوں میں اللہ کاخوف باتی نہیں رہا، اللہ کی محبت باتی نہیں رہی، حقیقت تو یہ ہے کہ اللہ کی محبت اور خوف عجیب نعمت ہے، جس بندے پر اللہ تعالیٰ اپنی نعمت ہے، جس بندے پر اللہ تعالیٰ اپنی نعمتیں نازل فرمانا چاہتے ہیں اس کو اپناخوف اور اپنی محبت عطا فرمادیتے ہیں اور پھر اس کا کچھ اور ہی حال ہو جاتا ہے ہمارے اسلاف کہاں تھے اور ہم کہاں پہنچ گئے، میر ااپناہی ایک شعریاد پڑا۔

اسلاف سے نسبت نہیں کچھ بھی ہمیں واللہ وہ اور کہیں ہیں وہ اور کہیں ہیں

ہمارے اندرد نیا کی طمع اور دنیا کی حرص وہوس اور قتم قتم کے رذا کل موجود ہیں، ہمارے قلوب میں اللہ کی محبت، رسول کی محبت، بزرگان دین کی محبت، اللہ سے تعلق اور نسبت، یہ چیزیں کمزور ہوگئی ہیں اسی وجہ سے ہماری باتوں میں وہ اثر باقی نہیں جو ہمارے اکا برکی باتوں میں تھا، یہ وعظ و تذکیر بھی

اللہ تعالیٰ سے قرب کا بہت بڑا ذریعہ ہے، چنا نچہ ایک بڑے بزرگ کا قول ہے فرماتے ہیں کہ جب کوئی عالم ربانی اور اللہ والا بیان کر تا ہے تو ایک ہی وعظ سے اس کو اللہ کا ایسا قرب نصیب ہو تا ہے اور اس مقام تک بہن جا تا ہے کہ ہزاروں برس کے مجاہدہ سے وہاں نہیں بہنے سکتا کیوں کہ وہ اللہ کے دین کی دعوت دیتا ہے جو انبیاء کرام علیہم السلام کا کام ہے گویاوہ کار نبوت انجام دیتا ہے تو ظاہر ہے اس سے بڑھ کر کون سی چیز قرب کی ہوسکتی ہے، بھائی! مجھ سے تو جہ کوئی بیان کرنے کے لئے کہتا ہے تو بعض وقت بڑی شرم معلوم ہوتی ہے کہ کیا بولوں ،اس لئے کہ مجھے آتا جا تا بھی نہیں لیکن آپ حضرات کے اصرار و محبت کی وجہ سے بولنا پڑتا ہے، نیز بزرگوں نے اجازت دی ہے کہ بولا کرواس لئے ان کے محم کی تقیل کرتا ہوں۔

ہاں تو میں ہے کہہ رہا تھا کہ بولنے کے لئے دل کی ضرورت ہے اور سامعین کے لئے بھی ضروری ہے کہ ہمہ تن گوش ہوکرسنیں اور ایباسنیں کہ اس بچمل مرتب ہو، مومن کی شان ہے ہے کہ وہ سنتا ہے اور اطاعت کر تاہے، سمعنا و اطعنا کہتا ہے، اور دل کو دل بزانے کا مطلب ہے ہے کہ اس کو رذا کل سے پاک کیا جائے جس کو تزکیہ کہتے ہیں اور قلوب کا تزکیہ خود سے نہیں ہو تا بلکہ تزکیہ کیا جاتا ہے تب ہو تا ہے، بزرگوں کی توجہ اور ریاضت و مجاہدہ سے، اللہ تزکیہ کیا جاتا ہے تب ہو تا ہے، بزرگوں کی توجہ اور ریاضت و مجاہدہ سے، اللہ کے ذکرو فکر سے قلب پاک ہو تا ہے اور دل دل بنتا ہے۔

#### جس دل کوتم نے دیکھ لیادل بنادیا

پہلے زمانہ میں رسول و پیغمبر برابر آتے رہے اور اللہ کے بندوں کو دین کی دعوت دیتے رہے،لوگوں کے قلوب کا تزکیہ فرماتے رہے اور ان کے دل کو دل بناتے رہے ،حضور اقدس عَلِیلَتُهُ خاتم النبیین ہیں، آپ اللہ کے آخری رسول ہیں، نبوت آپ برختم ہو گئیاب قیامت تک نہ کوئی رسول آئے گانہ نبی آئے گا، البتہ ان کا کام جاری رہے گا، چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ان کے احکام کو باقی ر کھنے کے لئے علماءر بانی اور اہل اللہ کو ان کا وارث بنایاء پس جب علماءو مثا<sup>ئخ</sup> انبیاء کے وارث ہیں تو ان <sup>ح</sup>ضرات کے ذمہ ہے کہ اس منصب کاحق ادا کریں اور کار نبوت کو انجام دیں، اللہ کے دین کی دعوت دیں، اللہ کے بندوں کو بیدار کریں، سوتوں کو جگائیں،غافلوں کو ہشیار کریں، امراض روحانی کو بتلائيں اور اس كا علاج تجويز فرمائيں، چنانچہ ہمارے اكابر نے اس خدمت كو انجام دیااور کتنوں کواللہ تک پہنچا دیا،اس وقت حضرت خواجہ صاحبؓ کاایک شعریاد بڑا جس کو میں نے ان کی زبان سے سنا ہے اور مجھے تو یہ بھی شرف عاصل ہے کہ خواجہ صاحبؓ یرتاب گڑھ تشریف لائے تھے تو مجھ سے بیہ فرمائش کی کہ میر اکلام آپ اپنی زبان سے سناویں چنانچیہ میں نے بہت سنایااور خواجه صاحب بہت خوش اور مسرور ہوتے تھے،ان کا جو شعر اس وقت پڑھنا چاہتا تھا وہ بی*ہے*۔

مجذوب نارسیدہ کو واصل بنادیا ناقص کو اک نگاہ میں کامل بنادیا نقش بناں مٹایا دکھایا جمال حق جس دل کو تم نے دیکھ لیا دل بنادیا

واقعی اللہ والوں کی نگاہ میں ایبا اثر ہوتا ہے کہ جس کی طرف توجہ فرمادیتے ہیں اسے اللہ والا بنادیتے ہیں، ان کی توجہ سے دل کی دنیا بدل جاتی ہے لہذا اللہ والوں کی صحبت میں جاکرا پنے دل کو دل بنانا چاہئے میر ااپناہی ایک شعر ہے

دوستوا کچھ آسان نہیں ہے دل مشکل سے بنتا ہے دل بس آدمی اپنے کام میں لگارہے، اپنے دل کو سنوار نے کی فکر کرے، ذکر وفکر میں مشغول ہو، اللہ والوں کی صحبت اختیار کرے توانشاء اللہ کامیا بی ضرور ہوگ، حق تعالی ارشاد فرماتے ہیں ﴿وَالَّذِیْنَ جَاهَدُوْ ا فِیْنَا لَنَهْدِینَنَّهُم سُبُلَنَا وَلَی اللّٰهَ لَمَعَ الْمُحْسِنیْنَ ﴾ یعنی اور جو لوگ ہماری راہ میں مشقتیں برداشت کرتے ہیں ہم ان کو اپنے (قرب و تواب یعنی جنت ) کے رسے ضرور دکھادیں گے اور بیشک اللہ تعالی (کی رضا ور حمت) ایسے خلوص والوں کے ساتھ ہیں (دنیا میں بھی) اور آخرت میں بھی)

اس آیت میں حق تعالیٰ ارشاد فرمارہے ہیں کہ جو ہماری راہ میں مشقت برداشت کرے گااس پر ہم اپنے قرب کاراستہ کھول دیں گے، اللہ تعالیٰ نے اپنے قرب کاراستہ بتلانے ہی کے لئے انبیاء کرام علیہم السلام کو مبعوث فرمایااور انہوں نے دنیا میں آگر کتنے مردہ قلوب کو زندہ کر دیا، ہمارے نبی کریم علیہ الصلاۃ والتسلیم محمد رسول اللہ علیات دنیا میں تشریف لائے اور آپ کی پاک صحبت سے صحابہ کو وہ مقام حاصل ہوا کہ ایمان لانے کے بعد جس نے حضور علیات کوایک نظر بھی دیکھے لیا تواس مقام پر بہنچ گیا کہ بعد والے بڑے بڑے غوث اور قطب نظر بھی دیکھے لیا تواس مقام پر بہنچ گیا کہ بعد والے بڑے بڑے نوث اور قطب بھی اس مقام کو نہیں بہنچ سکتے، اس لئے حدیث پاک میں آتا ہے کہ صحابی کے اس ایک مدیو کیا ہے غیر صحابی کا اُحد بہاڑ کے برابر سونا نہیں ہو سکتا اس لئے کہ جو خلوص ان کے اندر تھاوہ بعد والوں میں نہیں ہو سکتا۔

بہر کیف صحابہ کرام کا وہ مقام تو بہت اعلی وار فع اور اب صحابیت کے مقام تک رسائی ناممکن ہے کیوں کہ جب نبوت ختم ہو گئی تو صحابیت بھی ختم ہو گئی البت حضور اقد س عظیلہ کے سیچ نائبین ہمیشہ موجود رہیں گے اور ان میں بھی بڑے بڑے مقامات والے ہوئے ہیں اور معرفت کے لحاظ سے ان کے مراتب میں فرق ہو تاہے۔

#### حضرت حاجی صاحب کے انمول ملفوظ

(۱) حضرت حاجی امداد الله صاحب رحمة الله علیه فرماتے ہیں کہ عارف کی دور کعت نماز غیر عارف کی لاکھ رکعت سے بڑھ کرہے اس کی وجہ بھی وہی ہے کہ جوخلوص ان کے اندرہے وہ غیر عارف میں نہیں ہو تا۔

(۲) الله کی معرفت بہت بڑی دولت ہے اس کو حاصل کرنے کی فکر کرنی چاہئے اور جب تک دل کو رزائل سے پاک نہیں کیا جائے گااس وقت تک اللہ کی معرفت نہیں حاصل ہو سکتی، حضرت حاجی المداد اللہ صاحب مہاجر کمی نور اللہ مرقدہ فرماتے ہیں کہ جب تک قلب رذائل سے پاک نہیں ہو تا اس کے اندر نسبت مع اللہ کی استعداد بھی نہیں پیدا ہوتی۔

بھائی! میں یہ کہتا ہوں اور اس میں خود اپنے کو بھی شامل کر کے کہتا ہوں کہ ہمیں اپنے دل کی گرانی رکھنا چاہئے ،اللہ والے ہر وقت اپنے دل کی گرانی رکھنا چاہئے ،اللہ والے ہر وقت اپنے دل کی گرانی رکھتے ہیں وہ دوسر وں کو دین کی دعوت بھی دیتے ہیں ،وعظ بھی کہتے ہیں اور اپنی مجلس میں بیان بھی کرتے ہیں مگر اس کے ساتھ ساتھ اپنے دل کو شؤلتے رہتے ہیں کہ ہمارے اندر عجب تو نہیں پیدا ہورہا ہے ، بڑائی تو نہیں آر ہی ہے ، بھائی! یہ بہت نازک مقام ہے اور بہت ڈرنے کی چیز ہے ، ہمیں اپنے دل کو دکھنا ہے اور اس میں شک نہیں کہ وہ شخص بڑا خوش نصیب ہے جس کو اپنے دکو کو امراض نظر آنے لگیں اور علاج کی فکر پیدا ہو جائے اور یہ چیز برز گوں سے امراض نظر آنے لگیں اور علاج کی فکر پیدا ہو جائے اور یہ چیز برز گوں سے تعلق کی برکت سے حاصل ہوتی ہے ،اصغر گونڈوئی اپنے شخ کے بارے میں فرماتے ہیں ۔

پہلی نظر بھی آپ کی اُف کس بلاکی تھی ہم آج تک وہ چوٹ ہیں دل پر لئے ہوئے اس کے بعد پھر کیا ہوتا ہے، وہ دولت حاصل ہوتی ہے کہ بندہ مرضی الہی کے تابع بن جاتا ہے جیسا کہ آگے فرماتے ہیں۔ تصویر ہے کھینچی ہوئی ناز و نیاز کی ہم سر جھکائے اور وہ ختجر لئے ہوئے

#### دل کودل بنانے کا طریقتہ

حضرت سیدالاولیاء شیخ احمه کبیر رفاعی قدس سر ہ فرماتے ہیں کہ بزر گو! ذ کراللہ کی پابندی کرو کیونکہ ذکر وصال حق کامقناطیس ہے، قرب کاذر بعہ ہے، جوالله کویاد کرتاہے وہ اللہ سے مانوس ہو جاتا ہے اور جواللہ سے مانوس ہواوہ اللہ تک بہنچ گیا، مگریادر کھو کہ ذکراللہ صحبت مشائح کی برکت ہے دل میں جمتاہے آدمی اینے دوست کے دین پر ہو تاہے، توایسے لوگوں سے تعلق پیدا کروجن کے دل میں خدا کی یاد جم چکی ہے تم کو بھی پیہ دولت نصیب ہو گی ورنہ غافلوں کی صحبت میں رہ کریا تنہا خلوت میں رہ کریپہ دولت حاصل نہ ہو گی، ہم سے تعلق پیدا کرو ہماری صحبت آزمایا ہوا تریاق ہے، ہم سے دور رہناز ہر قاتل ہے،اے ہم سے مجوب رہنے والے! تیرا یہ خیال ہے کہ عالم بن جانے کے بعد تخفیے ہماری ضرورت نہیں؟ بتا!اس علم سے کیا نفع جس میں اخلاص نہیں اور اخلاص ایک خطرناک راستہ کے یار کنارہ ہے،اب بتلا! تجھے عمل کے لئے کون اٹھائے گا؟ریا کے زہر کا کون علاج کرے گاجو تیزے اندر بھر اہواہے؟

اور اخلاص حاصل ہو جانے کے بعد تجھے بے خوف وخطر راستہ کون بتلائے گا؟ کیا بیر در سی کتابیں اور کتابوں کے پڑھانے والے بتائیں گے ؟ نہیں ہرگز نہیں، جانے والول سے یو جھواگر تم خود نہیں جانتے ﴿فَاسْتَلُوْا أَهْلَ الذِّكُو إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُوْنَ ﴾ عليم وخبير الله تعالى شانه نے ہم كويہي طريقه بتلايا ہے كه جس بات کاتم کو علم نہ ہو جاننے والوں سے معلوم کرو، تواینے آپ کواہل ذکر میں سے سمجھتا ہے تواگر ان میں سے ہو تا توان سے مجوب نہ ہو تا،اگر تواہل ذکر میں سے ہوتا تو فکر کر کے ثمرہ سے محروم نہ ہوتا کیونکہ ذکراللہ کے اثر ہے دل پر فکر ضرور غالب ہو تاہے اور فکر کے آثار ذاکر کی صورت سے ظاہر ہونے لگتے ہیں اس کے ہر کام ہے معلوم ہو جاتا ہے کہ اس کو کوئی بڑا فکر ہے تجھ کو تیرے اس حجاب نے روکا کہ مشائخ ہے دور دور رہتاہے ، تجھ کو تیرے د عوى علم نے تباہ كيا، رسول الله عليه كاار شاد ہے كہ اے الله! ميں ایسے علم ہے جو نفع نہ دے آپ کی پناہ مانگتا ہوں، اب بتلا! جس علم سے حضور علیہ نے پناہ مانگی ہے اس پر تیرا ناز کرنا کہاں تک زیبا ہے، اے مجوب! تو ہمارے دروازوں کا پہرہ دے کیونکہ تیرا جو وقت اور درجہ ہمارے دروازوں پر گذرے گاوہ (تیرے لئے)ایک اعلیٰ درجہ اور اللہ کی طرف رجوع کرنے کا وقت ہو گا(کیونکہ) ہمار ارجوع اللہ کی طرف صحیح ہوچکا ہے اس لئے جو ہمارے یاں آتا ہے اس کو بھی اللہ کی طرف رجوع کرنے کی توفیق ہوجاتی ہے اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے ﴿وَاتَّبِعُ سَبِيْلَ مَنْ اَنَابَ اِلْيَّ ﴾ يعنى ان لو گول كے راستہ ير

چل جو میری طرف رجوع کر چکے ہیں۔

سجان الله! حضرت سیداحمد کمیر رفاعی رحمة الله علیه کاکلام کس قدر مؤثر ہے اور اس میں کتناوزن معلوم ہوتا ہے واقعی اہل الله کے کلام کی یہی شان ہوتی ہے، حضرت غوث پاک سیدنا عبدالقادر جیلانی رحمة الله علیه کاکلام بھی اسی انداز کا ہوتا ہے چنانچہ فرماتے ہیں ''حق تعالی کاراستہ وہ راستہ ہے جس میں نہ مخلوق ہے نہ اسباب، نہ اپنی واقفیت ہے اور نہ کوئی سمت یادر وازہ، نہ اس میں مخلوق کی جستی ، بس بدن دنیا کے ساتھ اور دل آخرت کے ساتھ اور باطن مولیٰ کے ساتھ اور باطن مولیٰ کے ساتھ مہوتا ہے تاہم ہوتا ہے نفس مطمئنہ پراور نفس مطمئنہ حاکم ہوتا ہے بدن پراور اعضاء بدن حاکم ہوت ہیں مخلوق پر، جب بندہ کے لئے یہ (مقام) صحیح اور کامل ہوجاتا ہے تو جنات ہیں مخلوق پر، جب بندہ کے لئے یہ (مقام) صحیح اور کامل ہوجاتا ہے تو جنات وانسان اور فرشتے اس کے زیر قدم ہوجاتے ہیں کہ سب دست بستہ کھڑے وانسان اور فرشتے اس کے زیر قدم ہوجاتے ہیں کہ سب دست بستہ کھڑے ہوتے ہیں اور وہ مند قرب میں بیٹھا ہوا ہے ''۔

اس کے بعد فرماتے ہیں "اے منافق ایہ بات تیرے نفاق اور تضنع سے
ہاتھ نہیں آسکتی، تواپنے ننگ و ناموس اور مخلوق کے دلوں میں اپنی مقبولیت
اور اپنی دست بوسی کی ترقی و پرورش میں لگا ہوا ہے، تو دنیاو آخرت دونوں میں
اپنے نفس کے لئے بھی منحوس ہے اور ان کے لئے بھی جن کی پرورش کررہا
ہے اور جن کو اپنے اتباع کا حکم دے رہا ہے، تو ریاکار ، د جال اور لوگوں کے
اموال کا ڈاکو ہے پس ضرور ہے کہ نہ تیری کوئی د عا مقبول ہو اور نہ صدیقین

کے قلوب میں تیری جگہ ہو، تجھ کواللہ نے علم دے کر گمراہ بنایا، جب غبار ہٹے گا تو بچھ کو نظر آئے گاکہ تو گھوڑے پر سوار ہے یا گدھے پر، جب غفلت کا غبار کھلے گا تو مر دان خدا کو گھوڑوں اور سانڈ نیوں پر سوار دیکھے گااور خود ان کے پیچیے ایک شکستہ حال گدھے پر ہو گا کہ شیطانوں اور اہلیبوں کی خواری تجھ کو تھام رہی ہو گی، کوشش کرو کہ اس کے قرب کا دروازہ تمہارے قلوب سے بند نه کرلیا جائے، سمجھدار بنو، تمہاری حالت کچھ بھی نہیں، ایسے شیخ کی صحبت اختیار کروجو حکم خداوندی اور علم لدنی کاواقف ہو کہ وہ تم کواس کار استہ بتائے، جو فلاح یانے والے کو نہیں دیکھے گاوہ فلاح بھی نہ یائے گا، جو علاء باعمل کی صحبت اختیار نہ کرے وہ خاکی انڈاہے نہ اس کے لئے مرغ ہے (جس کی طرف وہ منسوب کیا جائے )اور نہ مال ہے (جو جھاتی سے لگا کریر ورش کرے)اس کی صحبت اختیار کروجس کواللہ تعالیٰ کی صحبت نصیب ہے ''۔ ( فیوض یز دانی ترجمہ الفتحالرباني صر٧٢٨)

اسی طرح دوسرے مقام پر فرماتے ہیں کہ "اے دنیا بھر کے بندگان خدا
اور زاہدو! آؤوہ چیز سیکھو جس کی تم کو خبر نہیں ہے، میرے مکتب میں داخل
ہو جاؤتا کہ میں تم کووہ علم پڑھادوں جو تمہارے پاس موجود نہیں ہے، قلوب کا
مکتب جدا ہے اور اہر ادکا مکتب جدا ہے اور نفوس کا مکتب جدااور اعضاء بدن کا
مکتب جدا، یہ سب الگ الگ در ہے اور مقامات ہیں اور گنتی کے چند قدم ہیں
جن میں آگے پیچھے کی تر تیب ملح ظہ، پہلا قدم تو تیر ادر ست ہوا نہیں پھر

دوسر ہے تک کس طرح پہنچ سکتا ہے،ایمان تیراضیح نہیں ہواپس ایقان تک کیسے پہنچے گااور ابھی ایقان نو صحیح ہوا نہیں پس معرفت اور ولایت تک کیسے ر سائی ہو گی، صاحب عقل بن تو بچھ بھی نہیں، تم میں ہر شخص آلہ ُسر داری کے بغیر مخلوق کا سر دار بننا حیا ہتا ہے حالا نکہ مخلوق کی سر داری ان میں اور دنیا و نفس وخواہش وطبیعت وارادہ سب میں زمد اختیار کرنے کے بعد صحیح ہوتی ہے، سر داری آسان سے اترا کرتی ہے زمین سے نہیں (کہ جس کا جی جاہے خود ہی حاکم بن بیٹھے) ولایت حق تعالیٰ کی طرف سے عطا ہوتی ہے نہ کہ مخلوق کی طرف سے، ہمیشہ دوسرے اللہ والوں کا مقتدی بنارہ، مقتدیٰ مت بن، صاحب بنارہ (کہ دوسروں کے ساتھ رہے) مصحوب مت بن (کہ دوسر وں کو اینے ساتھ لے کیونکہ دوسر وں کا بوجھ اٹھانا آسان نہیں ہے) ذلت وگمنامی کو پیند کر (کہ اس میں بڑاین ہے) پھر اگر حق تعالیٰ کے نزدیک تیرے لئے اس کی ضد (لیعنی امامت وشہرت مقدر) ہوگی تواینے وقت پر وہ خود آجائے گی، نوشان تشلیم و تفویض اختیار کر"۔ ( فیوض یزدانی ترجمہ انفتح الربانی صرا۴۴)

نیز فرماتے ہیں کہ '' بھی تک تونے بنیاد کو تو مضبوط نہیں کیا پھر تغمیر کی چنائی کس شکی پر کرے گا، تیری نیت تو درست ہوئی نہیں و عظ کس طرح کے گا؟ تیرا سکوت ابھی پورا ہوا نہیں بولے گا کس طرح؟ مخلوق کو وعظ کہنا پیغمبر ول کی نیابت ہے اس لئے کہ وہی مخلوق کے واعظ تھے پس جب وہ تشریف لے کی نیابت ہے اس لئے کہ وہی مخلوق کے واعظ تھے پس جب وہ تشریف لے

گئے تو حق تعالی نے ان کے علوم پر عمل کرنے والے علماء کو ان کی جگہ کھڑا اور ان کو ان کا وارث بنادیا ہیں جو شخص پیغیبروں کی جگہ کھڑا ہو ناچاہے اس کو (پیغیبروں کی طرح) اپنے زمانہ میں ساری مخلوق سے زیادہ پاک اور صاف اور حق تعالی کے حکم اور علم کاسب سے زیادہ واقف کار ہو ناچاہئے، اے اللہ اور اس کے رسولوں اور نکوکاروں اور اولیاء سے ناوا قفو! اور اے اپنے نفوس اور اپنی طبیعتوں اور اپنی د نیاو آخرت سے جاہلو! تمہارا گمان ہے کہ یہ امر (لیعنی وعظ گوئی) ایک آسان بات ہے، تم پر افسوس ہے، گو نگے اور خاموش بنے رہو، یہاں تک کہ تم کو خداکی طرف بلوایا جائے اور اٹھایا جائے اور کھڑ اکیا جائے اور (مخلوق کے سامنے منبریر) لایا جائے اور (مخلوق کے سامنے منبریر) لایا جائے "۔

سجان الله! کیساز بردست کلام ہے اور کس قدر ناصحانہ انداز میں اصل حقیقت کی طرف متوجہ فرمارہے ہیں اور ترقی کی سبیل بتلارہے ہیں اس موقع پرمیر ااپناہی ایک شعریاد آگیا۔

اس حقیقت سے واقف ہیں اہل نظر مقتدی وہ نہیں مقتدی

میں یہ بیان کررہاتھا کہ دل کودل بنانے کی ضرورت ہے اوراس کے لئے اہل اللہ کی صحبت کی برکت سے اہل اللہ کی صحبت کی برکت سے قلب میں حقیقی ایمان آجا تاہے اور پھر بندہ مرضی الہی کے تابع بن جاتاہے، ایمان والادل چون وچرا نہیں جانتاوہ تو تشکیم ور ضاجانتا ہے، وہ کیوں میوں،اگر

گر نہیں جانتا، آج دیکھ لیجئے ہم میں بہت سے لوگ کہتے ہیں ایساکیوں ہوا؟ تو سمجھ لیجئے کہ یہ مومن کے لئے مناسب نہیں ہے کہ وہ اللہ ورسول کے حکموں میں علت ڈھونڈے،اس کو تو آنکھ بند کرکے شریعت کے حکموں کوماننا اور اس پر چلناچاہئے۔

#### صحابه كرام كامقام محبت

صحابه کرام رضی الله عنهم اجمعین جن کی مثال اب د نیامیں نہیں مل سکتی ان کی اطاعت و فرما نبر داری کابیه عالم تھا کہ احکام اختیار بیریر توعمل کرتے ہی تھے غیر اختیار ی عادات میں بھی وہ اتباع کرتے تھے جن میں اتباع کے وہ مکلّف بھی نہ تھے مگران کو کس قدرعشق تھار سول اللہ علیہ سے اور اس قدر وہ فناتھے ہے علیہ کی محبت میں کہ ہر چیز میں آپ کا اتباع کرنا چاہتے تھے چنانچہ صحابہ کے حالات میں آتا ہے کہ چلے جارہے ہیں راستہ میں کسی مقام پر بیٹھ گئے کسی مقام پرلیٹ ٹئے،کسی مقام پر مسکراد ہے،کسی مقام پراستنجاء کی ہیئت پر بیٹھ گئے مگر استنجاء نہیں کیا، جب کوئی یو چھتا کہ یہ کیابات ہے تو فرماتے کہ مجھ سے پچھ نہ پو چھو میں نے اپنے محبوب آ قانبی کریم علیہ کو یہاں بیٹھا ہوادیکھا تھااس کئے بیٹھ گیااور یہاں لیٹا ہواد یکھا تھااس لئے لیٹ گیااور اس مقام پر پہنچ کر حضور علیلتہ کومسکراتے ہوئے دیکھا تھا اس لئے مسکرادیا اور اس جگہ بیٹھ کر حضور علی ہے کواستنجاء کرتے ہوئے دیکھا تھااس کئے مجھ کو گواستنجاء کی حاجت

نه تھی مگر چونکه آپ علیہ کواس جگه ای طرح بیٹھے دیکھا تھااس کئے میں بھی بیٹھ گیا۔

#### جب صحابة كالذكرة أتاب

سجان الله! کیامقام تھاصحابہ کرامؓ کااور وہ حضور علیہ کے عشق و محبت میں کس قدر فناتھے خداجانتاہے،ایسے حاہنے والے اور ایسے عاشق دنیا کی تاریخ میں نہیں مل سکتے ،جب صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین کا تذکرہ آتا ہے تو میری عجیب کیفیت ہو جاتی ہے اور ان کے حالات میں عجیب کیف و سر ورمحسوس ہو تاہے اور اس میں شک نہیں کہ بیر و حانی اور ایمانی کیف ہے جو حسی کیف وسر ورہے کہیں بڑھ کر قابل قدر ہے،اس موقع پر مجھے ایک شعریاد آیاجس کومیں نے بدل کرایے نداق کے مطابق کرلیاہے، کسی شاعر نے کہاتھا۔ کہاں میں اور کہاں سے نکہت گل سنیم صبح تیری مہربانی اس کوبدل کرمیں نے یوں کہاہے۔ کہان میں اور کہاں یہ کیف ایماں میرے اللہ! تیری مہربانی میں سمجھتا ہوں کہ جس کو حضور علیہ سے محبت ہو گیاس کو آپ کے صحابہؓ سے بھی ضرور محبت ہو گی اور جس سے محبت ہو تی ہے اس کے ذکر میں لذت وحلاوت محسوس ہوتی ہے ، پس جس طرح حضور اقد س علیہ کے ذکر

میں لذت و حلاوت ملتی ہے اسی طرح صحابہؓ کے ذکر میں بھی بڑی لذت وحلاوت ہے یہ حضور علیہ کے عشاق اور جال نثار ہیں۔

حضرت مولاناسیداصغر حسین صاحب دیوبندی رحمۃ اللّٰہ علیہ جواکا بر علماء میں سے گذرے ہیں ،حضرت نے ایک چہل حدیث لکھی ہے اس کے اخیر میں کچھ اشعار بھی لکھے ہیں جو حضرت ہی کے ہیں اس میں صحابہ کرام گی محبت والفت کاخوب نقشہ کھینےاہے فرماتے ہیں۔

> ج میں شمع تھی اور چاروں طرف پروانے ہر کوئی اس کے لئے جان جلانے والا دعوی الفت ِ احمد تو سبھی کرتے ہیں کوئی نکلے تو ذرا رنج اٹھانے والا کام الفت کے تھے وہ جن کو صحابہ نے کیا کیا نہیں یاد تہمیں غار میں جانے والا

حضرت صدیق اکبڑی محبت دیکھتے، فاروق اعظم کی محبت کو دیکھئے، عثمان فروالنورین کی محبت کو دیکھئے، عثمان فروالنورین کی محبت کو دیکھئے، صحابہ کرام کی محبت کو دیکھئے، سب کے سب اللہ کے عاشق اور ان پر فدا و قربان ہیں، عزت و آبرو قربان کر دینے والے، اہل وعیال کو قربان کر دینے والے اور ان کو راضی کرنے والے اور ان کو راضی کرنے کے لئے ساری دنیا کو ناراض کر دیتے تھے، یہ صحابہ ہی کی شان میں کہ ان کو اللہ تبارک و تعالی نے دنیا ہی میں بشارت سنائی جوامت میں کسی کو

نہیں سائی گئی ، کوئی بڑے سے بڑا غوث ہوجائے، قطب ہوجائے، ابدال واو تاد ہوجائے، تو بیشک بیہ سب بھی بڑے مراتب ہیں اور بیہ لوگ بھی انبیاء کرام علیہم السلام کے جانشین ہیں گر صحابہ کرام مان کا مقام ان سے کہیں اعلیٰ وار فع ہے کہ ان کے لئے قر آن پاک ہیں اللہ تعالیٰ بیہ خوشخری نازل فرمارہ ہیں کہ ﴿ رَضِی اللّٰہ عَنْهُمْ وَ رَضُوْا عَنْهُ ﴾ یعنی اللّٰہ ان سے راضی اور بیہ لوگ اللہ سے راضی ہیں۔

لیکن یہ بھی عجیب بات ہے کہ اتنی بڑی خوشخبری ان کو سنادی گئی اس کے باوجود ان کا خوف گیا نہیں بلکہ وہ ہمیشہ لرزتے اور کا پیتے رہتے تھے اس لئے کہ ایمان تو بین الخوف والرجاء ہے، صحابہ کے ایمان کا کیا کہنا! تقویٰ کی زندگی ہے، اللہ کی بندگی ہے، اللہ کی راہ میں جان دینے والے، اللہ ورسول کی مرضی پر مرشئے والے اور ﴿رُضِی اللّٰهُ عَنْهُمْ وَ رَضُوْا عَنْهُ ﴾ کا مر دہ دنیا ہی میں سن لینے والے اور ﴿رُضِی مطمئن نہیں ہیں اور اللہ کے خوف سے الرزتے اور کا نیتے ہیں۔

### خوف ورجاء کی تشریح

فاروق اعظم کا کیاحال تھا، فرماتے ہیں کہ اگر قیامت کے دن یہ ندا ہو کہ ایک ہی آدمی جہنم میں جائے گا تو میں سمجھوں گا کہ وہ میں ہی ہوں اور اگریہ ندا ہو کہ ایک ہی آدمی جنت میں جائے گا تو میں سمجھوں گا کہ وہ میں ہی ہوں، یہ ہے خوف ورجاء کے درمیان رہنے کی حالت، شیخ شرف الدین کیجیٰ منیری رحمۃ اللّٰدعلیہ اینے ایک مکتوب میں خوف ور جاء کے متعلق تحریر فرماتے ہیں کہ:

"مرید کے لئے خوف اور امید ایباہی ضروری ہے جیبا کھلوں کے لئے سایہ اور دھوپ ہی سایہ اور دھوپ ہاگر ہمیشہ سایہ ہی ہو تا تو کھل نہ پکتے اور اگر ہمیشہ دھوپ ہی ہوتی تو وہ جل جاتے، جب تک بہ دونوں جمع نہ ہو جا کیں باغ جہاں میوہ مقصود سے بار آور نہیں ہو تا ای طرح مرید کے لئے ہیر کی نوازش ولطف کا سایہ اور اس کے آفاب قہر کی گر می زمانہ میں اس کو پختہ کردیتی ہے، بھی بغیر سبب کے نوازشیں کہتی ہیں کہ یہاں آجا کیونکہ یہاں کوں کے پاؤں کی گردسے دوستوں کی آئکھوں کا سرمہ بنایا جا تا ہے اور ﴿وَ کَلْبُهُمْ بَاسِطُ ذِرَاعَیْهِ بِالْوَصِیْدِ﴾ کی آئکھوں کا سرمہ بنایا جا تا ہے اور ﴿وَ کَلْبُهُمْ بَاسِطُ ذِرَاعَیْهِ بِالْوَصِیْدِ﴾ نواز تے ہیں اور کبھی وہ قہر وجلال جو بغیر کسی سبب کے ہو تا ہے ڈانٹ دیتا ہے، نواز تے ہیں اور کبھی وہ قہر وجلال جو بغیر کسی سبب کے ہو تا ہے ڈانٹ دیتا ہے، الحذر الحذر (دور ہودور ہو)

یہاں گرانا، اٹھانا، راندنا، بلانا، تبھی نوازش وکرم اور تبھی خشم و بے رخی،
تم جانتے ہو کیا ہے؟ ملک و مال کی بلاؤں کو اکھاڑ پھینکنا ہے اور شراب لطف بلاکر
مست کر دینا ہے اور زمانہ کی گردش میں ختیاں جھیل کر پختہ کرنا ہے جیسا کہ پھل،
اگر رجاء ہی رجاء ہوگی توسستی اور کا ہلی کے سبب خام رہ جائے گا اور اگر سرتا پا
خوف ہی خوف ہوگا تو ناامیدی کی بھٹی میں جل کر راکھ ہوجائے گا، اس لئے
ضر ورت ہے کہ خوف اور رجاء برابر قوام کر کے معجون بنایا جائے تاکہ مرید کی

یماری کاعلاج ہوسکے، کہاجاتا ہے کہ مرید کے لئے خوف ور جاء پر ندول کے دوشہ پر کی حثیت رکھتے ہیں اگر دونوں پر برابر ہیں تو سیدھااڑے گا اور اگر ایک کم اور ایک زیادہ ہوگا تو ٹیڑھا اڑے گا اور اگر صرف ایک ہی پر ہوگا اور دوسر انہ ہوگا تو پر ندہ مر جائے گا۔

مشائح کی کتابوں میں ہے کہ رجاء اتنی ہونی چاہئے کہ اگر دنیا جمرے گناہ اور نافر مانی تنہاا یک شخص میں ہوں اور وہ یہ آواز سنے کہ بہشت میں ایک شخص کے سواد وسر انہ جائے گا تو وہ یقین کرلے کہ وہ میں ہی ہوں اور خوف بھی اتنا ہو کہ اگر سارے جہان والوں کی طاعت وعبادت کسی ایک شخص میں ہواور وہ یہ آواز سنے کہ دوز خ میں بجز ایک شخص کے دوسر انہ جائے گا تو وہ یقین کرلے کہ وہ آدمی میں ہی ہوں، مگر مرید کے لئے رجاء پر خوف کا غلبہ زیادہ اچھا ہے ، کہ وہ آدمی میں ہی ہوں، مگر مرید کے لئے رجاء پر خوف کا غلبہ زیادہ اچھا ہے ، سالکان طریقت پر خوف اتنا طاری ہے کہ اگر کوئی صاحب نظر دیکھا تو کہتا کہ یہ تورجت حق سے بالکل ناامید ہو چکے ہیں۔" (انتہا)

حضرت صدیق اکبڑ کا کیال حال تھا، تہجد کی نماز میں کھڑے ہو کر قرآن پاک
کی تلاوت کرتے توروتے روتے آنسوؤں کا تارلگ جاتا تھا، صحابہ کرامؓ کا یہ
حال تھا کہ رات تہجد کی نماز میں خدا کے کلام کی تلاوت کرتے تھے اور گڑ گڑاتے
تھے ان کی آنکھیں آنسو بہاتی تھیں، ان کے خوف کا یہ عالم تھا، ایک روز حضور
اقد س علی تہجد کے وقت اٹھ کر صدیق اکبڑ کے حجرہ کی طرف تشریف لے
گئے تو دیکھا کہ تہجد میں قرآن پاک کی تلاوت کررہے ہیں اور ذرا ہلکی آواز

سے تلاوت کررہے تھے بھر حضور اقد س علیات فاروق اعظم کے جمرے کے پاس تشریف لے گئے وہ بھی نماز تہجد میں قرآن پاک پڑھ رہے تھے مگر خوب بلند آواز سے پڑھ رہے تھے، جب وہ حضرات آپ کی مجلس میں تشریف لائے تو حضور اقد س علیات نے صدیق اکبڑ سے دریافت فرمایا کہ میں نے رات تم کو تہجد میں قرآن پڑھ رہے تھا اس تہجد میں قرآن پڑھ رہے تھا اس کی کیاوجہ ؟ انہوں نے عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول! میں اللہ تعالی کو سار ہا تھا، اللہ تعالی سر وجہر دونوں کو کیسال سنتا ہے، پھر آپ علی تیا تی بائد آواز سے دریافت فرمایا کہ میں نے رات میں تم کو قرآن پڑھتے ساتم اتن بلند آواز سے کیوں پڑھ رہے تھے؟ فاروق اعظم شنے عرض کیا کہ میں سوتوں کو جگا تا تھا۔ سے کیوں پڑھ رہے تھے؟ فاروق اعظم شنے عرض کیا کہ میں سوتوں کو جگا تا تھا۔ اور شیطان کو بھگا تا تھا۔

ظاہرہے کہ صحابہ کرام سے بڑھ کر کس کی نیت ہوسکتی ہے،ان کی نیت طاہر پاک ان کا خیال پاک ان کا ارادہ پاک ، دونوں حضرات نے کیسی نیت ظاہر فرمائی ، حضرت صدیق اکبر شنے تو یہ نیت فرمائی کہ میں اللہ کو سنارہا تھا اس لئے آہتہ پڑھ رہا تھا کہ اس کے نزدیک سب برابرہے اور فاروق اعظم شنے یہ نیت فرمائی کہ سوتوں کو جگا تا تھا تا کہ وہ لوگ بیدار ہو کر اللہ کے دربار میں کھڑے ہو کر نماز پڑھ لیں اور شیطان کو جھگا تا تھا کہ قر آن کی تلاوت سن کر جہاں تک آواز جائے گی وہ بھاگ جائے گا۔

مربی تھے آپ علی نے صدیق اکبڑے فرمایا کہ اے ابو بکر! تم اپی آواز تھوڑی سی بلند کردواور فاروق اعظم سے فرمایا کہ اے عمر! تم اپی آواز ذرا بیت کردو۔ حضرت شخ شہاب الدین سہر وردی رحمۃ الله علیہ نے اس واقعہ پر ایک کئتہ تح ریر فرمایا ہے وہ یہ کہ حضرات شخین نے جو اپنی اپی نیت ظاہر فرمائی بیشک وہ اپنی عبی جگہ پر بہت اعلیٰ درجہ کی نیت تھی لیکن پھر بھی انہوں نے اس کو بیٹ تجویز سے بیٹک وہ اپنی عباس کے حضور اقد س علی کے نیت تھی لیکن پھر بھی انہوں نے اس کو برسے مٹاکر اپنی رائے میں فنا کردیا اور صدیق اکبڑ سے فرمایا کہ تم اپنی آواز ذرا بلند کردواور فاروق اعظم سے فرمایا کہ تم اپنی آواز ذرا بیت کرو۔

رابعه بصربيه كاحال

اب سنے کہ رات کی ساعات میں قرآن پاک کی تلاوت اور نماز تہجد میں جو مزہ ملتا ہے اس کا حال اللہ والوں سے پوچھے اس کی حلاوت ولذت کو وہی جانتے ہیں، حضرت رابعہ بھر ریڈ کا میہ حال تھا کہ رات بھر اللہ کی عبادت میں مشغول رہتی تھیں، نمازیں پڑھتی تھیں اقر اپنا کفن سامنے رکھتی تھیں، جب نیند آنے لگتی تواپنے نفس کو مخاطب کر کے اس مفہوم کا شعر پڑھتی تھیں ۔ جاگنا ہو جاگ لے افلاک کے سائے تلے حشر تک سونا پڑے گاخاک کے سائے تلے حشر تک سونا پڑے گاخاک کے سائے تلے در تک سونا پڑے گاخاک کے سائے تا

کہ اے میرے مولیٰ!اب صبح ہونے والی ہے اور دن میں جو میر امجازی آقاہے اب مجھے اس کی خدمت کرنی ہے کاش کہ رات ہی رہتی اور بھی صبحنہ ہوتی تو میں آپ ہی کی خدمت میں حاضر رہتی اور آپ کے ساتھ مشغول رہتی۔ سجان الله! حضرت رابعہ بھرینے کا پیر حال تھا کہ ان کو حق تعالیٰ سے مناجات میں اور ان کی یاد میں ایسی لذت ملتی تھی کہ رات گذر جانے پر افسوس کرتی تھیں اور ساری رات بھی ان کے لئے کافی نہ ہوتی تھی،اور اب دیکھ لیجئے ہمارا کیا حال ہے اور ہم کو حق تعالیٰ سے مناجات میں کتنی لذت ملتی ہے!؟ کیا یہ کم محرومی ہے کہ مناجات کی لذت ہم سے چھین لی گئی!اللہ تعالیٰ کی اطاعت اور بندگی کامزہ ہم ہے چھین لیا گیا! ہم کو مال میں مزہ ہے،اہل وعیال میں مزہ ہے، دنیا کی ہر چیز میں مزہ ہے اور نہیں مزہ ہے تواللہ کی یاداوران سے مناجات میں ، بیر کس قدرافسوس کی بات ہے ، بندگی کا کمال بیرہے کہ سب کچھ ہوتے ہوئے آ دمی خدا کے احکام ہے اور اس کی یاد سے غا فل نہ ہو، جب اللہ سے تعلق ہو جاتا ہے اور واقعیٰ دل دل بن جاتا ہے اس وقت میہ کیفیت ہوتی ہے کہ مال واولاد اور دنیا کے سارے تعلقات دل سے باہر باہر رہتے ہیں گر دل میں فقط اللہ کی یاد اور ان کی محبت ہوتی ہے اور کچھ نہیں۔

الله والوں سے پوچھئے جب انہوں نے دل کا تزکیہ کرلیااور دل کو محض الله کے لئے خالی کرلیا تو ان کو کیسی راحت اور کیسا لطف ملا، حضرت خواجہ صاحب کاایک شعر پھریاد پڑا، فرماتے ہیں۔ ہر تمنا دل سے رخصت ہوگئ اب تو آجا اب تو خلوت ہوگئ دنیا کے سارے محبوب فانی اور مث جانے والے ہیں دل کوان سے کیا گانا، دل تواس سے لگانا چاہئے جو ہمیشہ ہمیشہ باتی رہنے والا ہے، یہ دنیا فانی ہے، دنیا کی محبت بھی فانی ہے، اللہ کی دنیا کی محبت بھی فانی ہے، اللہ کی دنیا کی محبت بھی فانی ہے، اللہ کی دات بھی فانی ہے، اللہ کی دات باتی ہے اور دنیا کا مال اور اس کی دولت بھی فانی ہے، اللہ کی دات باتی ہے دل لگانا چاہئے اور اللہ والی محبت باتی ہے، بس انہیں سے دل لگانا چاہئے اور انہیں کی محبت دل میں بسانا چاہئے۔

عشق با مردہ نباشد پائدار عشق را با حی با قیوم دار اللہ والوں نے محنت وریاضت کی، نفس کے کہنے کونہ مانااور اللہ کوراضی کرنے کے لئے نفس کو مجل ڈالااور اہل اللہ کی صحبت میں رہ کرانہوں نے اپنے کومٹایا''مُو تُنوا قَبْلَ اَنْ تَمُو تُنوا"کی منزل طے کی، پھران کواجازت ملی کہ ہال تم بولو، ہمارے بندول کو بیدار کرو، سوتوں کو جگاؤ، دین کی دعوت دو، تب وہ بولے اور پھران کے بولنے سے لوگوں کو نفع پہنچا۔

میرے کہنے کا مقصد ہے کہ ہمار ابولنا اللہ ہی کے لئے ہونا چاہئے اور انہی کی طرف سے ہونا چاہئے آج ہمارے دل میں امر اض پیدا ہوگئے ہیں اور طرح کی اغراض ہمارے ہر کام میں شامل ہو جاتی ہیں، ہم اس لئے بولتے ہیں کہ ہمیں دنیوی نفع ہو، ہم اس لئے بولتے ہیں کہ مخلوق واہ واہ کرے کہ سیان اللہ! مولانا نے بڑا عمدہ بیان کیا، اب یہی رہ گیا ہے۔

میں بلایا گیاہے، اب میں کیا کرول؟ حضرت نے فرمایا کہ آپ ضرور جائے، رات بھر کا معاملہ ہے صبح کو تو آہی جائیں گے ،الغرض حضرت سے اجازت لے کرمیں یہاں جلسہ گاہ میں پہنچا تو بیان ہورہا تھااور ایک صاحب بیمضمون بيان كررب تے كم الله كى رحمت بهت وسيع على الأتَفْنَطُوْ ا مِنْ رَّحْمَةِ الله اللّٰہ کی رحمت سے ناامید مت ہو اللّٰہ بہت غفور ور حیم ہے اور اس کو پکھے اس اندازے بیان کررہے تھے کہ رحمت ہی کے بھروسے لوگ خوب نافرمانی نے لگیں،جب مجھ سے بیان کے لئے کہا گیا تو میں نے کہا کہ یہ بات اپنی جگہ پر بالکل صحیح ہے اور بیشک اللہ تعالیٰ کی رحمت بہت وسیع ہے وہ غفور ورحیم ہے لیکن اس کے بیمعنی ہرگز نہیں ہیں کہ ہم نافرمانی میں خوب دلیر ہو جائیں، فرائض کے تارک ہو جائیں، محرمات کاار تکاب کرنے لگ جائیں، دوسر وں کے حقوق غصب کرلیں اور کہہ دیں کہ اللہ بڑا غفور ور حیم ہے،اگر ایسا ہو تو پھر شریعت کا آناہی بیکار ہو جائے گا،ہر چیز کا موقع ہو تاہے،بے محل کوئی چیز مناسب نہیں، بعض وقت ہے محل بات سے نقصان پہنچ جاتا ہے اس آیت کا یہ محل ہے کہ جولوگ کفر و شرک کر چکے تھے اور طرح طرح کے گناہوں کاار تکاب کرنے کے بعداسلام میں داخل ہوئے تھے تواییج پرانے حالت کفر کے گناہیاد کر کے اس پر ان کو سخت ندامت طاری ہو تی تھی اور پریشانی لاحق ہو تی تھی کہ ہماری بخشش کی کیا سبیل ہے یہ سوچ کر ان کا جگریارہ یارہ ہورہا تھا، لہذاان کی تسلی کے لئے یہ آیت نازل ہوئی جس میں حق تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں

﴿ قُلْ یَعْبَادِیَ الّذِیْنَ اَسْرَفُوْا عَلَی اَنْفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوْا مِنْ رَّحْمَةِ اللّهِ اِنَّهُ اللّهَ یَعْفِرُ اللّهٔ یُونِ اَن سوال کرنے والوں کے جواب میں میری طرف سے) کہہ دیجئے کہ اے میرے بندو! جنہوں نے (کفرو شرک کرکے) اپنے اوپر زیاد تیاں کی ہیں کہ تم خداک رحمت سے نامید مت ہو، بالیقین الله تعالی (اسلام کی برکت سے) تمام رحمت سے نامید مت ہو، بالیقین الله تعالی (اسلام کی برکت سے) تمام رکنہ شتہ کا برکت شن کرنے والا ہے۔ برا بخشے والا برای رحمت کرنے والا ہے۔

اس سے معلوم ہواکہ اس آیت کا محل وہ لوگ ہیں جن کا دل خوف کی وجہ سے بگھل رہا تھا توان کی تسلی کے لئے فرمایا گیا ﴿لاَ تَفْنَطُوْا مِنْ رَّحْمَةِ اللّٰهِ ﴾ یعنی تم اللّٰه کی رحمت سے ناامید مت ہو۔

بھائی سنو! ہم بندے ہیں،اگر ہم سے بشریت کی وجہ سے گناہ سرزد ہوجائے تو ہم نادم ہوں،شرمندہ ہوں،اللہ تعالی سے گڑ گڑا کر معافی ما نگیں تو بیشک وہ غفور ورجیم ہیں معاف فرمادیں گے، آیت شریفہ کا یہ منشا ہرگز نہیں ہے کہ ہم خوب نافرمانی کریں،جھوٹ بولیس،جھوٹی گواہی دیں، لوگوں کا مال غصب کریں،رشوت کا مال کھائیں،سودلیں،سب کھ نافرمانیاں کرتے رہیں اور پھر یہ بھی کہہ دیں کہ اللہ بڑا غفورو رحیم ہے اس لئے کہ پھر تو شریعت کا نازل ہونا بیار ہوگیا، قرآن بڑھئے ،اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں شریعت کا نازل ہونا بیار ہوگیا، قرآن بڑھے ،اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں گؤٹم اِن رَبُّكَ لِلَدِیْنَ عَمِلُوا السُّوءَ بِجَهَالَةِ ثُمُّ تَابُواْ مِنْ بَعْدِ دلِكَ وَ

أَصْلَحُوْا إِنَّ رَبَّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَغَفُوْرٌ رَّحِيْمٌ ﴾ پمر آپ كا رب ايے لوگوں کے لئے جنہوں نے جہالت سے برا کام کرلیا پھر اس کے بعد توبہ كرلى اور اينے اعمال درست كركئے تو آپ كا رب اس توبہ كے بعد براى مغفرت کرنے والا بڑی رحمت کرنے والا ہے، اسی طرح دوسری آیت يُرْ هِ وَأَنَّ رَحْمَةَ اللَّهِ قَرِيْبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِيْنَ ﴾ لعنى بينك الله ك رحت محسنین کے قریب ہے،اور محن کون لوگ ہیں اس کے لئے دوسری آیت پیش نظر کیجئے اس لئے کہ قرآن کی ایک آیت دوسری آیت کی تفسر كرتى ہے چنانچہ خود الله تعالى فرماتے ہیں ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوا قَبْلَ ذَلِكَ مُحْسِنِيْنَ كَانُوْا قَلِيْلاً مِّنَ الَّيْل مَا يَهْجَعُوْنَ وَ بِالْاَسْحَارِ هُمْ یَسْتَغْفِرُوْنَ ﴾ لینی وہ لوگ اس سے قبل دنیامیں نکو کار تھے،وہ لوگ رات کو بہت کم سوتے تھے اور اخیر شب میں (اپنے کو عبادت میں کو تاہی کرنے والاسمجھ کر) استغفار کیا کرتے تھے۔

اللہ تعالی نے جو نعمیں ہم کو عطا فرمائی ہیں اگر ان میں سے ایک نعمت کا شکر اداکر نا چاہیں تو قیامت تک نہیں اداکر سکتے، یہ جو ہم ایک گھونٹ پائی پیتے ہیں اس کا شکر نہیں اداکر سکتے، ہم کو جو آ نکھ اللہ تعالی نے دی ہے جس سے ہم دیکھتے ہیں، کان دیا ہے جس سے ہم سنتے ہیں، زبان دیا ہے جس سے بولتے ہیں، زبان دیا ہے جس سے بولتے ہیں، نا تا دیا ہے جس سے جاتے پھرتے ہیں اور اپنے کام کرتے ہیں اور اپنے کام کرتے ہیں ان میں سے ایک ایک چیز اتنی ہوی نعمت ہے جس کا شکر ہم سے ادا نہیں

ہوسکتا، حق تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں کہ ﴿ ثُمَّ لَتُسْئِلُنَّ یَوْمَئِذِ عَنِ النَّعِیْمِ ﴾ قیامت کے دن تم لوگوں سے ضرور بالضرور تعمتوں کے بارے میں سوال کیا جائے گا، جب یہ آیت نازل ہوئی تو صحابہؓ نے حضور ﷺ سے دریافت کیا کہ یارسول اللہ! ہم سے کن کن تعمتوں کے بارے میں سوال ہوگا؟ آپ علیہ فی نے فرمایا کہ جوایک گھونٹ ٹھنڈ ایانی پیتے ہواس کے متعلق بھی سوال ہوگا۔

اب بتا ہے! ہماراکیا جال ہے؟ ہم طرح طرح کی تعمین کھائی سے بیں

اب بتا ہے! ہمارا کیا حال ہے؟ ہم طرح طرح کی نعمیں کھائی رہے ہیں ان کو استعال کررہے ہیں ان کا کیا شکر ادا کرتے ہیں؟ کیامالک کی نعمتوں کا یہی شکر ہے کہ اس کی نافرمانی کریں؟ نه نماز پڑھیں، نه روزه رکھیں، نه زکوة دیں، نه اخلاق ومعاملات میں شریعت کی پابندی کریں، نه معاشرت میں شریعت کا خیال رکھیں، کیا یہ مؤمن کی شان ہے؟

## شكر كي حقيقت

مؤمن اور کافرین تو یمی فرق ہے کہ مؤمن اللہ کی نعتوں کو استعال کر کے شکر اداکر تاہے اور کافر ناشکری کر تاہے، اب شکر کی حقیقت سنئے کہ کسی نعمت پر زبان سے الحمد للہ کہا یہ بھی شکر ہے لیکن حقیقی شکر یہ ہے کہ جس منعم حقیقی نے ہم کو طرح طرح کی نعمتیں عطافر مائی ہیں اس کی نا فرمانی ہم چھوڑ دیں۔ دنیا میں ہم دیکھتے ہیں کہ لوگ زبانی بھی کہتے ہیں اور ایک دوسرے کو خطوط میں بھی لکھتے ہیں کہ اگر آپ میر افلاں کام کر دیں تو عمر بھر آپ کا احسان خطوط میں بھی لکھتے ہیں کہ اگر آپ میر افلاں کام کر دیں تو عمر بھر آپ کا احسان

مانوں گااور مشکور و ممنون رہوں گا،اب آپ خود انصاف سے بتایئے کہ ایک معمولی کام کے لئے اپنے جیسی مخلوق کے ساتھ تو آپ کا بیر بر تاؤہے کہ ایک احسان پر عمر بھر ممنون و مشکور ہیں اور اس مالک حقیقی کی بے دھڑک نا فرمانی کریں جس کے انعامات میں سر تایاغرق ہیں۔

حق تعالیٰ کی مهربانی،عنایت اورفضل و کرم تو دیکھئے،ہم کو توایسے مالک پر مرمننا حاسبة اور ايس آقاير قربان موجانا حاسبة ،ان كى رحمت كاكيا عهكانا، حدیث پاک میں آتا ہے کہ بندہ سے جب کوئی گناہ سرز د ہو جاتا ہے اور پھراس پر وہ نادم وشر مندہ ہو تاہے اور ربی ربی کہہ کر پکار تاہے تواللہ تعالی فرشتوں سے فرماتے ہیں کہ دیکھومیرے بندے نے نافرمانی توکیا مگر مجھ کو بھولانہیں گناہ کے بعد پھر مجھ ہی کویاد کر تاہے، رئی رئی کہہ کر یکار رہاہے توجب وہ بندہ ہو کر مجھ کونہیں بھولا تومیں رب کریم ہو کراس کو کیسے بھول سکتا ہوں، لہذااہے میر ہے فرشتوا تم گواہ رہو کہ میں نے اس کو بخش دیااور اس کے گناہ معاف کر دیئے۔ سجان الله! کیا ٹھکانہ ہے حق تعالیٰ کے رحم و کرم کااور وہ کیسے رحیم و کریم ہیں،اسی طرح حدیثوں میں آتا ہے کہ کوئی بندہ گنہگار جب حق تعالیٰ کے سامنے گریہ وزاری کر تاہے اور بار بارگڑ گڑا تااور رو تاہے تو حق تعالیٰ کی رحمت جوش میں آتی ہے اور اللہ تعالی فرشتوں سے فرماتے بیں کہ اے فرشتو! مجھے اینے بندے سے شرم آتی ہے اس کا میرے سواکوئی نہیں للہٰذامیں اس کی دعا کو قبول کرتا ہوں اور اس کی امیر برلاتا ہوں اس لئے کہ اس بندے کی انہائی

گریہ وزاری سے مجھے شرم آتی ہے،اس دوایت کونقل فرماکر شیخ سعدی علیہ الرحمة فرماتے ہیں \_

کرم بین و لطف خداوندگار گنه بنده کرد ست و او شرمسار لینی حق تعالیٰ کالطف و کرم تو دیکھو کہ بندے نے گناہ کیااور وہ شرمسار ہے۔ اگرانسان ہر وفت اس چیز کااستحضار رکھے کہ اللہ تعالیٰ ہمارے ساتھ ہے اور ہر وقت وہ ہم کو دیکھ رہاہے تواش سے کسی معصیت کاصدور نہ ہواور یہ چیز اسی وفت حاصل ہو سکتی ہے جب کہ دل واقعی دل بن جائے ، ہمارے دل بگڑ چکے ہیں اور دل ہی سارے جسم کا بادشاہ ہے، آئکھ، کان، ہاتھ، یاؤل، زبان، وماغ، خیال ،سب اسی کے تابع ہیں ،جب دل درست ہوگا توسب درست ہوں گے ،جو چیز دل میں ہوتی ہے اس کے آثار تمام اعضاء وجوارح سے نمودار ہوتے ہیں، بزرگوں نے اس کی مثال بیان فرمائی ہے کہ اگر کوئی برتن نل کے پنیچے رکھ دیجئے اور پانی کھول دیجئے توجب برتن بھر جائے گااوریانی پھر بھی گر تارہے گا تواس کے حاروں طرف بہنے لگے گا،اسی طرح جب قلب میں کوئی چیز جاتی ہے تواس ہے اُبل کر زبان اور دیگر اعضاء سے باہر آنے لگتی ہے لہٰذادل ہی کودرست کرنے کی ضرورت ہے \_

آب کم جو تشکی آور بدست تا بجوشد آب از بالا و پست اب جوشد آب از بالا و پست اب جو آیت میں نے شروع میں تلاوت کی تھی اس کے متعلق بچھ بیان کر کے مضمون ختم کرنا چا ہتا ہوں ،عشاء کی اذان بھی ہور ہی ہے ،اللہ تعالیٰ

فرماتے ہیں ﴿ هُوَ الَّذِیْ بَعَثَ فِی الْأُمِّیِّنَ رَسُوْلاً مِّنْهُمْ یَتْلُوْ عَلَیْهِمْ ایَاتِهِ وَیُوَ کِیْهِمْ وَیُعَلِّمُهُمُ الْکِتَابَ وَالْحِکْمَةَ وَاِنْ کَانُوْا مِنْ قَبْلُ لَفِیْ ضَللٍ وَیُوَ کِیْهِمْ وَیُعَلِّمُهُمُ الْکِتَابَ وَالْحِکْمَةَ وَاِنْ کَانُوْا مِنْ قَبْلُ لَفِیْ ضَللٍ مُبِیْنِ ﴾ یعنی وہی وہ ذات ہے جس نے ناخوا ندہ لوگول میں ان ہی میں سے ایک یغیمر بھیجا جوا نہیں اللہ کی آیتیں بڑھ بڑھ کر سناتے ہیں اور ان کو پاک کرتے ہیں اور ان کو پاک کرتے ہیں اور ان کو کتاب اور دانشمندی سکھلاتے ہیں اگر چہ وہ لوگ اس سے قبل کھی گر اہی میں تھے۔

الله تعالی کی نعمتوں میں سب سے بڑی نعمت محمد رسول الله علیہ کا وجود ہے، شاہ ولی الله علیہ محدث دہلوی رحمۃ الله علیہ فرماتے ہیں کہ الله تعالیٰ کی بیثار نعمتوں میں سے دو عظیم نعمیں ایسی ہیں جن کے شکر کی بندے طاقت نہیں رکھتے، ایک تو قر آن کریم ہے، دوسرے حضورا قدس علیہ کا وجود گرامی، آپ الله کے رسول خاتم النہین تمام نبیوں اور رسولوں کے سردار ہیں آپ کی شان کا بیان ہم سے کیا ہو سکتا ہے۔

لا یمکن الشاء کما کان حقه بعد از خدا بزرگ توئی قصه مخضر بهت زمانے کی بات ہے شوقی صاحب جو دیوبند کے فاضل تھان کے چنداشعار میں نے سے تھاس میں انہوں نے جو مضمون بیان فرمایا ہے اس کا حاصل بیہ ہے کہ جس مقصد کے لئے آپ دنیا میں تشریف لائے تھاس کو اپنانے اور سینے سے لگانے کی ضرورت ہے ،اب شوقی صاحب کی نعت کے چنداشعار پڑھتا ہوں سنے ہے

اے کہ ترا وجود ہے مقصد خلق کا نات
اے کہ ترا شہود ہے زیب جہان ممکنات
اے کہ تیرے ورود سے ملت آزری مٹی
اے کہ تیرے قدوم نے توڑد ہے منات ولات
ترے قدم سے آگئ باغ جہاں میں پھر بہار
ترے قدم سے مل گئ عالم مردہ کو حیات

واقعی حضور علی کی تشریف آوری سے قبل عالم مردہ ہو چکا تھا، ایمان کی کھیتی خشک ہو چکا تھا، ایمان کی کھیتی خشک ہو چکی تھی، حضور اقد س علی کے قدم پاک کی برکت سے اس میں زندگی آگئ ، ایمان کی کھیتیاں لہلہانے لگیں، مردہ قلوب میں جان آگئ ، جس طرح زمین خشک ہو کر مردہ ہو جاتی ہے، پھر بارش سے اس میں زندگ آجاتی ہے اس طرح حضور اقدس علی تعلیمات سے آپ کی پاک صحبت سے مردہ قلوب زندہ ہو گئے۔

مردہ کازندہ کردینا حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے معجزات میں سے ہے اور بیشک حق ہے لیکن مولانا قاسم صاحب نانو توی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ مردہ جسم کو زندہ کر دینے کی حقیقت صرف اتن ہے کہ جسم سے روح نکل گئی موجود تھی وہ پھر لوٹادی گئی اور جسم وروح کا جو تعلق قائم تھا وہ دوبارہ عود کر آیا، مگر اس سے کہیں بڑھ کریہ ہے کہ مردہ قلوب میں روح ڈال دی، اس کوکسی نے کہا ہے۔

تر ہوئی باراں سے سوکھی زمیں کینی آئے رحمة للعالمیں اور اس سے بڑھ کرحضوراقد سی اللہ علیہ مجزہ ہے کہ اسطوانہ کنانہ لیمنی کھجور کا وہ کھمبا جس کے سہارے حضور اقد سی اللہ مجزہ سے جداکیا جانے لگا تو کرتے تھے پھر جب لکڑی کا منبر بن گیااور اس کو مسجد سے جداکیا جانے لگا تو وہ حضوراقد سی اللہ کے فراق میں رونے لگا، حضور اقد سی اللہ کی پاک صحبت سے اس کو یہ فیض پہنچا کہ اس کے اندر بھی حیات آگئ اور وہ سسک صحبت سے اس کو یہ فیض پہنچا کہ اس کے اندر بھی حیات آگئ اور وہ سسک سسک کررونے لگا، حضوراقد سی اللہ کے اندر بھی حیات آگئ اور وہ سسک کر وانے لگا، حضوراقد سی اللہ کے اندر بھی حیات آگئ اور وہ سسک کر وانے لگا، حضوراقد سی اللہ کے اندر بھی حیات آگئ اور وہ سسک کر وانے لگا، حضوراقد سی اللہ کے سک کر وانے کی آواز سن کر اس

سجان الله! کیا مقام ہے نبی کریم علیہ کا، بھائیو! ہم کو یہ بروی عظیم نعمت ملی ہے، ہم سرکار دوعالم علیہ کی امت میں ہیں، الله تعالی فرماتے ہیں ﴿ کُنتُهُ خُیْرَ اُمَّةٍ اُخْوِجَتْ لِلنَّاسِ تَاٰمُرُوْنَ بِالْمَعْرُوْفِ وَ تَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكُرِ ﴾ خَیْرَ اُمَّةٍ اُخْوِجَتْ لِلنَّاسِ تَاٰمُرُوْنَ بِالْمَعْرُوْفِ وَ تَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكُرِ ﴾ لیعنی تم لوگ احجی جماعت ہو کہ وہ جماعت لوگوں کے لئے ظاہر کی گئی ہے، تم لوگ نیک کاموں کو بتلاتے ہواور بری باتوں سے روکتے ہو۔

ہم سوچیں اور غور کریں کہ ہم کو حضور علی کے امت میں ہونے کا شرف ملا، ہم کو ایمان کی دولت ملی، ہم کو کلمہ طیبہ لاالہ الااللہ محمد رسول اللہ ملا، ہم سے کہتے ہیں اور قتم کھا کر کہتے ہیں، یقین جانے کہ سے کلمہ وہ دولت ہے کہ ساری دنیا کی سلطنت اس کے سامنے ہی ہے، صحابہ کرام گواس کی قدر و قیمت معلوم ہوگئی تھی اس لئے انہوں نے تن من دھن، عزت و آبر و، جان و مال سب کچھ

قربان کردیا، ہم کو تو بید کلمہ وراثتاً باپ داداسے ملاہے، بس ہم اپنے کو مسلمان کے گھر میں پیدا ہونے کی وجہ سے مسلمان سجھتے ہیں، حالا نکہ مسلمان اس کانام نہیں ہے وہ تو فرمانبر داری کرنے والا، پون و چرا کوترک کرنے والا، اللہ ورسول کی مرضی پر مر مٹنے والا، اللہ کو راضی کرنے کی فکر میں وہ ہروقت مصروف رہتا ہے۔

ہم لوگوں کو چاہئے کہ کسی وقت بیٹھ کر سوچیں اور اپنے حالات کا جائزہ
لیس جس طرح تا جررات کو بیٹھ کر دن بھر کا حساب جوڑ تاہے، اگر اس کو فائدہ
ہو تاہے توخوش ہو تاہے اور اگر نقصان ہو تاہے تورنج کر تاہے اور پھر کوشش
کر تاہے کہ دوسرے دن اس کی تلافی ہو جائے اسی طرح ہم کو بھی چاہئے کہ
اینے اعمال کا محاسبہ کریں۔

بزرگوں نے فرمایا ہے کہ رات کو جب بستر پر جائیں تواپیے نفس کا محاسبہ
کریں کہ آج کا دن ہماراکیسا گذرا، اور ہم نے کتنے گناہ کئے اور کتی نکیاں جح
کیں، پھر جو گناہ کیا ہواس پر نادم و شرمندہ ہوں خوب خوب روئیں گڑ گڑائیں
اور اللہ تعالیٰ کو راضی کرنے کی کوشش کریں، اور دوسرے دن اس کی سعی کریں
کہ ہماری نکیاں بڑھ جائیں، مگر ہم کو تواس کا احساس ہی نہیں رہ گیا ہے، یا چھ
ہو تا بھی ہے تو دنیا کے افکار نے ہم کو ہر طرف سے گھیر رکھا ہے حالانکہ
قیامت کے دن جس کی نکیاں زیادہ ہوں گی وہی فلاح پائے گا، حق تعالیٰ ارشاد
فرماتے ہیں ﴿فَمَنْ شَقُلَتُ مَوَازِیْنُهُ فَاُولِیْكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ وَ مَنْ خَفَّتُ

مَوَازِیْنُهُ فَاُولُولُكَ الَّذِیْنَ خَسِرُوا اَنْفُسَهُمْ فِی جَهَنَّمَ خَلِدُوْنَ الله موجس شخص كا پله بهكا شخص كا پله بهكا على اور جس شخص كا پله بهكا موگا مو يه وه لوگ مول كے جنہوں نے اپنا نقصان كرليا اور جہنم ميں ہميشہ كے لئے رہیں گے۔

اگر کسی کو بیہ فکر پیدا ہو گئی ہے تو مبارک ہو،اور اگر نہیں ہے تو اس کے پیدا کرنے کی کوشش کریں۔

جو آیت میں نے تلاوت کی تھی اس میں اللہ تعالی حضور اقدس علیہ کے بعث پر امتنان فرمارہ ہیں کہ ہم نے ایساعظیم رسول بھیجا جو آیات کی تلاوت کرتے ہیں، کرتے ہیں دلوں کوپاک کرتے ہیں، ردائل دور کرتے ہیں فضائل بیدا کرتے ہیں، اللہ کی محبت دل میں ڈال دیتے ہیں، اللہ تعالی سے تعلق پیدا کردیتے ہیں، نبی کا یہی کام ہے آگے فرماتے ہیں ہیں، اللہ تعالی سے تعلق پیدا کردیتے ہیں، نبی کا یہی کام ہے آگے فرماتے ہیں کوؤ یُعَلِّم مُنْ الْکِتَابَ وَالْحِحْمَةَ کی لیعنی وہ رسول کتاب اور حکمت کی تعلیم کرتے ہیں، مفسرین فرماتے ہیں کہ اس آیت میں حکمت سے مر اد سنت اور کرتے ہیں، مفسرین فرماتے ہیں کہ اس آیت میں حکمت سے مر اد سنت اور کرتے ہیں، مفسرین فرماتے ہیں کہ اس آیت میں حکمت سے مر اد سنت اور کرتے ہیں، مفسرین فرماتے ہیں کہ اس آیت میں حکمت سے مر اد سنت اور کریے ہیں، مفسرین فرماتے ہیں کہ اس آیت میں حکمت سے مر اد سنت اور کریے ہیں، مفسرین فرماتے ہیں کہ اس آیت میں حکمت سے مر اد سنت اور کریے ہیں، مفسرین فرماتے ہیں کہ اس آیت میں حکمت سے مر اد سنت اور کہ دیث پاک ہے، یا حکمت سے مر اد تفقہ فی الدین ہے۔

حضور اکرم علی گر اہی میں مبتلا تصور اکرم علی گر اہی میں مبتلا تصحیح چنانچہ شراب وہ پیتے تھے، چوری وہ کرتے تھے، بدکاری وہ کرتے تھے، زندہ لڑکیوں کو دفن وہ کر دیا کرتے تھے، ان کے اندر انسانیت باقی نہیں رہ گئ تھی، بالکل بہائم صفت ہو چکے تھے لیکن اسی قوم کواللہ کے رسول علی ہے کی یاک

صحبت نے قرآن پاک کی تعلیمات نے صحابہ کرام کوالیا بنادیا کہ ساری دنیا کے لئے وہ نمونہ بن گئے اور ان کواللہ تعالی نے وہ شان و شوکت عطا فرمائی کہ جس کود نیا نے دیکھا، حضرت فار وق اعظم کے زمانہ میں ایک دفعہ زمین کوزلزلہ آیا انہوں نے زمین پر دُرّہ مار کریہ فرمایا کہ میں نے بھی اللہ کی نا فرمانی نہیں کی اے زمین! تو کھہر جا، بس! سی وقت زمین کھہر گئی اور زلزلہ ختم ہو گیا، جب تقوی کی زمین ہوتی ہے اور آدمی اللہ کی نا فرمانی سے بچتا ہے توساری مخلوق کواللہ تعالی اس کے لئے مسخر فرمادیتے ہیں ، صحابہ کرام کے اس طرح کے بہت سے واقعات ہیں۔

## اگر میں اس کابیہ بوجھ نہاٹھا تا تو . . .

حفرت بایزید بسطامی رحمة الله علیه سے ملا قات کیلئے ایک صاحب گئے اتفاق سے وہ گھر میں موجود نہ تھے ان کی زوجہ محتر مہ سے پوچھا کہ حفرت کہاں ہیں؟ تو چو نکہ اکثر وبیشتر گھر والوں کو بزرگوں سے کم اعتقاد ہو تا ہے، زوجہ محتر مہ کا معاملہ بھی کچھ اسی قتم کا تھا، انہوں نے غصہ میں جواب دیا کہ کون ہے حضر مد کا معاملہ بھی کچھ اسی قتم کا تھا، انہوں نے غصہ میں جواب دیا کہ کون ہے حضرت والا، ارب کہیں جنگل میں لکڑی وکڑی توڑتے ہوں گے وہ بیچارہ کان پر ہاتھ رکھ کر واپس ہو گیا، باہر جاکر دیکھا کہ حضرت بایزید بسطامی رحمۃ الله علیہ جنگل کی طرف سے شیر پر سوار ہوکر لکڑی کا گھر اس کی پیٹھ پر لادے ہوئے چلے آرہے ہیں، وہ دیکھ کر لرزگیا، حضرت نے فرمایا کہ گھراؤ نہیں لادے ہوئے چلے آرہے ہیں، وہ دیکھ کر لرزگیا، حضرت نے فرمایا کہ گھراؤ نہیں

یہ شیر تم کو کچھ ضررنہ پہنچائے گا اس شخص کے دل میں بیہ خیال پیدا ہوا کہ حضرت توات بڑے بزرگ ہیں شیر پر سوار ہیں اور ان کی زوجہ محترمہ الی ہیں، بیہ خیال بھی حضرت پر مکشوف ہو گیا اور ان سے فرمایا کہ اگر میں اس کا ابُوجھ نہ اٹھا تا۔

واقعی جب انسان نفس کشی کرتا ہے تواللہ تعالیٰ کی طرف سے اس کو بڑے بڑے بڑے مراتب ملتے ہیں، اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں ﴿وَالْكَاظِمِیْنَ الْغَیْظُ وَ الْعَافِیْنَ عَنِ النّاسِ وَ اللّٰهُ یُجِبُّ الْمُحْسِنِیْنَ ﴾ اور اللہ سے ڈرنے والوں کی صفت یہ بھی ہے کہ وہ عصہ کو ضبط کرنے والے اور لوگوں سے در گذر کرنے والے ہیں اور اللہ تعالیٰ ایسے تکوکاروں کو محبوب رکھتے ہیں۔

ہم قرآن کو پڑھیں اور اس کو مسمجھیں پھر اس پر عمل کریں تو دیکھیں کیا نعمتیں ملتی ہیں،اللہ کے راستے میں تو نقصان کا سوال ہی نہیں یہاں تو ہر آن فائدہ ہی فائدہ ہو تاہے،اس موقع پر اپناہی ایک شعریاد آیا۔
محبت میں کسی کا کب بھلا نقصان ہو تاہے
یہاں تو فائدہ ہی فائدہ ہر آن ہو تاہے

ان کی زندگی پاکیزہ ہے، ان کے قلوب پاک، ان کا خیال پاک، ان کا احساس پاک، ان کی زندگی پاکی، وہ اپنی نظر کو بد نگاہی سے بچاتے ہیں، ہاتھ پاؤں کو اللہ تعالیٰ کی مرضی کے خلاف نہیں اٹھاتے، زبان ان کی مرضی کے خلاف نہیں بولتی، غرض کہ تمام اعضاء کو اللہ تعالیٰ کی مرضی کے تابع رکھتے ہیں اور پھر اینے ہی

اعضاء سے محبت ہوجاتی ہے اس کئے کہ وہ محبوب کی مرضی حاصل کرنے کاذر بعہ
ہو جاتے ہیں اور اس وقت اپنا عضاء کو اس طرح خطاب کرنے لگتے ہیں۔
نازم بچشم خود کہ جمال تو دیدہ است
افتم بیائے خود کہ بکویت رسیدہ است
ہردم ہزار ہوسہ زنم دست خولیش را
کو دامنت گرفتہ ہویم کشیدہ است

حضرات صحابہ اپنے قلوب کی نگرانی کرتے تھے اپنے اعضاءادر جوارح کی حفاظت کرتے تھے، حضرت صدیق اکبڑا بنی زبان کو بکڑ کر فرمایا کرتے تھے کہ اسی زبان نے مجھ کوہلا کت کے گڑھے میں گرادیا۔

زبان کی حفاظت بہت اہم ہے، حدیث پاک میں آتا ہے کہ لوگوں کوان کے زبان کی کھیتیاں جہنم میں او ندھے منہ گراویں گی اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿ مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلٍ اِلّا لَدَيْهِ رَقِيْبٌ عَتِيْدٌ ﴾ یعنی کوئی لفظ منہ سے نہیں نکلنے پاتا مگر اس کے پاس ہی ایک تاک لگانے والا تیار موجود ہو تا ہے، اگر وہ یکی کا کلام ہوا تو داہنے والا اس کو ضبط تحریر میں لا تا ہے اور بدی کا کلام ہوا تو ہایاں والا ضبط کر لیتا ہے جو کلام بھی آدمی اپنے منہ سے نکالیا ہے سب ضبط ہو جاتا ہے ﴿ کُلُ صَغِیْرٍ وَ کَبِیْرٍ مُسْتَطَرٌ ﴾ یعنی ہر جھوٹی اور بڑی چیز کھی جو جاتا ہے ﴿ کُلُ صَغِیْرٍ وَ کَبِیْرٍ مُسْتَطَرٌ ﴾ یعنی ہر جھوٹی اور بڑی چیز کھی جاتی ہے، اگر ان آیات پر ہمار ایقین ہو تا تو ہمار ایہ حال نہ ہو تا، ہماری زندگی میلی زندگی ہوتی، ہم اغیار کے لئے نمونہ ہوتے، اسلام کو بدنام کرنے والے عملی زندگی ہوتی، ہم اغیار کے لئے نمونہ ہوتے، اسلام کو بدنام کرنے والے

ہم ہی ہیں دوسر وں سے کیا شکایت، آج ہم نے اپنی بدا عمالیوں اور بداخلاقیوں
کی وجہ سے اسلام کو بدنام کردیا، اسلام ہمارے حال پر اپنی پریشانی پر ہاتھ رکھ
کرر ورہاہے، حضرت غوث پاک سیدنا عبدالقادر جیلانی قدس سرہ فرماتے ہیں
کہ "صاحبو! اسلام رورہاہے اور ان فاسقوں، ان بد عتیوں، گر اہوں، مکر کے
کپڑے پہنے والوں اور ایسی باتوں کا دعویٰ کرنے والوں کے ظلم سے جوان میں
موجود نہیں ہیں (اسلام) اپنے سرکو تھاہے ہوئے فریاد مجارہاہے۔" (الفتح
الربانی صر ۲۱۹)

ہائے افسوس! اسلام تو ہماری بدحالی پر رورہا ہے اور ہم کو اپنی بدحالی پر روزہ ہے اور ہم کو اپنی بدحالی پر روز نہیں آتا، سب میں پیروی کریں نبی کریم عقبہ اور ست ہے تو عبادات سکتے ہیں، مگر ہمارا تو یہ حال ہے کہ بعض لوگوں کا عقبہ اور ست ہے تو عبادات سے غافل ہیں اور اگر کچھ عبادت کرتے ہیں تو معاشرت گندی ہے اور معاملات میں فیل ہیں اور اخلاق میں تو گرتے ہی چلے جارہے ہیں حالا نکہ اخلاق ہی کی تعلیم و سمیل کے لئے حضور اقد س عقبہ و نیا میں تشریف لائے سے، پس ہمیں چاہئے کہ اخلاق حسنہ اختیار کریں، رذائل سے خالی ہوں اور فضائل اینے اندر بیدا کریں۔

# اینے کو کیسامٹایا!

حضرت مولانا مظفرحسين صاحب كاندهلوى رحمة الله عليه جو خاتم مثنوي

ہیں آپ بڑے ہی متقی تھے، دعوت میں اگر مشتبہ کھانا ہوتا تو آپ کھا نہیں سکتے تھے انگلیاں لکڑی کی طرح خشک ہوجاتی تھیں اور کھانے پر قدرت نہ ہوتی تھی اس طرح ان کواللہ تعالیٰ بچالیتے تھے۔

ان کاواقعہ ہے کہ ایک د فعہ کہیں سفر میں جارہے تھے، رات میں مظفر نگر کی سرائے میں مظفر نگر کی سرائے میں کھہرے ہوئے تھے، گرمی کازمانہ تھاآپ تہجد کی نماز کے بعد جہاں جانا تھاوہاں کے لئے روانہ ہوگئے، اتفاقاً جولوگ سرائے میں کھہرے ہوئے تھے ان میں کسی کامال چوری ہوگیا، لوگوں نے آپس میں کہا کہ وہ بڑے میاں جو آئے تھے یہ انہی کاکام ہے وہی لے کرسویے ہی جلتے ہے۔

چنانچہ لوگ ان کے پیچے دوڑے آپ راستے میں اللہ اللہ کرتے ہوئے جارہے تھے پیچے سے ان لوگوں نے بہنج کردو تین دھول رسید کئے، وہ بیچارے خاموش رہے زبان سے کچھ نہ بولے اور مار نے والے یہ کہتے تھے کہ ہمارامال تم ہی نے چوری کیا ہے، استے میں کچھ آد می حضرت کو پیچانے والے آگئے اور انہوں نے کہا ارے تم لوگ ان کے ساتھ کیا کررہے ہو یہ تو مولانا مظفر حسین صاحب کاند ھلوی ہیں اور لوگوں نے چاہا کہ ان سیموں کو ان کی گئا تی پر سزادیں مگر مولانا نے فرمایا کہ کچھ نہیں کچھ نہیں، خبر دار! بن کا کو کچھ نہ کہو، اور وہ لوگ ان بچا کر بھا گے، پھر مولانا مظفر حسین صاحب کاند ھلوی کے ان بھی کہ کہوں ہوں کو کئی تا کہ کہوں اور کو گئی کے اس کے کہ بہت سے لوگ عقیدت کے نے فرمایا کہ اس میں میر اعلاج تھا اس کے کہ بہت سے لوگ عقیدت کے نے فرمایا کہ اس میں میر اعلاج تھا اس کے کہ بہت سے لوگ عقیدت کے

ساتھ میر اہاتھ چومتے ہیں، میری تعریف کرتے ہیں، تواللہ تعالی نے یہ اسی کاعلاج کرایا ہے کہ تواسی قابل ہے مگر ہم نے اپنے بندوں کے دل میں حسن ظن ڈال دیا ہے جو تجھ کو مانتے ہیں، سجان اللہ ہمارے بزرگوں نے اپنے کو کیسا مٹایا ہے۔

اسی طرح حضرت مولانااحمد علی صاحب محدث سہار نبوری رحمۃ اللہ علیہ کہیں تشریف لے جارہے تھے راستہ میں بعض لوگوں نے کہا کہ دیکھوڈاکوؤں کاسر دار جارہا ہے ان کے جو شاگر دساتھ میں تھے وہ مارنے کے لئے دوڑے آپ نے فرمایا ہاں! ایسانہ کرنا، پھر گھر آئے اور صندوق کھول کر بہت سے خطوط نکالے جس میں لوگوں نے بڑے بڑے القاب سے یاد کیا تھا، شاگر دوں کود کھلا کر فرمایا کہ استے آدمی مجھ کواچھا جھتے ہیں اور کیسے کیسے القاب کھتے ہیں اگرایک آدمی مجھ کو براسمجھتا ہے توکیا ہوا؟ اس میں گڑنے کی کیابات ہے؟

سبحان الله! ہمارے اکا بر کا کیا مقام تھااور ان کے اندر کیسی تواضع تھی اور اپنے نفس پر کیسا قابو تھاواقعی ﷺ کہا گیاہے''مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ فَقَدْ عَرَفَ رَبَّهُ ''

یعنی جس نے اپنے کو پہچان لیااس نے اپنے رب کو پہچان لیا۔

جب انسان سے سمجھ لے کہ میں کچھ نہیں ہوں اور اپنی بڑائی کو مٹادے اور تواضع اختیار کرلے تواللہ اس کو بلند کر دیتا ہے اور جو تکبر کرتا ہے اللہ تعالیٰ اس کو ملیامیٹ کر دیتا ہے، ذرہ برابر کبر اللہ تعالیٰ کو پیند نہیں۔

حضرت عمرابن خطابؓ سے مروی ہے وہ منبریر تشریف فرماہوئے اور

فرمایا کہ اے لوگو! تواضع اختیار کر واس لئے کہ بیٹک میں نے رسول اللہ علیہ کو بیہ فرماتے ہوئے ساہے جو شخص اللہ کے لئے تواضع اختیار کر تاہے اللہ تعالیٰ اس کو بلند فرمادیتے ہیں پس وہ اپنی نظر میں جھوٹا ہو تاہے اور لو گوں کی نگاہوں میں بڑا ہو تاہے اور جو شخص تکبر کر تاہے اللہ تعالیٰ اس کو بیت فرمادیتے ہیں پس وہ لو گوں کی نگاہوں میں جیمو ٹا ہو تاہے اور اپنی نظر میں بڑا حتی کہ لو گوں کے نزدیک وہ کتے اور سور سے بھی زیادہ ذلیل ہو تاہے۔ (مشکلوۃ شریف) اگرہم اللہ کے بندے بن کرر ہیں توسب کام بن جائیں ہمیں جاہئے کہ خود تکلیف اٹھا ئیں اور دوسر وں کوراحت پہنچائیں، ہمارے اکا بر کی یہی شان تھی۔ بس اب مضمون ختم کرتا ہوں ،اللہ تعالیٰ ہم کو آپ کو سب کو ہدایت فرمائے اور دین پر عمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے ،اللہ اپنی محبت ہمارے دل میں ڈال دے،اینے محبوب علیہ کی محبت اور آپ کی انتاع، نیز اولیاء کرام اور بزر گان دین کی اتباع ہمیں نصیب فرمائے۔

اے اللہ! ہماری زندگی نافر مانی میں گذری ہم اس کی معافی مانگتے ہیں تو ہم
کو معاف فرمادے، ہماری توبہ قبول فرمائے، ہماری ظاہری وباطنی اصلاح
فرمادے، اے اللہ! اپنے ذکر کی اور طاعت کی توفیق ہم کو عطا فرما، اے اللہ! ہم
سب پررحم فرما، تمام مسلمانوں کو ہدایت فرما، دین کی خدمت کرنے کی توفیق
عطا فرما، اے اللہ! ہمارے مردوں، عورتوں، بوڑھوں، بچوں، سب پررحت
نازل فرما، سب کے گناہوں کو معاف فرما، اپنے ذکر و فکر کی توفیق عطا فرما،

اے اللہ اہم سب کی اصلاح ظاہری وباطنی فرمادے اور ہم سے راضی ہو جا۔ ربنا تقبل منا انك انت السميع العليم، و صلى الله تعالىٰ علىٰ خير خلقه سيدنا محمد وعلى آله و اصحابه اجمعين.

واقعی اللہ والوں کی نگاہ میں ایبا اثر ہوتا ہے کہ جس کی طرف توجہ فرمادیتے ہیں اسے اللہ والا بنادیتے ہیں اسے اللہ والا بنادیتے ہیں اللہ والوں کی صحبت کی دنیا بدل جاتی ہے لہذا اللہ والوں کی صحبت میں جاکرا پنے دل کو دل بنانا چاہئے میر ااپناہی ایک شعر ہے۔ دوستو! کچھ آسان نہیں ہے دل دوستو! کچھ آسان نہیں ہے دل دل مشکل سے بنتا ہے دل

عارف بالله حضرت يرتا پيُلاهنّ

### جواہریارے

شيخ طريقت مفسر قرآن حفرت مولانا محمد قمرالزمان صاحب دامت بركاتهم نَحْمَدُهُ وَنُصَلِّيْ عَلَىٰ دَسُوْلِهِ الْكُوِيْمِ

(1)

مر شدناالمکرّم حضرت مولانا محد احمه صاحب دامت برکاتهم نے فرمایا کہ جس دن میں آیا ہوں کافی بیار تھا، سر دی بہت زیادہ لگ رہی تھی اس لئے ا نگیٹھی لائی گئی تو معاً ایک شعریاد آیاجو کسی دیہاتی کا ہے بچپن کا سناہوا تھا مگر ا ٹکیٹھی کو دیکھ کر فور اُذہن اس کی طرف منتقل ہواوہ شعریہ ہے ہے لکڑی جل کو ئلہ بھیو، کو ئلہ جل بھیورا کھ میں یا بن ایس جلی کہ کو ئلہ بھیو نہ راکھ پھراس کے بعداس کیاصلاح ذہن میں آئی،بوںاس شاعر نے کسی خاص مقصد کے تحت وہ شعر کہا ہو گا مگر ہم تووہ مضمون مراد لیں گے جو قرآن و حدیث کے موافق ہواوراس کی تائیدیہ دونوں شاہد عدل کرتے ہیں چنانچہ اللہ تعالیٰ نے بہت سے اشعار کی اصلاح کر اوئی ہے مثلاً حَکّر صاحب کا پیہ شعر مشہورہے کہ ہے گلثن پرست ہوں مجھے گل ہی نہیں عزیز کانٹوں سے بھی نباہ کئے جارہا ہوں میں میں نےاینے نداق کے مطابق اس کواس طرح کر دیاہے۔

گلثن سے عشق ہے مجھے گل ہی نہیں عزیز كانتول كو دل سے بيار كئے جارہا ہوں ميں اس طرح کے بہت ہے اشعار ہیں جن کولوگ پڑھتے ہیں مگر میں نے اس میں ترمیم کردی جس کی وجہ ہے معنی کہاں سے کہاں پہنچے گئے، یہ اپنے ذوق کی بات ہے اس میں کسی پر اعتراض مقصود نہیں ہے، چنانچہ دیکھئے پیہ شعر ہے۔ ہم آہ بھی کرتے ہیں تو ہو جاتے ہیں بدنام وہ قتل بھی کرتے ہیں تو چرجا نہیں ہو تا میں نے زمانہ حال کے اعتبار سے اس میں بھی پیر ترمیم کر دی ہے۔ ہم آہ بھی کرتے ہیں تو ہو جاتے ہیں بدنام وہ قتل بھی کرتے ہیں تو یاجاتے ہیں انعام غرض انگیشهی دیکھ کر دیہاتی کاوہ شعریاد آیااور معاًاس کی ترمیم واصلاح بھی اللہ تعالیٰ نے دل میں ڈال دیوہ پیہے۔ لکڑی جل کو ئلہ بھیو، کو ئلہ جل بھیو راکھ میں یابی انیا جلا کہ ہو گیا بالکل باک سجان الله! کیاعمدہ مضمون ہو گیا، مومن کی شان یہی ہوتی ہے کہ جبوہ گناہ کر تاہے اور پھر آتش ندامت میں جلتاہے تو وہ بالکل یاک وصاف ہو جاتا ہے لین گناہ سے توبہ کرنے والا ایہا ہو جاتا ہے کہ گویا گناہ کیا ہی نہیں بالکل یاک وصاف ہو جا تاہے ،اللہ تعالیٰ نے دنیامیں مومن کی تطہیر ہی کے لئے تو بہ

کا تھم فرمایا ہے ، کتنے ہی گناہ ہوں سمندر کی جھاگ کے برابر گناہ ہوں مگر تو یہ ، سے سب معاف ہو جاتے ہیں اور آدمی جملہ معاصی سے بالکل باک ہوجاتا ہے اگریہاں دنیامیں توبہ سے اپنے کو پاک وصاف نہرے گا تواللہ تعالیٰ اس کو پاک کرنے کے لئے جہنم میں ڈالیں گے مگر عذاب کے لئے نہیں بلکہ اسی پاک کرنے کیلئے، جہنم کی آگ اس کو پاک صاف کر کے نکھار کر نکالے گی تب اللّٰد تعالیٰ کی جنت میں جانے کے لا ئق ہو گااس لئے کہ جنت پاک صاف جگہ ہے اس میں یاک ہی لوگ رہیں گے ﴿أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِيْنَ ﴾ جنت متقين ہي کے لئے تیار کی گئی ہےاور یہ بھی آیاہے کہ مومن جہنم میں ڈالا جائے گا تواس پر ایساسکر و بیهوشی کا عالم ہو گا کہ اس کو تکلیف کا احساس نہ ہو گا، مطلب پیہ کہ مومن فاسق عاصی کا داخلہ جہنم میں تعذیب کے لئے نہ ہو گا بلکہ تطہیر کے لئے ہو گا اور جس نے اپنے کو یہاں ہی یا ک کرلیا اور آتش ندامت میں اپنے کو تیا کڑ خالص سونا بنالیا تو پھراس کوجہنم کی آگ میں تیانے کی ضرورت ہی نہ ہو گی ، اس لئے مومن کو چاہئے کہ معصیت خواہ صغیرہ ہویا کبیرہ سب ترک کر دے اور اگر بربنائے بشریت گناہ ہو جائے تو فوراً توبہ کرلے تاکہ اس کا دل یاک ہو جائے اور اللہ تعالی راضی ہو جائیں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكْحَهَا وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسُّهَا ﴾ يعنى يقينًا وه مراد كو پنجياجس نے اس(جان) لو پاک کر لیا اور نامراد ہوا جس نے اس کو فسق و فجور میں دبا دیا۔

سنئے! توبہ سلوک کی اول گھاٹی ہے اور حضرت بایزید بسطامی رحمۃ اللّه علیہ نے

فرمایا کہ توبہ کی گھاٹی کو میں نے بہت سخت پایا ہے ایک د شوار گذار گھاٹی ہے جو
اس سے پار ہوگیا آگے کی گھاٹیوں کو آسانی سے طے کر لے گااس لئے توبہ کا بہت
اہتمام کرنا چاہئے، توبہ کی حقیقت ہے ہے کہ ماضی پر ندامت ہو، یعنی رب العالمین
کی جو نا فرمانی ہوئی ہواس کو سوچ کر دل سوختہ ہواس میں کڑھن ہواور اللہ تعالیٰ
سے ندامت و شرمندگی ہواور فی الحال اس گناہ کو ترک کر دے اور آئندہ کے لئے
عزم کرے کہ اب میں ہے گناہ نہ کروں گا پھر بھی اگر گناہ بر بنائے بشریت
ہوجائے تو فوراً توبہ استغفار کرے اس میں ذرا کو تاہی نہ کرے۔

دیکھے!اللہ تعالیٰ مومنین مجاہدین کے سات صفات بیان فرمارہے ہیں جن میں سب سے اول صفت ان کے توبہ کی ہے چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے ﴿التَّائِبُوْنَ الْعَابِدُوْنَ الْحَامِدُوْنَ السَّائِحُوْنَ الرَّاكِعُوْنَ السَّاجِدُوْنَ اللّٰهِ ﴿وَالْعَافِظُوْنَ الْمَاجُدُوْنَ اللّٰهِ الْمُدُوْنَ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّاهُوْنَ عَنِ الْمُنْكُو وَالْحَافِظُوْنَ لِحُدُودِ اللّٰهِ وَالْمُؤُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّاهُونَ عَنِ الْمُنْكُو وَالْحَافِظُونَ لِحُدُودِ اللّٰهِ وَالْمُؤُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّاهُونَ عَنِ الْمُنْكُو وَالْحَافِظُونَ لِحُدُودِ اللّٰهِ وَبَيْتِ الْمُؤْمِنِيْنَ ﴾ وہ (مجاہدین ایسے ہیں جو ان اوصاف و کمال کے ساتھ موصوف ہیں کہ گناہوں سے) توبہ کرنے والے ہیں (اور اللّٰہ کی)عبادت کرنے والے ہیں (اور) رکوع و مجود کرنے والے ہیں لیمین نماز پڑھتے ہیں، نیک باتوں کی تعلیم کرنے والے ہیں اور اللّٰہ کی حدود تعلیم کرنے والے ہیں اور اللّٰہ کی حدود کا ایک عین اور اللّٰہ کی حدود کا ایک خیال رکھنے والے ہیں اور اللّٰہ کی حدود کا اللّٰہ کی خیال رکھنے والے ہیں اور اللّٰہ کی حدود کا اللّٰہ کی کا داور یہ کا احکام کا) خیال رکھنے والے ہیں اور ایسے مومنوں کو (جن ہیں جہاد اور یہ کا احکام کا) خیال رکھنے والے ہیں اور ایسے مومنوں کو (جن ہیں جہاد اور یہ صفت ہوں) آپ خوشخری ساد ہے جنت کا وعدہ نہ کورہ ہے۔

و کھتے! یہاں عبادت سے پہلے توبہ کی صفت بیان کی گئی ہے چنانچہ مشاکُخ فرماتے ہیں کہ جواس راہ میں قدم رکھے سب سے پہلے توبہ کرنا ج<u>ا</u>ہے اور جو کو تاہی عملی ہوئی ہے اس کی تلافی کرنی جائے بعنی اگر نمازیں قضامیں توان کی ادائیگی میں لگ جانا چاہئے نیز اگر روزے قضا ہوئے ہوں، زکوۃ نہ ادا کی ہو تو اس کی ادائیگی کی فکر کرنی حاہیے، غرض جتنے بھی حقوق اللہ فوت ہوئے ہوں دل وزبان سے توبہ استغفار کے ساتھ عملاً اس کی ادائیگی کرنی جاہے اور اگر حقوق العباد فوت ہوئے ہوں تواس کامعاملہ بہت ہی اہم ہے اگر مال دبالیا ہے غصب کیاہے، سور ور شوت لیاہے تواس کو واپس کرنا جاہئے، مگر قدرت نہ ہو تودل سے معافی مانگنا جاہئے حتیٰ کہ غیبت،شکایت کی ہے تو پیہ بھی مومن کی حق تلفی ہے اس لئے اس کی بھی معافی مانگنی جاہئے، پیہ ہے سچی توبہ ،اسی لئے حضرت بایزید بسطامی رحمة الله علیه نے فرمایا که توبه کی گھاٹی کو میں نے بہت مشکل پایا ہے اور حقیقت یہ ہے کہ جس کواللہ تعالیٰ اپنے در بار میں بلانا چاہتے ہیںاس کو سچی توبہ کی توفیق دے دیتے ہیں۔ چنانچه کتابوں میں لکھاہے کہ حضرت فضیل ابن عیاض رحمۃ اللہ علیہ جو بڑے

چنانچہ کتابوں میں لکھاہے کہ حضرت فسیل ابن عیاض رحمۃ اللہ علیہ جو بڑے درجہ کے بزرگ گذرے ہیں مگر ان کی ابتدائی زندگی کیسی تھی کہ جنگل میں رہتے تھے ان کے ساتھ اور بھی بہت سے لوگ تھے جو قافلے ادھر سے گذرتے تھے ان کو لوٹ لیا کرتے تھے ، لیکن جب اللہ تعالی کا خوف طاری ہوا اور تو ہہ کی تو فیق ہوئی تو جس جس کا مال لوٹا تھا سب کو لے جاکر واپس کیایا معاف کرایا ،

ا یک یہود ی کا بھی مال لوٹا تھا مگر اس کی ادائیگی کے لئے ان کے باس کچھ نہیں رہ گیا تواس کے پاس پہنچے اور اس سے کہا کہ اے بھائی! تمہار امال بھی ہم نے لوٹ لیا تھالیکن اب اس کی ادائیگی کے لئے میرے یاس کچھ نہیں رہااس لئے تم اس کو معاف کر د و ، اس نے کہامیں ہر گز نہیں معاف کروں گا، کئی د ن تک یڑے رہے تواس نے ان کو ذلیل کرنے کے لئے ایک دن یہ حرکت کی کہ ا کے تھیلی میں بالو بھر کر کئی طاق پر ر کھ دیااور ان سے کہا کہ جاؤاس طاق پر سے تھیلی اٹھالاؤاور اس کا مقصدیہ تھا کہ جب وہ لائیں گے توسب کے سامنے کہوں گا کہ اس تھیلی میں سونا تھااس کو تم نے نکال کر اس میں بالو بھر دیا ہے، ا بھی تمہاری عادت حجو ٹی نہیں اور آئے ہو معانی مانگنے ؟ اس طرح حضور اقد س علیت کی امت کا ایک آ د می تجربے مجمع میں رسوا ہو گا، تاریخ میں لکھتے ہیں کہ حضرت فضیل ؓ نے جب وہ تھیلی یہودی کے سامنے لا کرر تھی اور اس نے تھیلی کوانڈیلا تودیکھا کہ اس میں بجائے بالو کے سونا بھرا ہواہے ،اس کااس یہودی پر اتنااثر ہوا کہ حضرت فضیل سے کہا آپ ہاتھ بڑھائے میں آپ کے مِا تَصُول بِرَا يَمَانِ لا تا مُول اور فور أَكُلم بِيرُه لِياأَشْهَدُ أَنْ لاَّ إِلٰهَ إِلاَّ اللَّهُ وَأَشْهَدُ أَنَّهُ مُحَمَّدًا رَّسُوْلُ اللهِ اور كَهاكه جم نے توریت میں پڑھاہے كه امت محدید میں جو سچی توبہ کرلے گاوہ اللہ کاولی بن جائے گا، واقعی آپ نے سچی توبہ کی ہے۔ سجان الله! سی توبہ کے بعد اللہ تعالیٰ نے حضرت فضیل ابن عیاض ؓ کے ہاتھوں کیسی کرامت ظاہر فرمائی، ایسی ہی توبہ کو توبیة النصوح کہتے ہیں جس کا امراس آیت میں ہے ﴿ یَاتَیْهَا الَّذِیْنَ امَنُوْا تُوْبُوْا اِلَیَ اللّٰهِ تَوْبَةً نَصُوْحاً ﴾ لیمن الله تو بنده ایس توبہ کر تا لیمن الله کا محبوب ہو جاتا ہے چنانچہ الله تعالی کارشاد ہے ﴿ إِنَّ اللّٰهَ يَعِنُ اللّٰهُ تَعَالَىٰ کارشاد ہے ﴿ إِنَّ اللّٰهَ يَعِنُ اللّٰهِ تَعَالَىٰ کارشاد ہے ﴿ إِنَّ اللّٰهَ يَعِنُ اللّٰهُ تَعَالَىٰ کا اللّٰهَ يَعِنُ اللّٰهُ تَعَالَىٰ اللّٰهُ تَعَالَىٰ تَوابَیْنَ ہے محبت رکھتے ہیں اور یاک صاف رہنے والوں سے محبت رکھتے ہیں۔

سنے! ایک طہارت ہے جسمانی وہ تو پانی سے حاصل ہوتی ہے اور ایک طہارت ہے باطنی و قلبی وہ حاصل ہوتی ہے توبہ سے، چنانچہ وضو کے بعد والی دعامیں ہے" اَللّٰهُ مَّ اجْعَلْنی مِنَ السَّوَّ ابِیْنَ وَاجْعَلْنِی مِنَ الْمُعَطَهِّرِیْنَ" یعنی السَّوْ ابین وَاجْعَلْنِی مِنَ الْمُعَطَهِّرِیْنَ" یعنی السَّر! ہم کو تو بہ کرنے والوں اور پاک صاف رہنے والوں میں سے بناد بیجئے ایعنی وضوسے ظاہری طہارت تو حاصل ہو گئاب توبہ کی تو فیق د بیجئے کہ باطنی و قلبی پاکی بھی نصیب ہوجائے، یعنی جس طرح نماز کے لئے کپڑے کی، بدن کی، مصلے کی طہارت کی ضرورت ہے کہ بغیر اس کے نماز نہیں ہوسکتی، اسی طرح باطنی عبادت و نماز کے لئے باطنی طہارت کی ضرورت ہے اور وہ توبہ طرح باطنی عبادت و نماز کے لئے باطنی طہارت کی ضرورت ہے اور وہ توبہ طرح باطنی عبادت و نماز کے لئے باطنی طہارت کی ضرورت ہے اور وہ توبہ سے حاصل ہوتی ہے، اللہ تعالی ہم سب کواس کی توفیق دے۔ آمین

اس لئے توبہ جواول قدم ہے اس کے بعد عبادت کے وصف کولاتے ہیں لیعنی جب توبہ سچی ہوتی ہے تو پھر عبادت میں لطف آتا ہے، صحیح معنوں میں اس کی حمد حمد ہوتی ہے۔ اس کے روزہ میں روح ہوتی ہے۔

اس کے بعد ان مونین مجاہدین کے و عف رکوع و ہجود کو لائے ہیں اس میں

بھی مومن کوعجیب لطف و مز ہ ملتاہے ، سبحان ربی العظیم ، سبحان ربی الاعلیٰ کہنے سے متلذ ذ و محظوظ ہو تا ہے ، چنانچہ ہمارے مولانا شاہ فضل الرحمٰن صاحب رحمة الله عليه فرمايا كرتے تھے كه جب ميں سجدہ ميں سر ركھتا ہوں تو معلوم ہو تا ے کہ اللہ میاں نے مجھے بیار کر لیا،اس استحضار سے بیہ حضرات سجدہ کرتے تھے توایک سجدہ میں کہاں سے کہاں پہنچ جاتے تھے،ان کو جنت کامزہ ملتا تھا۔ ً اس کے بعد امر بالمعروف ونہی عن المنکر کی صفت بیان فرمائی ہے اس لئے کہ بغیر تو بہ اورباطنی طہارت ویا کی حاصل کئے سیح معنوں میں امر بالمعروف اور نهی عن المنکر کا کام آ د می نهیں کر سکتا، عجب، پندار ، تکبر ، ریا، سمعہ ، وغیر ہ جیسے امراض میں مبتلا ہوجائے گاجو اس کے لئے ہلائت ہے اس لئے آمر بالمعروف ونا ہی عن المنکر کو اپنے نفس کا تزکیہ وقطہ پرضروری ہے بغیراس کے دوسروں كوكيا مدايت كرے كا پھر اخير ميں جملہ اوصاف كا جامع وصف ﴿ وَالْحَافِظُوْ نَ لِحُدُوْدِ اللَّهِ ﴾ ذكر فرمايا يعني بيه لوگ ايسے بين كه اينے ہر كام اور كلام ميں حدوداللہ لینیا حکام شرعیہ کے یابند ہیںاوران کی حفاظت کرتے ہیں۔ پھراس کے بعد ﴿ وَبَشِّر الْمُؤمِنِيْنَ ﴾ سے مومنین کو بثارت سنانے کا امر فرمایا که ایسی نعمتوں کی خوشخبر ی سنادیجئے جن کوکسی کاوہم و خیال بھی نہیں یاسکتااور نہ کسی عبارت سے سمجھایا جاسکتا ہے اور نہ کسی کے کانوں نے اس کا

ا بال! تومیں بیہ بیان کررہاتھا کہ انگیٹھی کو دیکھ کر ایک دیہاتی کاشعریاد آیا

تذکرہ سناہے، مراد جنت کی نعمتیں ہیں۔

جو بجین کا سنا ہوا تھا پھر معاًا یک خاص مضمون کی طرف ذبهن منتقل ہوااور اس شعر میں تر میم کر دیالو گوں کو سنایا تولوگ بہت متأثر و محظوظ ہوئے۔ اسی طرح ایک مریتبہ جو نپور گیاتھا حکیم منظور احمد صاحب مرحوم مجھ سے بہت محبت کرتے تھے اس لئے ان کے بیہاں جانا ہوا تھا، اتفاق سے سر دی ہی کا زمانہ تھالوگ ایک بڑے کڑھاؤمیں خشک لکڑی رکھ کر لانے اور اس میں آگ لگادیاور شعلے بھڑک اٹھے معاً ایک مضمون کی طرف ذہن منتقل ہوااور میں نے حاضرین سے پوچھا کہ بھائی بتلاؤ کہ رپیہ شعلے لکڑی کے اندر تھے یا کہیں باہر ہے لائے گئے ہیں، ظاہر ہے کہ یہ سب لکڑی کے اندر ہی یوشیدہ تھے اس کے اندر خوداس کی صلاحیت تھی جس کی وجہ ہے دیاسلائی کی ایک کا نٹی ہے آگ لگادی بس اس میں آگ لگ گئی اور اب ایسے شعلے بھڑ ک اٹھے کہ اس کی ایک جنگاری سے محلّہ کا محلّہ جل سکتا ہے حالا نکہ یہی لکڑی اس سے پہلے کچھ نہ تھی اس کو جیسے حاہتے تھے چھوتے تھے اد ھر اد ھر لے جاتے تھے چنانچہ ابھی اس کو آپ لوگ لائے تو کچھ بھی نہیں تھا نہاس میں شعلے تھے اور نہ سوزش، مگر اب اس کو کوئی حجویے توجانیں۔

اصل بات سے ہے کہ اس لکڑی کے اندر استعداد وصلاحیت شعلے بننے کی پہلے سے موجود تھی مگر مستور تھی آگ لگانے کی دیر تھی، آگ لگانے والا مل گیا تواس کا بید کمال ظاہر ہو گیا درنہ تواس لکڑی کو کہیں رکھ دیا جاتا تو کچھ دنوں کے بعدد یمک وغیر ولگ جاتی اور مٹی ہو جاتی کسی کے کام نہ آئی۔

اسی طرح آدمی کے اندراللہ تعالیٰ نے کمالات رکھے ہیں جب کوئی کامل مكمل مل جاتا ہے اور آتش محبت لگاديتا ہے تواس كے كمالات ظاہر ہو جاتے ہیں، ورنہ توبغیراس کے تمام کمالات مستور رہتے ہیں،اسی لئے اہل محبت کی خدمت میں حاضری دی جاتی ہے اور ان کی جو تیاں سید تھی کی جاتی ہیں کہ پیہ د ولت نصیب ہواور اللہ تعالیٰ جب کسی کے ساتھ خیر کاارادہ فرماتے ہیں تواس کو کسی اہل اللہ کی صحبت میں پہنچاد کیتے ہیں اور وہ اس کو کام کا بنادیتے ہیں اور اس کی صلاحیت کوا جاگر فرمادیتے ہیں، چنانچیر حضرت حاجی صاحب رحمۃ اللہ علیہ کی خدمت میں ایک شخص حاضر ہوااور مجلس میں رہااس کو فائدہ ہوّادل کی دنیا بدلی، آتش محبت لگی، واپس جاکر لکھا کہ حضرت! آپ سے بہت فین ہوا، تو حضرت حاجی صاحب رحمة الله عليه نے فرمايا كه بھائى بيہ تمہارا ہى كمال ہے، جراغ تھا، بتی تھی، میں نے تو بس آگ لگادی تواصل کمال تو تمہاراہی ہے میر ا نہیں مگرتم کوابیا ہی سمجھنا جاہئے، تو حضرت حاجی صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے کیسی عمدہ بات ار شاد فرمائی کہ تمہارےاندر صلاحیت تھی، جس کی بناء پر میر ی صحبت و توجہ کا اثر ہوا، مگریہ آگ لگانا بھی کچھ کم کام نہیں ہے یہ بہت بڑی خدمت ہے،اس لئے کہ اگر آگ لگانے والانہ ہو تو چراغ کا کیاحال ہو گا؟ ٹوٹ بھوٹ کر ضائع ہو جائے گاتیل خشک ہو جائے گا، بتی بھی سو کھ ساکھ کر برباد ہو جائے گیاوراگر بروفت اس کو کوئی جلانے والامل گیا پھر کیاہے سب چیزیں کار آمد ہو جائیں گی اور دوسر وں کے لئے نفع بخش ثابت ہوں گی،اسی طرح

آدمی کی صلاحیت واستعداد کا حال ہے کہ جب کوئی اس کوکام میں لائے گا تو کار آمد ثابت ہوگی ورنہ وہ سب ضائع ہوجائیں گی،اس لئے آدمی کوچاہئے کہ اپنے کو کسی اہل محبت کے سپر دکر دے تاکہ وہ تصرف کرکے اس کو بھی صاحب حال بنادے اور اس کے کمالات مستورہ کو ظاہر کرکے کامل مکمل بنادے۔ وباللہ التوفیق

اس طرح ایک بات اور بیان کرتا ہوں کہ بعض شعراء بہت اعلیٰ و بلند اشعار کہتے ہیں مضامین دیکھ کر تعجب ہوتا ہے کہ اس کے ذہن کی رسائی آخر یہاں تک کیسے ہوئی؟ یہ مضامین تو اہل اللہ بیان کرتے ہیں مگریہ شاعر بظاہر اس مقام تک پہنچا نہیں ہے تاہم یہ مضامین بیان کررہا ہے تو اس کی بھی حقیقت یہی ہے کہ اللہ جل شانہ نے اس کے اندر صلاحیت اس بلندی اور اعلیٰ مقام تک پہنچنے کی رکھی ہے چنا نچہ اگر وہ کام پر لگے اور مجاہدہ وریاضت کرے حسیا کہ اہل اللہ نے کیا ہے تو وہ بھی پہنچ سکتا ہے مگر چو نکہ غفلت کی بناء پر اس کی طرف توجہ نہیں کرتے اور اہل کمال کی خد مت میں نہیں جاتے اس لئے بس قال ہی قال مل جاتا ہے اور حال ومقام تک نہیں پہنچ یا تے۔

#### (T)

حضرت مرشدی ابوالمواہب دامت برکاتہم نے فرمایا کہ ایک مضمون ایک نے انداز ہے ذہن میں آیااس کو بیان کر تاہوں غور سے سنئے۔

وہ یہ کہ اس عالم میں بہت سی چزیں ایسی ہیں جن کو آدمی دیکھا نہیں گر
ان کے وجود کا یقین رکھتا ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ اگر چہ وہ چیزیں نظر نہیں
آتیں گران کے آثار اس طرح ہویداوعیاں ہیں کہ آدمی ان کے وجود کے
ماننے پر مضطر و مجبور ہے مثلاً ہوا ہے کہ آدمی ہوا کو دیکھا نہیں گراس کے
اثرات دکھلائی پڑتے ہیں چے ملتے ہیں ٹہنیاں ہلتی ہیں تو آدمی کہتا ہے کہ ہوا
چل رہی ہے نیز بدن کو لگتی ہے جیسی ہوا ہوتی ہے گرم یا سر د،اس کا احساس
ہوتا ہے تو کہتا ہے کہ گرم ہوا چل رہی ہے یا ٹھنڈی ہوا چل رہی ہے۔

اسی طرح سر دی کو آدمی دیکھتا نہیں مگر اس کااثر آدمی کے بدن پر ہو تا ہے تو کمبل لحاف اوڑ ھتا ہے، اسی طرح جب گرمی کا احساس ہو تا ہے تو پیکھا جھلنے لگتاہے کپڑے اتار دیتاہے وغیر ہوغیر ہ۔

ای طرح اللہ تعالیٰ کا یقیناً وجود ہے بلکہ جملہ مخلو قات کا وجود انہیں کے وجود کا پر تو وظل ہے اور تمام اشیاء انہیں کے موجود کرنے سے موجود ہوئی ہیں اور وہ اپنے آثار سے بالکل ہویدااور ظاہر ہے، تاہم ان کو کوئی یہاں ان آنکھوں سے دکھے نہیں سکتا ہے، اس لئے کہ یہ دار دنیا اس کا محل نہیں ہے آثرت میں مومن کو اس ذات عالی کا دیدار ہوگا اور اس سے بڑھ کر کسی نعت میں حظ ولطف نہ ہوگا ﴿ وُجُو ہُ یَّوْمَئِذِ نَاضِرَةٌ اِلَیٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ آثرت میں مومن ان آنکھوں سے دیکھے گا گریہاں نہیں دکھے سکتا بلکہ اس کے ذات میں مومن ان آنکھوں سے دیکھے گا گریہاں نہیں دکھے سکتا بلکہ اس کے ذات وصفات کی کامل معرفت بھی نہیں ہو سکتی اس لئے کہ جتنا ہم سمجھ سکتے ہیں وصفات کی کامل معرفت بھی نہیں ہو سکتی اس لئے کہ جتنا ہم سمجھ سکتے ہیں

اس کے وہ وراء ہے بلکہ اند تعالیٰ وراء الوراء ثم وراء الوراء ہے، وہ ذات وہم و تصور سے بالاتر ہے، ہاں اس کے آثار البتہ ظاہر وباہر ہیں، جملہ مخلوقات ان کے وجود پردال ہیں اس مضمون کو ایک اعرائی نے نہایت عمدہ طریقہ سے بیان کیا ہے کہ البعوۃ تدل علی البعیر و آثار القدم تدل علی المسیر فالسماء ذات الابراج والارض ذات الفجاج کیف لاتدل علی فالسماء ذات الابراج والارض ذات الفجاج کیف لاتدل علی اللطیف المخبیر مینگی اونٹ پردالات کرتی ہے، نشانات قدم چلئے پردلالت کرتے ہیں تو یہ برجوں والا آسمان اور یہ کشادہ زمین اپنے صانع لطیف و خبیر پر کیوں نہدلالت کریں گے۔

برگ ورختان سبز در نظر ہوشیار ہرور قے دفتریت معرفت کردگار
خود انسان کے اندر بہت می چیزیں مستور ہیں اور ہم اس کے وجود کا لیقین
کرتے ہیں مثلاً بھوک، بیاس، غم، خوشی وغیرہ، بیسب چیزیں اس کے اندر موجود
ر ہتی ہیں ہم ان کود کیھتے تو نہیں مگر ان کے وجود کا لیقین کرتے ہیں، پس جب ہم
اپنے اندر کی چیزوں کو نہیں دیکھ سکتے تو پھر ذات لطیف و خبیر کو کیسے دیکھ سکتے
ہیں؟ اور جیسے ان چیزوں کو نہ دیکھنے کے باوجود ان کے آثار سے وجود کا لیقین
کرتے ہیں، اسی طرح آثار و آیات سے اللہ تعالیٰ کے وجود کا لیقین رکھتے ہیں۔
اسی طرح آدمی کے اندرا چھے برے اخلاق مستور ہیں مگر ان کو دیکھا نہیں
جاسکتا البتہ آثار سے پہتے چل جاتا ہے کہ اس کے اندر پی خلق موجود ہے انہیں
علامات و آثار کو دیکھ کر اس کی جڑاور منشا کو آدمی سمجھ لیتا ہے، چنانچے مشائخ

محققین اس معامله میں مہارت تامه رکھتے ہیں۔

مثلاً کسی کے اندر تکبر کا مرض ہے لینی اپنے کو بڑا سمجھنا، خواہ اپنے علم پر ہو یا اپنے عمل پر، حسب ونسب پر ہو یا عبادت و ریاضت پر، یامال و دولت پر ناز و غرور ہو، کوئی دوسر ا آدمی سمجھ نہیں سکتا اس لئے کہ قلب کا فعل ہے اور قلب کے فعل پر دوسر ا آدمی کیسے مطلع ہوسکتا ہے مگر جب اس کے آثار ظاہر ہوں گے توہر عاقل و بصیر دیکھ کر ہد کے گا کہ یشخص متکبر ہے، مثلاً یہ کہ ترفع و بڑائی کی باتیں کرتا ہے یا اپناخوان و احباب پر تقدم کرتا ہے اور ہر مجلس میں مقام صدارت پر ہی بیشتا ہے اپنے قول وعمل سے اس کی خواہش کا اظہار کرتا ہے تو ہر شخص اس کی باتوں کو سن کر اور اس کے افعال کو دیکھ کریہ اظہار کرتا ہے تو ہر شخص اس کی باتوں کو سن کر اور اس کے افعال کو دیکھ کریہ کہہ دے گا کہ یہ متکبر شخص ہے اور مرض کبر میں مبتلا ہے۔

ای طرح غصہ کا مرض ہے کسی سے طبیعت کے خلاف بات ہوگئ تو دل میں انتقامی جذبہ ابھر تاہے ، بیجانی کیفیت ہوتی ہے ، مگر یہ دل ہی دل میں رہے تو کچھ نہیں لیکن جب اس کا اثر باہر آ جائے ، رگیس پھول جائیں، چبرہ اور آئکھیں مرخ ہو جائیں اور زبان سے اناپ شناپ باتیں نکلنے لگیں ، گالی گلوچ بکنے لگے تو ہر آدمی کے گا کہ اس کو غصہ کی بیاری ہے۔

ای طرح کینہ وحسد، بغض کی بیاریاں ہیں، یہ سب امراض قلب ہیں جو قلب میں مستور رہتے ہیں، ایوں آدمی ذراغور کرے تواپنے امراض کو سمجھ سکتاہے مگر غفلت کی وجہ سے اس کی طرف توجہ ہی نہیں ہوتی،البتہ جس کے

ساتھ اللہ تعالیٰ خیر کاارادہ فرماتے ہیں اس کواس کی طرف متوجہ فرمادیے ہیں اور اس کو عیوب نفس اور رذائل کا بصیر بنادیے اور جب بصیرت حاصل ہو جاتی ہے تو اصلاح آسان ہو جاتی ہے اور خودی اور انانیت فناہو جاتی ہے چنانچہ میر ابی ایک شعر ہے۔

کھل گئی جب سے چثم بھیرت اپنی نظروں سے خود گر گئے ہم

رذائل کا ہونا کچھ بعید نہیں، انسان خطا ونسیان سے تو مرکب ہی ہے، فضائل ورذائل کا ہونا کچھ بعید نہیں، انسان خطا ونسیان سے تو مرکب ہی ہے، فضائل ورذائل کا مجموعہ ہے اور رذائل کے ہونے میں بھی بڑی مصالح ہیں ورنہ مجاہدہ کس چیز کا ہوتا، پھر تعجب کی بات ہے، مگریہ کہ آدمی اصلاح کرنے کا مکلّف ہے لہٰذااس کی سعی کرنی جیا ہے اس لئے کہ یہ رذائل اگر باقی رہے اور اس میں آدمی مراتو جہنم تک پہنچادیں گے۔

مثلاً بد نظری کامرض ہے تو باوجود خواہش کے آنکھ کو نامشر وع شنی کے دیکھنے سے رو کے ، ہزار جی چاہے مگر نظر نہ اٹھائے ، مجاہدہ کرے کچھ د نوں کے بعد بیہ مرض ختم ہو جائے گابد نظری ایسی بری بلاہے کہ زنا تک پہنچادیت ہے اس بناء پر خوداس کوزنا کہا گیاہے۔

حضرت عثان رضی اللہ عنہ کی خدمت میں ایک شخص آیا تو فرمایا کہ کیا حال ہے ان لوگوں کا جو مجلسوں میں آتے ہیں اور ان کی آنکھوں سے زنا کا اثر عبیت ہے تواس نے کہا کیار سول اللہ علیقی کے بعد بھی وحی کا سلسلہ جاری ہے؟ فرمایا نہیں مگر مومن کو نور فراست دیا جاتا ہے جس سے وہ دیکھتا ہے۔

ایسے ہی تکبر کامرض ہے، غصہ کامرض ہے، اس میں اپنی زبان کورو کے اور کوئی فعل ایساسر زدنہ ہو جو دوسروں کے لئے مضر ہو، لیعنی ان امراض کے آثار سے آدمی اگر اپنے کو بچائے گا تو جڑاور منشاجو قلب ونفس میں مستور ہے وہ مضمحل ہو جائے گا۔

آج کل عجب حال ہے، ان باتوں کی طرف ذر االتفات نہیں، بد گمانی، تجس، فیبت عام ہے، حالا نکہ اللہ تعالیٰ نے اِن سب سے منع فرمایا ہے ﴿ يَا يُنِهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوا اجْتَنِبُوْا حَيْنَ الظّنِ اِنَّ بَعْضَ الظّنِ اِنْمٌ وَلاَ تَجَسَّسُوْا وَلاَيَعْتَ بُعْضَ الظّنِ اِنْمٌ وَلاَ تَجَسَّسُوْا وَلاَيَعْتَ بُعْضَ مَعْضًا ﴾ اے ایمان والوایہ تگان کرنے سے بچویقینا بعض گمان گناہ ہو تا ہے اور تجسس نہ کرواور نہ تمہار اایک دوسر کی فیبت کرے۔ مگر دیکھے لیجئے کہ آج اس آیت پر کتنا عمل ہورہا ہے ہر مقام پر فیبت کا بازار گرم ہے اور اب تو یہ مرض نقل مجلس ہو گیا ہے اور بدگمانی اور تجسس تو فیبت کے مقدمات ہیں ان کا شائع ہونا بھی مخفی نہیں ہے چنانچہ بدگمانی کا واقعہ حضرت مولانا تھانوی رحمۃ اللہ علیہ نے بیان فرمایا کہ:

ایک آدمی چلاجار ہاتھا، ایک دوسرے آدمی نے اسے دیکھ کر سمجھا کہ ہمار ا دوست جارہاہے، بعض دفعہ ایسی غلط فہمی ہو جاتی ہے، جب قریب گیااور چرہ دیکھا تو معلوم ہوا کہ ہمار ادوست نہیں ہے تواپنی اس غلط فہمی پر اس کی زبان سے لاحول ولا قوۃ نکل گیااور کہا کہ میں نے سمجھا تھا کہ ہمار افلاں دوست ہے بتلا ہے یہ کون می خفگی کی بات تھی ؟ مگر کیا ہواسنے، اس آدمی نے اس کو پکڑلیا اور کہا کہ تم نے مجھ کو شیطان سمجھ کر لاحول پڑھااور تیز بات کرنے لگا، کتنے عذر کیا گرایک نہ مانااور یہی کہتارہا کہ تم نے ہم کو شیطان سمجھاجب ہی لاحول پڑھاجب بات بہت بڑھنے لگی تووہ کسی طرح جان بچا کر بھاگا۔

دیکھے! یہ ہے بدگانی کا کرشمہ، آج کل اوہام و خیالات پرادکام کا ترتب
ہوجاتاہے اور اس کی وجہ سے بہت نقصانات ہورہے ہیں مگر اس کو کم کرنے
والے بہت کم ہیں، قلوب کو باہم جوڑنے والوں کی کی ہوگئ ہے حالا نکہ اس
کے لئے جھوٹ بولنا بھی جائزہے تاکہ تعلقات ٹھیک ہوجا کیں اور باہمی نزاع
وفساد ختم ہوجائے مگر اب زیادہ لوگ ایسے ہیں اِدھر کی اُدھر اور اُدھر کی اِدھر
کرکے فسادات میں اضافہ کر دیتے ہیں اور دور تک پھیلادیتے ہیں اناللہ واناالیہ
راجعون ، ہونا تو یہ چاہئے کہ آپس کے نزاعات وفسادات کو ختم کریں،
تعلقات کو توڑنے کے بجائے جوڑیں ہمار اہی ایک شعرہے۔
رحمت کا اہر بن کے جہاں بھر میں چھاسے

ر حمت قابر بن نے جہاں جر بن چھائے عالم یہ جل رہا ہے برس کر بجھائے

فساد کے ختم ہونے کی بہتر صورت سے کہ اپنے اندر تواضع پیدائی جائے حضرت حاجی صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے بھی لکھا ہے کہ قلوب میں تواضع پیدا ہو جائے تو نزاعات و فسادات ختم ہو جائیں ، اس لئے کہ جب ہر آدمی دوسرے کواپنے سے برتر سمجھے گا تواگر اس سے کوئی ناگوار بات ہو جائے گی تو در گذرکرے گا اور اینے کواس سے زیادہ کا مستحق سمجھے گا اور اس سے معافی مائے

گا، تو پھر فساد کیسے بڑھے گا، بلکہ ہو گاہی نہیں اور ہو گا تو حد کے اندررہے گا۔

الحمد للہ! میرے اندریہ بات ہے کہ اگر کسی کو مجھ سے اذیت پہنچ جائے

بلکہ اذیت کا مجھے خیال ہو جائے کہ شاید میری اس بات سے تکلیف پہنچی ہو تو

جب تک اس سے معافی مانگ نہیں لیتا چین نہیں ملتا، مجھے الحمد للد معافی مانگئے
میں ذراعار نہیں خواہ بڑا ہویا چھوٹا۔

حضور اقدس علی نے باوجود نی ہونے کے صحابہ کے ساتھ تواضع کا معاملہ فرمایا ہے تو ہمہ شاکا اپنے بھائیوں کے ساتھ کیا حال ہونا چاہئے ،ہم کو اپنے نی علیہ کی متاسلہ کی اتباع کرنی چاہئے نی پر ایمان و محبت کا یہی تقاضا ہے ﴿ قُلْ اِنْ كُنتُمْ تُحِبُونَ اللّٰهَ فَاتَّبِعُونِيْ يُحْبِبُكُمُ اللّٰهُ ﴾

تویہ ابیاع ہرشان و شعبہ میں ہونا چاہئے، ظاہر میں، باطن میں، اخلاق میں، معاملات میں، اخلاق میں ہم آزاد نہیں ہیں کہ جو چاہیں کریں بلکہ اس میں اور زیادہ اتباع کا اہتمام کرنا چاہئے اس لئے کہ حضور اقد س علیہ کی بعثت اسی غرض کے لئے ہوئی ہے حدیث پاک ہے "بُعِنتُ لِاُتمم مکارم الاحلاق" نعنی مکارم اخلاق کی تکمیل و تتمیم کے لئے میں بھیجا گیا ہوں مگر آج کل اصلی اخلاق تو کیار سمی اخلاق بھی نہیں، زبان سے بھی ہمدر دی و عمخواری کی باتیں عظاہو گئی ہیں اخلاق کی حقیقت تو کیااس کی صورت بھی باقی نہ رہی، مثلاً ہے کہ عنقا ہو گئی ہیں اخلاق کی حقیقت تو کیااس کی صورت بھی باقی نہ رہی، مثلاً ہے کہ کسی پر کوئی مصیبت پڑی ہو تو اس کے سامنے رہنے و غم کا اظہار کر دیں، مگر اب دن بدن یہ چیزیں بھی کم ہوتی جارہی ہیں جس کی وجہ سے باہمی الفت و محبت دن بدن یہ چیزیں بھی کم ہوتی جارہی ہیں جس کی وجہ سے باہمی الفت و محبت

بھی ختم ہوتی جارہی ہے اور جب دل میں کسی کاپاس و لحاظ ندر ہے گا،خوشی وغمی میں کسی سے کوئی تعلق ورشتہ نہ رہے گا تو ظاہر ہے کہ فساد عالم میں عام ہو جائے گاجورو کے نہ رکے گاجیسا کہ ہمارے زمانہ میں مشاہرہے۔

ہاں تومیں نے پہلے یہ بیان کیا تھا کہ اگر تواضع کی صفت وعادت اپناندر پیدا کرلی جائے تو باہم اتحاد واتفاق کا ہو جانا آسان ہے اور یہ تواضع بھی قلب کا فعل ہے، ظاہر میں اس کے آثار جب نمودار ہوتے ہیں تو کہا جاتا ہے کہ فلاں شخص متواضع ہے، مثلاً اپنے بھائیوں کے سامنے جھک کر معاملہ کرنا، نرم بات کرنا، عفوودر گذر کرناوغیرہ۔

چنانچہ اکابر کے عفو و در گذر کے بہت سے واقعات کتابوں میں درج ہیں ان کامطالعہ کیا جائے مثال کے طور پر عرض ہے کہ

حضرت زبیر رضی اللہ عنہ بہت ہی خشوع و خضوع سے نماز پڑھاکرتے ہے، یہاں تک کہ لوگ ان کوریاکار کہتے تھے ایک مر تبہ وہ سجدہ میں تھے کہ پچھ لوگوں نے ان کے سر پر کھولتا ہواپانی ڈال دیا جس کی وجہ سے چہرہ بری طرح سے جل گیا مگر ان کو پچھ بیتہ نہ چلا، جب نماز سے فارغ ہوئے تواس کا احساس ہواپو چھا کہ یہ کیا ہوا تولوگوں نے خبر دی کہ فلاں فلاں نے یہ ناشا سُتہ حرکت مواب جے یہ سن کر فرمایا کہ اللہ تعالی ان کی مغفرت فرمائے، اس سے زیادہ پچھ نہ فرمایا، حالا نکہ اس جلنے کی تکلیف عرصہ تک رہی۔

سجان الله! بيه حال تھا ہمارے اکا بركا ، نماز حق الله تھا اس كا كيسا حق ادا

کررہے تھے، اس طرح سے اللہ تعالیٰ سے مناجات کررہے تھے کہ سر دچہرہ کے جلنے کااحساس نہ ہوااور پھر مخلوق کے ساتھ کیسامعاملہ فرمایا کہ ان لوگوں کی خطاکو معاف فرمادیا ہیاس سے بھی بڑا کمال ہے۔

اس طرح حضرت بایزید بسطامی رحمة الله علیه این مریدین کے ساتھ کہیں جارہ سے اوپر سے کسی نے راکھ ڈالی اور سب راکھ حضرت شخ کے سر پر پڑی، سِب کپڑے خراب ہوگئے تو فرمانے لگے الحمد للله، مریدین نے کہا کہ آپ الحمد للله کس بات پر فرمارہ ہیں ان پر بدد عا فرماد بیجئے تو فرمایا کہ جو سر آگ برسائے جانے کا مستحق تھااس سے راکھ پراکتفا کر لیا جائے تو شکر کامقام نہیں ہے ؟

سبحان اللہ! بیہ تھامقام تواضع ہمارے سلف کا، اللہ تعالیٰ ہم سب کوان کے طریق پر عمل کرنے کی توفیق دے۔

حضرت شاہ غلام علی مجدد کی مولانا خالد رومی کو لکھتے ہیں کہ 'کسی سے انتقام لینا ہمارے آپ کے لئے مناسب نہیں ہے، صبر و عفو صوفیہ کی ایک ادفی بالیّتی و خصلت ہے، اللّہ تعالیٰ اس آیت پر عمل کی توفیق عطا فرمائے ﴿إِدْفَعْ بِالَّتِیْ هِیَ اَحْسَنُ ﴾ یعنی برائی کی مدافعت عمدہ خصلت اور اچھائی کے ذریعہ کرو" ہمارے اکا برنے اس پر عمل کیا تواللہ تعالیٰ نے ان کو دین و دنیا کی عزت و عافیت سے نوازا، اور دنیا اب تک ان کویاد کرتی ہے چنا نچہ سیدنار فاعی جوامت محمد سے نوازا، اور دنیا اب تک ان کویاد کرتی ہے چنا نچہ سیدنار فاعی جوامت محمد سے بین اپنے وقت کے قطب تھان کا واقعہ

لکھاہواہے کہ:

ایک بارایک گروہ فقراء سے ملاقات ہوئی ان سب نے آپ کوگال دی اور کہا کہ اے اعور (کانے) اے د جال ، اے حرام چیزوں کے حلال کرنے والے،
اے قرآن میں تبدیل کرنے والے، اے محد، اے کتے، آپ نے اسی وقت اپنا مرکھول کرز مین ہوسی کی اور کہا کہ اے میرے سر دارو! مجھے سے راضی ہو جاؤ، مجھے تمہارے علم سے بہی امید ہے، اور ان کی دست ہوسی فرمائی، جب آپ نے اس خوشامد لجاجت سے ان کو مجبور کردیا تو ان سب نے کہا کہ ہم نے تم نے اس خوشامد لجاجت سے ان کو مجبور کردیا تو ان سب نے کہا کہ ہم نے تم سے نیادہ کسی فقیر کو متحمل نہیں دیکھا کہ اتنا بچھ ہم نے کہہ سایا مگر تم متغیر سے نیادہ کسی فقیر کو متحمل نہیں دیکھا کہ اتنا بچھ ہم نے کہہ سایا مگر تم متغیر الیاب سے فرمایا کہ اس واقعہ سے ہم کو راحت ہوئی انہوں نے اپنے جی کی احباب سے فرمایا کہ ای واقعہ سے ہم کو راحت ہوئی انہوں نے اپنے جی کی کھڑاس ہم پر انوادی ، دوسر وں کے مقابلہ میں ہم ہی اس کے زیادہ مناسب سے، ممکن تھا کہ یہ با تیں وہ کسی اور سے کہتے اور وہ متحمل نہ ہو تا۔

حضور اقدس علیه کی سیرت کا مطالعہ سیجئے تو معلوم ہوگا کہ کتنے عفو، در گذر، تواضع وائلسار کے واقعات ہیں، آج اگر ہم لوگوں کووہوا قعات متحضر ہوں تو ہزی عبرت ونصیحت ہو، چنانچہ کتابوں میں بیہ واقعہ درج ہے کہ:

حضور اقد س علی کی خدمت میں ایک یہودی مہمان ہوا، آپ علی ایک علی کے حضور اقد س علی کی خدمت میں ایک یہودی مہمان ہوا، آپ علی کے خطا کے کھایا پایا اور سونے کا تنظام فرمایا تو جس حجرے میں انتظام فرمایا تھا باہر سے اس کی کنڈی لگادی کہ صبح کو آکر کھول دیں گے، وہ سویا، در میان رات اس کو

پاخانہ جانے کا تقاضا ہوا، باہر سے کنڈی بند تھی اس لئے جمرے ہی میں بستر پر پاخانہ کر دیاجب سے ہوئی کنڈی حضور اقد س علیہ نے کھولی تو وہاں سے کھسک گیا اور رخصت ہو گیا، جب حضور اقد س علیہ نے بید دیکھا تو بنفس نفیس بستر اٹھایا اور دھونے گئے، صحابہ بڑھے اور اس خدمت کو انجام دینے کی درخواست کی تو فرمایا نہیں بھائی وہ میر امہمان تھا اس لئے بستر میں ہی دھوؤں گا، بہت اصر ارکے بعد فرمایا کہ زیادہ سے زیادہ یہ کرسکتے ہو کہ پانی ڈال دو، چنانچہ وہ پانی دال رہ بے تھے اور حضور پاک علیہ بستر کوصاف فرمار ہے تھے۔

اد هر جب مہمان کچھ دور گیا تواپی تلواریاد آئی جس کا دستہ سونے کا تھا
اب سوچنے لگا کہ کیا کرنا چاہئے، شرم و ندامت سے طبیعت رکتی تھی کہ الیم
حرکت کر کے آیا ہوں لوگ کیا کہیں گے اور حرص اور حب مال کا بیہ تقاضا تھا
کہ چلنا چاہئے ورنہ بہت بڑا نقصان ہو جائے گا، بہر حال یہی غالب آیا اور گیا تو
دیکھا کہ نبی کریم علی بنفس پاک خود اس کے پاخانہ کو دھور ہے ہیں وہ دیکھ کر
بہت بہت متاثر ہوا اور کلمہ بڑھ لیا۔

اب دیکھئے! حضور اقدس علیہ دوسرے سے بھی دھلا سکتے تھے مگر خود دھویا، سجان اللہ! حضور اقدس علیہ کے بیداخلاق تھے،اللہ اکبر!

دوسر اواقعہ سنئے کہ کسی موقع پر حضور اقدس علیہ نے ایک سحابی کو لکڑی سے آہتہ سے کوننچ دیا تھا، حضور اقدس علیہ نے جب اعلان فرمایا کہ کسی کا پچھ حق میرے ذمہ ہو تو یہاں ہی لے لے اور اگر کوئی تکلیف پینچی ہو تو یہاں

ہی بدلہ لے لے، چنانچہ وہ صحابی وہاں موجود تھے کہا کہ فلاں موقع پر آپ نے چھڑی سے میر ہے بدن میں کونے دیا تھالہذا مجھے اس سے تکلیف ہوئی تھی اس کا بدلہ لوں گا، تو فرمایا کہ بخوشی تم کواجازت ہے تم بدلہ لے لو، انہوں نے کہا کہ اس وقت میر ہے بدن پر کر تا نہیں تھااور آپ کر تا پہنے ہوئے ہیں اس لئے آپ بھی اپنا کر تا اتار ہے تب بدلہ لوں گا حضور اقد س عیالیہ نے فوراً کر تا اتار دیااور فرمایا کہ تم کواختیار ہے انہوں نے بڑھ کر مہر نبوت کو چوم لیااور کہا کہ میری کہاں مجال تھی کہ بدلہ لیتا مگر میری بہت دنوں سے دلی خواہش تھی کہ مہر نبوت کو بوسہ دوں اس لئے ایسا کیا۔

اب ذراغور فرمائے کہ حضوراقد س علیہ کی کسی شان تھی کہ ایک امتی سے اس طرح جھک کر معاملہ فرمارہ ہیں، بیشک نبی کی یہی شان ہوتی ہے ان کے خوف آخرت کا بیہ حال ہو تاہے آپ یہی اسوہ حسنہ چھوڑ کر ہم سے جدا ہوئے ہم اس پر جب عمل پیرا ہوں گے عافیت میں رہیں گے اور جب اس کو چھوڑ دیں گے تو فساد و نزاع کے شکار ہو جا نیں گے جیسا کہ آج مشاہدہ ہورہا ہے، اللہ تعالی ہم سب کو عمل کی توفیق عطافرمائے، آمین بحرمة سید النبی الکریم صلی اللہ علیہ و سلم و علی آلہ اجمعین

اب تیسر اواقعہ سنئے! حضور اقدی علیہ کو ابن سقہ یہودی کا قرض دینا تھا، وہ تقاضا کے لئے آیا حضور اقدی علیہ کے کندھے کی جادر اتار کی اور کرتا پکڑ کر تختی ہے بولا کہ عبد المطلب کی اولاد بڑی ناد ہند ہے، حضرت عمر فاروق

رضی اللہ عنہ نے اسے جھڑ کا اور تختی سے جواب دیا، نبی کریم علیہ تسم فرما تے دیے اس کے بعد عمر فار وق رضی اللہ عنہ سے فرمایا کہ عمر! تم کو مجھ ہے ادر اس سے دوسر ی طرح بر تاؤکر ناچاہئے تھا، تم مجھ سے کہتے کہ ادائیگی ہونی چاہئے اور اس سے یہ کہتے کہ تقاضاا چھے لفظوں میں کرناچاہئے۔

پھر زید کو مخاطب کر کے فرمایا کہ ابھی تو وعدہ میں تین دن باتی ہیں پھر حضرت عمر سے فرمایا کہ جاؤاں کا قرض ادا کرواور ہیں صاع زیادہ بھی دینا کیونکہ تم نے اسے جھڑ کا ہے۔

سجان اللہ! کیسی تعلیم تھی اپنے اصحاب کو، جس کی وجہ سے حضرات صحابہ ً اخلاق کے اعلیٰ مراتب پر پہنچے،اور ان کے نفوس کا کامل تزکیہ ہوا۔

ان واقعات میں ہمارے لئے بہت ہی عبرت ونفیحت ہے کہ ہم کو بھی ایسے مواقع پرالیا ہی معاملہ کرنا چاہئے اور اپنے لوگوں کواسی قتم کی تعلیم کرنی چاہئے ،اگر آج ان باتوں پر عمل ہو تو پھر اصلاح عام ہو جائے اور دنیا جنت کا محمونہ بن جائے،اللہ تعالی ہم سب کواس کی تو فیق دے۔ والسلام محمد قمر الزمان ۳ر صفر ۱۳۹۸ھ مطابق ۳۱ر جنوری ۱۹۸۸ء



# خطبهٔ مسنونه میں مارے لئے ہدایت ہے

# الغنبناال

اس خطبہ میں اللہ کی تعریف کے ساتھ ساتھ اس مور سے مدد جاہی جاتی ہے، استغفار کیا جاتا ہے اور مدایت کوائی کی جانب سے سمجھ کروعظ و نفیحت کی جاتی ہے کہ وعظ و نفیحت کی خاتی ہے کہ وعظ و نفیحت کی نااور احکام کو پہنچادینا اور شریعت کی باتوں کو بتلادینا سے ہمارا کام ہے باتی رہااس سے متاثر کرنا، سے واعظ کے اختیار میں نہیں ہے بلکہ اللہ کے اختیار میں ہے، جس کو وہ تو فیق مرحمت فرماتے ہیں وہی وعظ کو قبول کر تاہے اور وہی اس سے متاثر ہوتا ہے اور جس کو وہ ہدایت وہی اس سے متاثر ہوتا ہے اور جس کو وہ ہدایت دیے ہیں وہی ہدایت

ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ! نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنُؤْمِنُ بِهِ وَ نَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ، وَنَعُوْذُ بِاللَّهِ مِنْ شُرُوْرِ أَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَّهْدِهِ اللَّهُ فَلاَ مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُضْلِلُهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لَآاِلهُ اِلَّااللَّهُ وَحْدَهُ لَاشَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَناَ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ، صَلَّى اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَأَصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْماً كَثِيْراً كَثِيْراً أمًّا بَعْدُ! فَأَعُوْذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ، بسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْم قال اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ ﴿ يَا يُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَّاقَدَّمَتْ لِغَدٍ وَّ اتَّقُوا اللَّهَ اِنَّ اللَّهَ خَبِيْرٌ بِمَا تَعْمَلُوْنَ وَلاَ تَكُوْنُوْا كَالَّذِيْنَ نَسُوا اللَّهَ فَأَنْسُهُمْ أَنْفُسَهُمْ أُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُوْنَ لاَيَسْتَوَى أَصْحَابُ النَّارِ وَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمُ الْفَائِزُوْنَ ﴾ اے ایمان والو!تم اللہ سے ڈرتے رہواور ہر ہر شخص دیچھ بھال لے کہ کل قیامت کے واسطے اس نے کیاذ خیرہ بھیجاہے اور اللہ سے ڈرتے رہو بے شک الله تعالیٰ کو تمہارے سب اعمال کی خبر ہے اور تم ان لو گون کی طرح مت ہو جنہوں نے اللہ کے احکام سے بے یروائی کی سو (اس کااثریہ ہواکہ)اللہ تعالی

نے خودان کی جان سے ان کو بے پر وابنادیا ( یعنی ان کی ایسی عقل ماری گئی کہ خودا پنے نفع حقیقی کونہ سمجھااور نہ حاصل کیا ) یہی لوگ نا فرمان ہیں، اہل نار اور اہل جنت ہیں وہ کامیاب لوگ ہیں۔ اہل جنت ہیں وہ کامیاب لوگ ہیں۔

خطبہ مسنونہ کے بعد قرآن مجید فرقان حمید کی آیتیں تلاوت کی گئی ہیں اگر ہم لوگ سو چیں اور سمجھیں اور غور و فکر سے کام لیں تو یہ خطبہ جو پڑھاجاتا ہے اس میں بھی ہمارے لئے ہدایت کاسامان موجود ہے، الحمد لللہ کے معنی یہ ہیں کہ ساری تعریف اللہ کے لئے ہے اس کی ذات تعریف کے لائق ہے، اللہ تعالی ساری تعریف اللہ کے لئے ہے اس کی ذات تعریف کے لائق ہے، اللہ تعالی نے اپنی کتاب کی ابتدا بھی اس طرح فرمائی ہے چنانچہ ارشاد فرماتے ہیں ﴿ الْحَمْدُ لِلْهِ رَبِّ الْعَلَمِیْنَ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ مَلِكِ یَوْمِ الدِیْنِ ﴾ یعنی شمر بان، مربان، تعریف اس اللہ کے لئے ہے جو تمام عالم کا پالنے والا ہے بہت مہر بان، تمام تعریف اس اللہ کے لئے ہے جو تمام عالم کا پالنے والا ہے بہت مہر بان، نہایت رحم والا ہے، روز جزاکامالک ہے۔

علماء دین اور مشاکُ کاملین کا معمول ہے کہ وہ وعظ و نصیحت کی ابتدا حمد و صلوۃ سے کرتے ہیں، ان کا بیطریقہ سنت نبویہ سے ماخو ذہے، حضورا قدس علیہ بھی اپنے کلام کی ابتدا اس سے فرماتے تھے کہ "اُلْحَمْدُ لِلْهِ! نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِیْنُهُ وَنَسْتَعْیْنُهُ وَنَسْتَعْیْنُ وَاسْتِ کُلِیْهُ وَنَسْتُو یَا الله وَمِنْ شُرُورِ اللهٔ مِنْ سُرُورِ وَاللهٔ وَمِنْ سَیّاتِ اعْمَالِنَا "اور ہم کی تصدیق کرتے ہیں 'وَنَعُونُ دُ بِاللّٰهِ مِنْ شُرُورِ الْنَفْسِنَا وَمِنْ سَیّاتِ اعْمَالِنَا "اور ہم

اس کی پناہ چاہتے ہیں، اپنے نفس کے شرور سے اور برے اعمال سے ''مَنْ یَھْدِهِ
اللّٰهُ فَلاَ مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ یُضْلِلْهُ فَلاَ هَادِي لَه ''جس کواللّٰد ہدایت دے دے
اسے کوئی گراہ نہیں کرسکتا اور جس کو گراہ کر دے اسے کوئی ہدایت نہیں کرسکتا
''وَنَشْهَدُ أَنَّ سَیِّدَنَا وَمَوْلاَنَا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُوْلُهُ، صَلَّى اللّٰهُ تَعَالَىٰ
عَلَیْهِ وَعَلَیٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ '' اور ہم گواہی دیتے ہیں اس بات
کی کہ اللّٰہ کے سواکوئی عبادت کے لا نقن نہیں وہ ایک ہے اس کاکوئی شریک نہیں
اور ہم اس بات کی گواہی دیتے ہیں کہ محمد عَلِیْ اللّٰہ کے بندے اور اس کے
رسول ہیں، آپ پراور آپ کے آل واصحاب پر در ود وسلام نازل ہو۔

اس خطبہ میں اللہ کی تعریف کے ساتھ ساتھ اس سے مدد چاہی جاتی ہے، استغفار کیا جاتا ہے اور ہدایت کواسی کی جانب سے سمجھ کر وعظ ونصیحت کی جاتی ہے کہ وعظ ونصیحت کرنااور احکام کو پہنچادینااور شریعت کی باتوں کو بتلادینا یہ ہماراکام ہے باقی رہااس سے متأثر کرنا، یہ واعظ کے اختیار میں نہیں ہے بلکہ اللہ کے اختیار میں ہے، جس کووہ تو فیق مرحمت فرماتے ہیں وہی وعظ کو قبول کر تاہے اور وہی اس سے متأثر ہو تاہے اور جس کووہ ہدایت دیتے ہیں وہی ہدایت دیتے ہیں وہی ہدایت دیتے ہیں وہی ہدایت ہوتا ہے۔

بہر حال ہمیں چاہئے کہ اللہ کی کتاب کو سمجھ کر پڑھیں،اللہ کی عظمت اور اس کی بڑائی کادل میں استحضار کر کے تفکر و تدبر کے ساتھ اور دل لگا کر پڑھیں۔ تودل میں نور پیدا ہوگا،دل کی ظلمت دور ہوگی اور ہدایت نصیب ہوگی۔

## گناه : دل کی ظلمت

بھائی سنو! گناہ سے دل میں ظلمت اور تاریکی پیدا ہوتی ہے اور دل میں زنگ لگ جاتا ہے حدیث پاک میں آتا ہے کہ بندہ جب کوئی گناہ کر تاہے تواس کے قلب میں ایک سیاہ نقطہ پڑجاتا ہے اگر وہ توبہ کرتا ہے تو وہ سیابی دور ہوجاتی ہے اور اگر توبہ نہیں کرتا اور گناہ کرتارہتا ہے تو وہ سیابی بڑھتی رہتی ہے بہاں تک کہ سار ادل سیاہ ہوجاتا ہے ایسے دل کو مردہ دل کہتے ہیں، افسوس ہے بہاں تک کہ سار ادل سیاہ ہوجاتا ہے ایسے دل کو مردہ دل کہتے ہیں، افسوس مردہ ہو چکے ہیں حتی کہ قرآن کی آیات سے بھی متاثر نہیں ہوتے حالا نکہ یہ وہی کتاب ہے جس کو س کر کتنے کا فر مسلمان ہوجاتے ہے اور اب یہ حال ہے وہی کتاب ہے جس کو س کر کتنے کا فر مسلمان ہوجاتے ہیں مگر اس کا پچھ اثر نہیں ہوتا اور نہ سننے والوں ہی پراثر ہوتا ہے، اس کی وجہ یہی ہے کہ ہمارے قلوب مردہ ہو چکے ہیں، اب ہم خود فیصلہ کرلیں کہ کہاں سے کہاں پہنچ گئے۔

میں تو کہا کر تاہوں کہ پہلے زمانہ کے مشرک ومنکر بھی ایسے تھے کہ جب قرآن پاک کو سنتے تھے تو متأثر ہو جاتے ہتھے اور ان کا یہ حال ہو تا تھا کہ بعض د فعہ ایک ہی آیت کو س کر اسلام قبول کر لیتے تھے۔

### عمرفاروق کا اسلام

سیدنا عمر فاروق رضی الله عنه کاواقعه مشهور ومعروف ہے، ہم اور آپ سبھی کو معلوم ہے کہ فاروق اعظم ؓ رضی الله عنه ایک دن ننگی تلوار لے کر چلے تے کہ جناب محد رسول اللہ علیہ کو (نعوذ باللہ) قتل کر ڈالیس راستے میں کسی نے کہاارے آپ کہال جارہے ہیں پہلے جاکرایے گھر کی خبر لیجے، آپ کی بہن بہنوئی مسلمان ہو چکے ہیں، وہ بھی قرآن یاک کی تلاوت کرتے ہیں، حضرت عمر فاروق رضی الله عنه واپس ہوئے اور بہن کے گھریہنچے ،ان کادروازہ اندر سے بند تھا، آواز دیا تو کھولا گیا، بہنوئی مارے ڈر کے حچیب گئے ، عمر فاروق رضی اللّٰدعنہ نے جب ان کو چھیتے ہوئے دیکھا تو بڑھ کر حملہ کرنا چاہا، بہن نے چیٹرانا حایا توان کو بھی چوٹ گئی ، پھرانہوں نے فاروق اعظم ﷺ ہے کہااے بھائی! اب تم پچھ بھی کروہم توایمان لا چکے ہیں، کتاب اللہ کی تلاوت کرتے ہیں اس کو ہم کسی قیمت پر چھوڑ نہیں سکتے، ان کی اس بات سے فاروق اعظم ا متأثر ہوگئے اور فرمایا کہ لاؤ مجھے بھی د کھاؤتم لوگ کیایڑھتے ہو؟اس زمانہ میں چو نکہ کاغذ نہیں تھااس لئے قر آن پاک کوہڈیوں پر ، تھجور کے پتوں پر لکھ لیا لرتے تھے، بہر حال جس چیزیر لکھا ہوا تھااس کو لائے اس میں سورہ طله' کی ا بتداكى آيتين لكھى ہوكى تخييں ﴿ طله مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتَشْقَىٰ اِلاَّ ْ تَذْكِرَةً لِّمَنْ يَخْشَىٰ تَنْزِيْلاً مِّمَّنْ خَلَقَ الْأَرْضَ وَالسَّمُوٰتِ الْعُلَىٰ الرَّحْمٰنُ عَلَىَ الْعَرْشِ اسْتَواى لَهُ مَا فِيَ السَّمَواتِ وَمَا فِي الْاَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ الثَّراى وَاِنْ تَجْهَرْ بِالْقَوْلِ فَاِنَّهُ يَعْلَمُ السِّرَّ وَاخْفَى الله لا اله الا هُوْ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى ﴾ ظه ، بم ن آب ير قرآناس لئے نہیں اتاراکہ آپ تکلیف اٹھائیں بلکہ ایسے شخص کی نصیحت کے لئے اتارا

ہے جو اللہ سے ڈرتا ہو، یہ اس ذات کی طرف سے نازل کیا گیا ہے جس نے زمین کو اور آسانوں کو پیدا کیا ہے اور وہ بڑی رحمت والا، عرش پر (جو مشابہ ہے تخت سلطنت کے اس طرح) قائم (اور جلوہ فرما) ہے (جو اس کی شان کے لائق ہے اور وہ ایسا ہے کہ) چیچے سے کہی ہوئی بات کو اور (بلکہ) اس سے زیادہ خفی بات کو (یعنی ابھی جو دل میں ہے) جانتا ہے، وہ اللہ ایسا ہے کہ اس کے سوا کوئی معبود (ہونے کا مستق) نہیں ،اس کے بڑے اچھے اچھے نام ہیں (جو اوصاف و کمالات پر دلالت کرتے ہیں) سو قرآن ایسی ذات مجمع الصفات کا اوصاف و کمالات پر دلالت کرتے ہیں) سو قرآن ایسی ذات مجمع الصفات کا نازل کیا ہوا ہے اور یقینی حق ہے۔

ان آیات کوس کر عمر فاروق رضی الله عنه کی عجیب کیفیت ہوگئی، ایمان نے دل میں جگہ کرلیا، نبی اکر م علیہ کی خدمت میں پنچے، حضور علیہ نے ان کو دکھ کر فرمایا کہ اے عمر! کیا ابھی وقت نہیں آیا کہ تم سمجھ لو کہ اسلام سچا نہ ہہب ہے، عمر فاروق رضی الله عنه نے اسی وقت کلمہ پڑھ لیا لا الہ الا الله محمد رسول الله، حضور اقدس علیہ اور حضرات صحابہ کرام جب قرآن پڑھتے تھے تولوگوں پر اس قدر اثر ہوتا تھا کہ فوراً ایمان ان کے دلوں میں اتر جاتا تھا، مشرکین مکہ اس سے بہت ڈرتے تھے اسی بناء پر جب قرآن پڑھا جاتا تو شور و عل محل مجاتے تھے کیونکہ وہ دیکھتے تھے کہ جو بھی کلام اللہ کو سنتا علی میں تر ہو جاتا ہے، بڑے بڑے مشرک ومشر کلمہ پڑھے لگتے ہیں اس کی وجہ سے مشرکین مکہ کو بڑی پر بیٹانی لاحق ہوئی اور یہ تدبیر سوجھی کہ اتنا شور و غل وجہ سے مشرکین مکہ کو بڑی پر بیٹانی لاحق ہوئی اور یہ تدبیر سوجھی کہ اتنا شور و غل

مچاؤ کہ لوگ قرآن سننے ہی نہ پائیں اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں ﴿ وَ قَالَ اللّٰهِ يَعْلَمُ مُ اللّٰهِ عَلَى الله تعالی ارشاد فرماتے ہیں ﴿ وَ قَالَ اللّٰهِ يَنْ كَفَرُوْ الاَ تَسْمَعُوا لِهِلْذَا الْقُرْآنِ وَالْغَوْ الْفِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُوْنَ ﴾ اور يہ کا فرباہم یہ کہتے ہیں کہ اس قرآن کو سنوہی مت اور (اگر پیغیبر سنانے لگیں تو) اس کے پچ میں غل مجادیا کروشاید (اس تدبیر سے) تم ہی غالب رہو (اور پیغیبر ہار کر چپ ہو جائیں)

سجان الله! ان كى توبيہ تدبير ہے اور بيد كوشش ہے كہ قرآن كوسنا بى نہ جائے اور الله تعالى كى طرف سے بيد اہتمام ہے كہ جب قرآن پڑھا جائے تو ہمہ تن گوش ہو كرسنا جائے چنانچہ الله تعالى ارشاد فرماتے ہيں كہ ﴿وَإِذَا قُوِئَ اللهُ وَانْ فَاسْتَمِعُوْا لَهُ وَانْصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُوْنَ ﴾ (اور آپ ان سے بي اللهُ وَانْ فَاسْتَمِعُوْا لَهُ وَانْصِتُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُوْنَ ﴾ (اور آپ ان سے بي بھى كہد و تيجے كه ) جب قرآن پڑھا جايا كرے تواس كى طرف كان لگادياكرو اور خاموش رہاكرو، اميد ہے كہ تم پر رحمت ہو (جديديامزيد)

جب قرآن پڑھاجائے تواس کے آداب میں سے بیہ ہمہ تن گوش ہوکر سنیں، قرآن پڑھنے والے کو جتنا نواب ملتا ہے سننے والے کو بھی اتنا ہی ثواب ملتاہے، قرآن پاک سے متعلق میری ایک طویل نظم ہے اس کا ایک شعر بیہ ہے۔

وہ قرآں جودوا بھی ہے، غذا بھی ہے، نشفا بھی ہے وہ قرآں جس سے طے ہوتے ہیں سب در جات روحانی قرآن پاک میں بڑی لذت اور بڑی حلاوت ہے مگر آج ہم لوگوں کا بیہ حال ہے کہ ہم کو قرآن میں لذت نہیں ملتی، اس میں مزہ نہیں آتا، ہاں قصے کہانی میں ، اخبار پڑھنے میں اور ناولیں دیکھنے میں ہم کو خوب لطف و مزہ ملتا ہے وجہ اس کی بیر ہے کہ ہمارے قلوب بیمار ہیں، ہمارے دلوں میں زنگ لگ گیا ہے۔ اس کئے قرآن پڑھنے میں جی نہیں لگتا۔

سنو!جب دل مرده موجاتا ہے تواس کوزندہ کرنے کی صورت اللہ کاذکر اور موت کا دھیان ہے حضور اقدس علیہ ارشاد فرماتے ہیں کہ "اکثیرُوا فرکر ھاذِم اللَّهَاتِ المَوْتَ" یعنی لذتوں کو توڑدینے والی چیز کو کثرت سے یاد کرو، مراد اس سے موت ہے۔

آدمی جس قدر زیادہ موت کویادر کھے گااسی قدر اس کے دل میں حیات

پیدا ہوگی اور غفلت دور ہوگی ، دل کے زندہ ہونے کی علامت ہے کہ

طاعت سے خوشی ہو اور معصیت سے رنج و ندامت ہو ، حدیث پاک میں
مومن کی خاص صفت ہے بیان کی گئی ہے کہ "إِذَا أَحْسَنُوْا اسْتَنْشِرُوْا وَإِذَا
اَسَاءُوْا اِسْتَغْفِرُوْا" یعنی جب وہ نیکی کرتے ہیں توان کو خوشی حاصل ہوتی
ہے اور جب ان سے گناہ سرزد ہوجاتا ہے تو اللہ تعالیٰ سے مغفرت کی
درخواست کرتے ہیں۔

بھائی! ہم لوگ بیان بھی کرتے ہیں اور سننے والے سنتے بھی رہتے ہیں الین جہال تھے وہیں ہیں، ہم میں کوئی تبدیلی نہ آئی، کتنے وعظ سنے، علماء ومشائح کی مجلسوں میں شریک ہوئے مگراب تک ہم نے اپنے آپ کو تبدیل نہ

کیاکس قدرافسوس کی بات ہے اور رونے کا مقام ہے، ہم کو چاہئے کہ اب سے
اپنی غفلت کو دور کریں اور اپنے دل کو دل بنانے کی فکر کریں اس میں اللہ کی
محبت اور اللہ کا خوف پیدا کرنے کی کوشش کریں جب کسی کے دل میں اللہ کی
محبت اور اس کا خوف آجا تا ہے تو اس کی حالت بدل جاتی ہے اور اس میں
زندگی آجاتی ہے اور پھر قدم پھونک کراور ڈرتے ڈرتے رکھتا ہے کہ
کوئی کام ایسا نہ کریں جس سے اللہ تعالیٰ ناراض ہو جائے کہ گناہ سے اللہ تعالیٰ
ناراض ہو جاتے ہیں تو ہم گناہ کے قریب نہ جائیں کیونکہ اللہ تعالیٰ اگر ناراض
ہوگئے تو سب کچھ گیا ﴿خَسِسَ اللّٰهُ نِیا وَ الآخِرَة ﴾ یعنی دنیا و آخرت دونوں
ہوگئے تو سب بچھ گیا ﴿خَسِسَ اللّٰهُ نِیا وَ الآخِرَة ﴾ یعنی دنیا و آخرت دونوں
جگہ خیارہ ہی خیارہ ہے۔

اللہ کی نافر مانی سے بڑی کوئی چیز نہیں گر ہمارا یہ حال ہے کہ ہم اللہ ک نافر مانی کرتے ہیں، اللہ کے قانون کو توڑتے ہیں، اللہ کے حدود سے تجاوز کرتے ہیں، کبائر میں مبتلا ہیں، حتی کہ کفر وشرک تک میں مبتلا ہوجاتے ہیں کھر بھی مطمئن ہیں، حضور اقد س علیہ کا تو یہ حال تھا کہ ایک ایک آیت پرضح ہوجاتی تھی، چنانچہ ایک دفعہ آپ تجد کی نماز پڑھ رہے تھے جب اس آیت پر پنچ ہواں تھا کہ فائنگ آئٹ الْعَزِیْزُ الْحَکِیْمُ اگر آپ ان لوگوں کو عذاب دیں تو یہ آپ کے بندے ہیں اور اگر آپ معاف فرمائیں تو بیشک آپ غالب، حکمت والے ہیں۔ آپ معاف فرمائیں تو بیشک آپ غالب، حکمت والے ہیں۔ تواس کو بار بار پڑھے رہے یہاں تک کہ ضبح ہوگئ صدیق اکبر مان فاروق اعظم اللہ تواس کو بار بار پڑھے رہے یہاں تک کہ ضبح ہوگئ صدیق اکبر مقاروق اعظم اللہ تواس کو بار بار پڑھے رہے یہاں تک کہ ضبح ہوگئ صدیق اکبر مانوق اعظم اللہ تواس کو بار بار پڑھے رہے یہاں تک کہ ضبح ہوگئ صدیق اکبر مانوق اعظم اللہ تواس کو بار بار پڑھے رہے یہاں تک کہ صبح ہوگئ صدیق اکبر مانوق اعظم اللہ دیں تو بیاں تک کہ صبح ہوگئ صدیق اکبر مانوق اعظم اللہ میں تو بیاں تک کہ صبح ہوگئی صدیق اکبر مانوق اعظم اللہ مانوق اللہ میں تو بیاں تک کہ صبح ہوگئی صدیق اکبر مانوق النون کو تو اللہ میں تو بیاں تک کہ صبح ہوگئی صدیق اکبر میں تو بیاں تک کہ صبح ہوگئی صدیق اکبر میں تو بیاں تک کہ صبح ہوگئی صدیق اکبر مانوق اللہ میں تو بیاں تک کہ صبح ہوگئی صدیق اکبر میں تو بیاں تک کہ صبح ہوگئی صدیق اللہ میں تو بیاں تک کے صدیق اللہ میں تو بیاں تک کہ صبح ہوگئی صدیق اللہ میں تو بیاں تک کہ صبح ہوگئی صدیق اللہ میں تو بیاں تک کہ صبح ہوگئی صدیق اللہ میں تو بیاں تک کہ صبح ہوگئی صدیق اللہ میں تو بیاں تک کے صدیق کیں تو بیاں تک کے صدیق کیاں تو بیاں تک کو بیاں تک کے صدیق کے کہ تو بیاں تک کی صدیق کی تو بیاں تک کے صدیق کے کہ تو بیاں تک کے صدیق کے کہ تو بیاں تک کے صدیق کے کہ تو بیاں تک کے حدیق کے کہ تو بیاں تک کی تو بیاں تو بیاں تک کے حدیق کی تو بیاں تک کے حدیق کے کہ تو بیاں تو ب

عثمان ذی النورین ، علی مرتضی اور صحابه کرام جب قرآن پاک کی تلاوت کرتے سے توان پرایک عجیب کیفیت طاری ہوتی تھی ،اور ان کا عجیب حال ہو جاتا تھا، خیر وہ تو صحابی ،ی ہیں ان کا مقام بہت او نچاہے ان کا تو پوچھنا ہی کیا ،ایسے ایسے بزرگان دین گذرے ہیں اور موجود بھی ہیں اور قیامت تک رہیں گے کہ وہ قرآن پاک کے اندرالی لذت و حلاوت پاتے ہیں جو کسی چیز میں نہیں۔ ابھی حال ہی میں ہمارے شخ المشاکخ قطب زمانہ حضرت مولانا شاہ ضل الرحن صاحب گنج مراد آبادی رحمۃ اللہ علیہ گذرے ہیں آپ فرمایا کرتے تھے کہ جب میں جنت میں جاؤل گاور حوران جنت پاس آئیں گی توان سے کہوں گا کہ بی ہیو میں جنت میں جاؤمیں قرآن پڑھتا ہوں تم سنو، جو مزہ قرآن میں ہے وہ کسی چیز میں نہیں ہے۔

مولانا محر علی مونگیری رحمة الله علیه جو حضرت کے خلفاء میں سے تھے ان سے بیان فرمایا کہ جو مزہ ہم کو قرآن میں ملتا ہے اگر تم کو ملے تو تم کیڑے بھاڑ کر جنگل میں بھاگ جاؤ۔

واقعی قرآن پاک میں جولذت اور جو حلاوت ہے وہ بیان نہیں کی جاسکتی مگر جب دل کا تزکیہ ہو جاتا ہے اور دل پاک وصاف ہو جاتا ہے تب وہ لذت وحلاوت محسوس ہوتی ہے اور پھر الیمی کیفیت ہوتی ہے کہ قرآن سے سیری نہیں ہوتی، ہمارے قلوب زنگ آلود ہو چکے ہیں اس وجہ سے ہم کو قرآن کی لذت و حلاوت کا کچھ پیۃ نہیں، حضرت عثمان ذی النورین فرماتے کہ اگر تمہارے لذت و حلاوت کا کچھ پیۃ نہیں، حضرت عثمان ذی النورین فرماتے کہ اگر تمہارے

قلوب یاک ہو جائیں تو تم کو قرآن کی تلاوت سے بھی سیری نہ ہو۔

یمی وجہ ہے کہ ہمارے اکابر و بزرگان دین نے سب سے زیادہ شغف قر آن ہی سے رکھاہے کہ وہ اپنے کل فارغ او قات کو تلاوت قر آن ہی میں گذارتے تھے۔

حضرت داود طائی آجو ہوئے درجہ کے عالم، محدث اور ہزرگ تھان کا یہ حال تھا کہ کھانے میں صرف ستو گھول کر پی لیا کرتے تھے، روٹی وغیرہ نہیں کھاتے، کھاتے تھے، کسی نے آپ سے بوچھا کہ حضرت آپ کچھ اور نہیں کھاتے، صرف ستو پی لیتے ہیں، آخر اس کی کیا وجہ ہے تو فرمایا کہ جتنی دیر میں دال روٹی، جاول، یہ سب چیزیں کھاؤں گاا تنی دیر میں میر ایجاس آ تیوں کا نقصان ہو جائے گا۔

سبحان الله! قرآن سے کس قدر تعلق تھا کہ کھانے پینے میں تھوڑاوقت بھی صرف کرنا آپ کو گوارہ نہ تھا، شریعت میں گواجازت ہے کہ ہم کھانے پینے میں اپنے او قات صرف کریں اور خوب قشم کی چیزیں کھائیں اس میں پینے میں اپنے او قات صرف کریں اور خوب قشم کی چیزیں کھائیں اس میں کچھ مضائقہ نہیں مگر بزرگوں کا حال الگ الگ ہو تاہے حضرت داود طائی کا یہی حال تھا، آپ ہی کا ایک دوسرا واقعہ سنئے۔

ایک دفعہ آپ کے لب بڑھ گئے تھے، حلاق کو بلوایااور فرمایا کہ میرے لب بڑھ گئے ہیں اس کو درست کر دو،اور خود قرآن پڑھ رہے تھے، حلاق نے کہا کہ حضرت آپ ذراد بر خاموش ہو جائیں، لب ملنے کی وجہ سے استرہ لگ

جانے کا ندیشہ ہے، بھائیو! عبرت کا مقام ہے آپ فرماتے ہیں کہ تم اپناکام کرو میں اپناکام کر تا ہوں، استرہ لگ جائے گا تو ہمیں اس کی پرواہ نہیں مگر قرآن کا چھوڑنا ہمیں گوارہ نہیں۔

سجان الله ایہ تھے قرآن کے پڑھنے والے اور یہ تھے اللہ کے سیجے عاشق،
اللہ تعالیٰ نے اپ عشاق کی تسلی ہی کے لئے قرآن کو نازل فرمایا ہے تاکہ محبوب کے کلام کوپڑھ کروہ تسلی حاصل کریں، اللہ تعالیٰ کے کلام میں اللہ تعالیٰ کی خاص بخل ہے جبیا کہ کعبہ میں، پس جب بندہ تلاوت کر تا ہے تو اللہ تعالیٰ کے خاص بخل ہو تا ہے ''اُنْ تَعُبُدَ اللّٰهَ سے ہم کلام ہو تا ہے اور گویا اللہ تعالیٰ کا دیدار نصیب ہو تا ہے ''اُنْ تَعُبُدَ اللّٰهَ کُانَّکُ تَوَاٰهُ''کی دولت نصیب ہوتی ہے چنانچہ کسی نے خوب کہا ہے ۔

ور سخن مخفی منم چوں ہوئے گل در برگ گل در سخن بیند مرا

میں اپنے کلام میں اس طرح پوشیدہ ہوں جیسے پھول کی خوشبو پھول کی پچھڑیوں میں پوشیدہ ہوتی ہے، لہذا جو مجھے دیکھنا جاہے میرے کلام میں مجھ کو دیکھے۔

یہ اللہ کی مقدس کتاب ہے ، اور سب سے آخری کتاب ہے جو ہمارے گھروں کے اندر موجود ہے اور ہم نے اس کو جزدانوں میں لپیٹ کر طاق پر رکھ دیاہے اس کی تلاوت نہیں کرتے اور اگر بھی کرتے بھی ہیں تویہ نہیں سیجھتے کہ اللہ تعالی نے کیا فرمایا ہے اور ہمیں کیا کرنا ہے۔

قر آن الله کی کتاب ہے اس کو ہم الله کی کتاب سمجھ کریڑھیں ،امام مالک رحمة الله عليه فرماتے تھے کہ بعد کے مسلمانوں کواسی طریق سے فلاح ملے گی جس طریقہ سے ہمارے اسلاف رضی اللّعنہم کو ملی تھی،اس کے خلاف کر کے تھی ہم فلاح نہیں پاکتے ، چنانچہ ان کاب حال تھا کہ بھٹے برانے کیڑے بینے والے تھے، فاقہ پر فاقہ کرتے تھے، پیٹ پر پتھر باندھتے تھے مگراللہ کے عشق میں ان کا یہ حال تھا کہ تن ، من ، د ھن ، جان ، مال ، سب کچھ اللہ کے راستہ میں قربان کردیتے تھے، تواس کی وجہ ریہ تھی کہ ان کے پاس وہ دولت تھی جس کو وہ دنیاوما فیہا سے بڑھ کر سمجھتے تھے، لینی اللہ تعالیٰ سے تعلق ،اللہ تعالیٰ سے محبت اور الله تعالی کاخوف ان کے دل میں کوٹ کوٹ کر بھر اتھا، حضور اقد س عظیمیہ کے فیض صحبت کا میراثر تھا، آپ علیستی کی یاک صحبت سے ان کے قلوب بدل گئے تھے اور ان پر اللہ تعالیٰ کے عشق و محبت کی کیفیت غالب رہتی تھی،اس لئےان کوسب کچھ قربان کردینا آسان تھا۔

#### اہل اللہ کی نظر کی تاثیر

بعد کے بزرگوں میں بھی عجیب عیب کیفیات کا ظہور ہواہمارے حضرت مولانا فضل الرحمٰن صاحب رحمۃ اللہ علیہ پر بھی بھی کیفیت طاری ہوتی تھی تو آپ کھو اشعار بھی پڑھا کرتے تھے، رات میں تہجد کے وقت جولوگ حضرت کے پاس رہتے تھے ان کو بہت فیض پہنچا تھا اکثر بیشعر پڑھتے تھے۔

پاس رہتے تھے ان کو بہت فیض پہنچا تھا اکثر بیشعر پڑھتے تھے۔

سحر میں سامری کے کیا قدرت سیری آئھوں میں جواثرد یکھا

نبی کی نگاہ کا تو پوچھناہی کیاہے برزرگان دین کی نگاہ میں وہ اثر ہوتاہے کہ واللہ عجیب کیفیت ہوجاتی ہے اور ان کی ایک نگاہ سے دل کی دنیا بدل جاتی ہے اور ان کی پاک صحبتوں سے دل واقعی دل بن جاتا ہے ، اللہ کی محبت اور اللہ کا خوف دل میں پیدا ہوجاتا ہے ، اس وقت جو آیت میں نے پڑھی ہے اس میں کہی مضمون ارشاد ہواہے کہ پیائیگا الّذین اَمنوا اتّقُوا اللّٰه وَلْتَنظُرْ نَفْسٌ مَاقَدَّمَتْ لِغَدِ ﴾ اے ایمان والو اللہ سے ڈرتے رہو مطلب ہے کہ جنہوں نے ایمان کادعوی کیاہے ان کو چاہئے کہ اللہ سے ڈریں اور اللہ کا خوف دل میں پیدا ایمان کادعوی کیاہے ان کو چاہئے کہ اللہ سے ڈریں اور اللہ کاخوف دل میں پیدا کریں ، ہرجی ہے دیکھ بھال لے کہ اس نے کل کے لئے کیاسامان کیا ہے۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ خوف آخرت کی طرف وعوت دے رہے ہیں صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین جب ان آیات کو پڑھتے تھے تو قیامت ان کے سامنے آجاتی تھی اور حضور عظیا کے سامنے آجاتی تھی اور حضور عظیا کے سامنے آجاتی تھی اور حضور عظیا کے سامنے آخرت کی چیزوں پر ان کو یقین کامل حاصل تھا، اللہ کا یقین، ملا تکہ کا یقین، جن و جہنم کا یقین، جزاوسز اکا یقین ان کو اس در جہ کا حاصل تھا کہ گویا ان چیزوں کو د کھے رہے ہیں، اسی بناء پر ان کاجو قدم اٹھتا تھا اس میں وہ و کھتے تھے ان چیزوں کو د کی حظاف تو نہیں اٹھ رہا ہے چنا نچہ ان کا ہر قدم اللہ کی مرضی کے خلاف تو نہیں اٹھ رہا ہے چنا نچہ ان کا ہر قدم اللہ کی مرضی کے مطابق اٹھتا تھا۔

مسلمان کو ایبا ہی ہونا چاہئے کہ بلاچون وچرا آخرت کی سب باتوں کی تصدیق کرے اور حضور اقدس علیہ کے ارشادات کو بغیر کیوں میوں کے سلیم کرے اس کئے کہ جب آپ کو اللہ کارسول مان لیا پھر آپ کی بات پر دلیل کا مطالبہ کیسا؟ اللہ تعالی تو ارشاد فرماتے ہیں کہ ﴿ مَا اَتَاكُمُ الرَّسُوْلُ فَحُدُوْهُ وَمَا نَهَا كُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوْ الله رسول الله عَلَيْتُ تَم کو جس بات کا حکم دیں اس کوا ختیار کرواور جس بات سے روک دیں اس سے باز آ جاؤ۔

پن ر سول الله علی کے بارے میں یہ ضابطہ خداوندی مقرر ہو گیا کہ آپ کی ہر بات کو بلا چون و چراتسلیم کرناواجب ہے مگر آج مسلمان دین کی ہر بات میں کیوں میوں، اگر مگر لگاناضر وری سمجھتے ہیں، ایسامعلوم ہو تاہے کہ ان کونہ تو شریعت کے آداب معلوم ہیں اور نہ مقام رسالت کا کچھ پتہ ہے نہ انقیاد و تسلیم کی گئی میں ان کا گذر ہواہے۔

میں ایک بزرگ کی خدمت میں رہا کرتا تھا جھے پر بڑی شفقت وعنایت فرماتے تھے وہ بزرگ فرمایا کرتے تھے کہ مومن کی شان کیوں میوں اگر مگر نہیں ہوتی وہ توسر اپاانقیاد ہوتاہے، مسلمان کے معنی ہی سے ہوتے ہیں کہ وہ فرمانبر دار، گردن جھکادینے والا، چون و چرا کو چھوڑنے والا اور اللہ ورسول کی مرضی پر مرمٹنے والا ہوتاہے۔

#### صحابهٔ کرام کی شان اتباع

صحابہ کرام گی توبہ کیفیت تھی کہ وہ کہیں مسکرانے لگتے تھے اور کسی مقام پر بیٹھ جاتے تھے ،کسی مقام پرلیٹ جاتے تھے ،اسی طرح کسی مقام پر استنجاء کی بیئت پر بیٹھ جاتے تھے اور استنجاء نہیں کرتے تھے ،ان سے پوچھا جاتا کہ یہ کیا حال ہے؟ تو فرمات کہ مجھ سے کچھ نہ پوچھو میں نے اپنے محبوب علیات کو یہاں مسکراتے دیکھا سے کھی نہ ہوئے دیکھا مسکراتے دیکھا اس لئے مسکرار ہا ہوں اور آپ علیت کو یہاں بیٹھ ہوئے دیکھا اس لئے بیٹھ گیا اس لئے بیٹھ گیا اور جہاں بیٹھ کر آپ نے استنجاء کی ہیئت پر بیٹھ گیا ، اگر چہ استنجاء کی میئت پر بیٹھ گیا ، اگر چہ استنجاء کی ضرورت نہ تھی۔

دیکھئے! یہ غیر اختیاری چیزیں تھیں مگر اس میں بھی صحابہ کرام آپ کی انتہا کی جنہ اس در جہ انہوں نے اپنے کو مٹایا انہا کرتے تھے یہ تھی شان صحابہ گی، جب اس در جہ انہوں نے اپنے کو مٹایا اور رسول اللہ علیہ کی محبت میں اپنے کو فنا کردیا تب ساری دنیا میں رشد و ہدا یہ سارے بن کر چکے اور دین کی حفاظت خود بھی فرمائی اور دوسر ول تک بہنچایا اور حضور اقد س علیہ کی سیر ت کا عملی نمونہ بنے اور آپ علیہ کی سیر ت کا عملی نمونہ بنے اور آپ علیہ کی حیات مبارکہ کی زندہ تصویرامت کے سامنے پیش فرمایا۔

بھائی سنوابید دنیائی ساری چیزیں مٹ جانے والی اور فناہو جانے والی ہیں، آخرت باقی ہے، ہم کواپنے اندراس کی فکر کرنی ہے کہ کون سی چیز آخرت میں کام آنے والی ہے اس کی طرف توجہ کریں۔

ایک بزرگ بھرہ کے رہنے والے تھے ایک دن وہ بھرہ کے بازار میں گئے وہاں لونڈی غلام بہت ہی سیاہ فام بدشکل گئے وہاں لونڈی غلام بہت ہی سیاہ فام بدشکل تھااس کو کسی نے نہیں خریدایہ بزرگ خریدلائے، جب گھر آئے تواس سے پوچھا کہ اے غلام تیرانام کیاہے ؟اس نے کہا میرانام جو بھی رہا ہواک توجس

نام سے آپ مجھے پکاریں وہی میرانام ہے، اسی طرح انہوں نے یو چھا کیا کھاؤ گے توجواب دیاجو آپ کھلائیں گے وہی کھاؤں گا، پھرانہوں نے یو چھاکیا پہنو گے تو کہا جو آپ پہنا دیں گے وہی پہنوں گا، دریافت کیا کہ کہال رہو گے تو کہا جہاں آپ رہنے کو فرمادیں گے وہیں رہوں گا،اس لئے کہ میں توایک غلام ہوں مجھ کوایینے ارادہ سے کیا کام ،ان بزرگ پر غلام کی باتوں سے ایک کیفیت طاری ہو گئی،رونے لگےاور فرمایا، کاش کہ میراحال اینے مالک اور آ قا کے ساتھ ایساہی ہو جاتا جیسا تمہار امیرے ساتھ ہے، پھر فرمایا کہ جاؤمیں نے تم کو آزاد کردیا، وہ غلام کہتاہے کہ بیہ تو آپ کااحسان ہے کہ آپ نے مجھے آزاد کر دیالیکن میری ایک تمنااور ہے وہ بھی پوری کیجیئے،انہوں نے یو جیماوہ کیا ہے تو کہا کہ مجھے آپ قرآن یاک سادیجئے چنانچہ انہوں نے چند آیتیں پڑھیںان کو سننے کے بعد غلام پرالیم کیفیت طاری ہوئی کہ وہ لیٹ گیااور اسی وفت اس کی روح پرواز کر گئی۔

دیکھا آپنے کتنابڑاعاشق تھا، کلام اللہ کی تلاوت سے کس قدر متأثر ہوا کہ واصل بحق ہو گیا۔

بھائیو! ہمارے اندر سے احساس زیاں جاتارہا، ہماری زندگی گذرتی چلی جارہی ہے، مگر جو مقصد تھا ہمارے دنیا میں آنے کا اس سے ہم بالکل غافل ہیں، اللہ تعالی یہ فرماتے ہیں کہ ہر نفس یہ دیکھ بھال لے کہ اس نے کل کے دن یعنی قیامت کے لئے کیاسامان کیاہے۔

ہم نے مال جمع کیا، دولت اکھائی، مکان بنایا، سب کھے کیالیکن یہ بناؤکہ قیامت کے لئے کیا توشہ کیا؟ اللہ تعالی قیامت کا کیما نقشہ کھیجتے ہیں سنو فرمارہ ہیں ﴿إِذَا السَّمَاءُ انْفَطَرَتْ وَإِذَا الْکُوَاکِبُ انْتَشَرَتْ وَإِذَا الْکُواکِبُ انْتَشَرَتْ وَإِذَا الْکُواکِبُ انْتَشَرَتْ وَإِذَا الْکُواکِبُ انْتَشَرَتْ وَإِذَا الْفُبُورُ بُعْشِرَتْ عَلِمَتْ نَفْسٌ مَّاقَدُّمَتْ وَ اَخَرَتْ ﴾ الْبِحَارُ فُحِرِتْ وَإِذَا الْقُبُورُ بُعْشِرَتْ عَلِمَتْ نَفْسٌ مَّاقَدُّمَتْ وَ اَخَرَتْ ﴾ الْبِحَارُ فُحِرِّ رُثِي گاورجب ستارے (لُوٹ کر) جھڑ پڑیں گے اورجب قبریں اکھاڑی سب دریا بہہ پڑیں گے (اور بہہ کرایک ہوجاویں گے) اور جب قبریں اکھاڑی جاویں گی (ان میں کے مردے نکل کھڑے ہوں گے اس وقت ہر شخص اپنے جاویں گی (ان میں کے مردے نکل کھڑے ہوں گے اس وقت ہر شخص اپنے اگے اور چیکے اعمال کو جان لے گا۔

اور فرماتے ہیں ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ الْأَرْضُ زِلْزَالَهَا وَاَخْرَجَتِ الْأَرْضُ أَلْوَالَهَا وَاَعْرَادَهَا بِأَنَّ رَبَّكَ اَوْحَىٰ اَثْقَالَهَا وَقَالَ الْإِنْسَانُ مَا لَهَا يَوْمَئِذِ تُحَدِّثُ اَخْبَارَهَا بِأَنَّ رَبَّكَ اَوْحَىٰ لَهُا يَوْمَئِذٍ يَّصْدُرُ النَّاسُ اَشْتَاتاً لِيُووْا اَعْمَالُهُمْ فَمَنْ يَعْمَلَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَوَّا يَوْهُ ﴾ جبزينا بي سخت جنبش خيرًا يَرَهُ وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَوَّا يَرَهُ ﴾ جبزينا بي سخت جنبش سے ہلائی جاوے گی اور زمین اپنے ہو جھ باہر نکال پیکے گی (مراد ہو جھ سے دفینے اور مردے ہیں) اور (اس حالت کو دیکھ کرکافر) آدمی کے گاکہ اس کو کیا ہوا؟ اس روز زمین اپنی سب (اچھی بری) خبریں بیان کرنے لگے گی اس سب سے اس روز زمین اپنی سب (اچھی بری) خبریں بیان کرنے لگے گی اس سب سے کہ آپ کے دب کا اِس کو یہی عظم ہوگا، اس روز لوگ مختلف جماعتیں ہوکر (موقف حساب سے) واپس ہوں گے کہ اپنا اکا (کے ثمرات) کو دیکھ لیں، سوجو شخص (دنیا میں) ذرہ برابر نیکی کرے گا وہ وہاں اس کو دیکھ لے گا

اور جوشخص ذرہ برابربدی کرے گاوہ وہاں اس کو (بھی) دیکھ لے گا۔

اسى طرح ارشاد فرمات بين ﴿إِذَا وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ لَيْسَ لِوَقْعَتِهَا كَاذِبَةٌ خَافِضَةٌ رَّافِعَةٌ إِذَا رُجَّتِ الْإَرْضُ رَجًّ وَّبُسَّتِ الْجَبَالُ بَسًّا فَكَانَتْ هَبَاءًا مُنْبَقًا وَّ كُنْتُمْ أَزْوَاجًا ثَلَثَةً فَأَصْحِبُ الْمَيْمَنَةِ مَاأَصْحِبُ الْمَيْمَنَةِ وَاصْحٰبُ الْمَشْئَمَةِمَااَصْحٰبُ الْمَشْئَمَةِ وَالسَّبِقُوْنَ السَّبِقُوْنَ اُولَئِكَ الْمُقَرَّبُوْنَ ﴾ جب قيامت واقع ہوگى جس كے واقع ہونے ميں كھ خلاف نہیں، تو وہ (بعض کو) بیت کردیے گی اور (بعض کو) بلند کردیے گی ( یعنی کفار کی ذلت کا اور مومنین کی رفعت کااس روز ظهور ہو گا)جب که زمین کو سخت زلزلہ آوے گااور پہاڑ بالکل ریزہ ریزہ ہو جاویں گے پھر وہ پراگندہ غبار (کی طرح) ہو جاویں گے اور تم تین قتم ہو جاؤ گے سو(ان میں ایک قتم لیعنی) جو داہنے والے ہیں وہ داہنے والے کیسے اچھے ہیں اور (دوسری فتم لینی) جو بائیں والے ہیں وہ بائیں والے کتنے برے ہیں اور (تیسری قتم یعنی)جو اعلیٰ درجہ کے ہیں وہ تواعلی ہی درجہ کے ہیں اور وہ (خدائے تعالیٰ کے ساتھ) خاص قرب رکھنے والے ہیں، یہ لوگ مقرب، آرام کے باغوں میں ہوں گے۔ یہ آیتیں قرآن مجید کی ہیںان میں اللہ تعالیٰ نے قیامت کا نقشہ تھینے دیا ہے،اس طور پر کہ قیامت کو نگاہوں کے سامنے کر دیاہے،ان آیات کو پڑھ کر لوگ لرز جاتے تھے مگر ہم لوگوں کا بیر حال ہے کہ ان آیات پر سر سری طریقہ سے گذر جاتے ہیں اور کوئی اثر ہمارے قلب پر نہیں ہو تا،اگر قیامت کاخوف

ہارے دل کے اندر آجائے توہم اس دن کی تیاری میں لگ جائیں اس دن نہ مال کام آئے گا نہ عزیز وا قارب کام آئیں گے نہ اولاد کام آئے گی بس وہاں صرف نیکیاں کام آئیں گی، اعمال صالحہ کام آئیں گے، اللہ تعالیٰ کی بندگی کام آئی طاعات وعبادات کے سوا کچھ کام نہ آئے گا۔

میں نے ایک روز حدیث کا مفہوم سنایا تھا کہ دنیا میں انسان کا تعلق تین چیز ول سے ہے، مال، اہل وعیال اور اعمال، ان میں آخرت میں کام آنے والی چیز تو صرف اعمال ہیں مگر ہم اعمال کی طرف توجہ کم کرتے ہیں اور ہم کو مال اور اہل وعیال سے بہت زیادہ محبت ہے، اور بیہ محبت منع نہیں ہے لیکن اللہ کی محبت ان سب پر غالب ہونی چاہئے۔

مرنے کے بعد مال توایک قدم بھی نہیں پہنچائے گا جہاں ہے وہیں رہ جائے گا،اور اہل وعیال،اعزاء وا قارب، دوست واحباب، بس قبر ستان تک چلے جائیں گے مگراعمال اور نیکیاں ہمارے ساتھ جائیں گی۔

حدیث شریف میں آتا ہے کہ اعمال صالحہ قبر کے اندر حسین شکلوں میں آئیں گے، یعن نماز، روزہ، تلاوت، سیر سب قبر کے اندر حسین شکلوں میں آئی مومن سے کہتے ہیں کہ تمہارے دوسا تھیوں نے تمہار اساتھ جھوڑ دیا، اور ہماری طرف دنیا میں تمہاری توجہ کم تھی مگر ہم ہی تمہارے ساتھ ہیں اور یہاں تمہارے مونس ہیں، میں نے ایک دن حدیث کی شرح میں سی اشعار بھی سنائے تھاس کو پھر سنا تا ہوں ہے

مال و اولاد ترے قبر میں جانے کے نہیں

تجھ کودوزخ کی مصیبت سے چھڑانے کے نہیں

جز عمل گور میں کوئی بھی ترا یار نہیں

کیا قیامت ہے کہ تواس سے خبر دار نہیں

نیکیوں سے قبر میں نور بیدا ہو تاہے یہ نیکیاں قیامت میں تولی جائیں گ

الله تعالى فرماتي بين ﴿ فَمَنْ تَقُلَتْ مَوَازِيْنُهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُوْنَ وَمَنْ

خَفَّتْ مَوَازِيْنُهُ فَأُولَئِكَ الَّذِيْنَ خَسِرُوا ٱنْفُسَهُمْ فِي جَهَنَّمَ خلِدُوْنَ ﴾

سوجس شخص کا (ایمان کابلیہ) بھاری ہو گا توالیے لوگ کامیاب ہوں گے،اور

جس شخص کا (ایمان کا پلیہ) ہلکا ہو گا سویہ وہ لوگ ہیں جنہوں نے اپنا نقصان

كر ليااور جہنم ميں ہميشہ كے لئے رہيں گے۔

حق سجانہ و تعالیٰ بار بار قیامت کو یاد دلاتے ہیں مگر ہم اس کو سجھتے ہی نہیں قیامت پر غور کریں اور نہیں قیامت پر غور کریں اور انصاف سے کام لیں کہ ہمارے پاس کتی نیکیاں ہیں، اگر ہم انصاف سے کام لیں کہ ہمارے پاس کتی نیکیاں ہیں، اگر ہم انصاف سے کام لیں گے تو ہمارے اعمال نامے میں نا فرمانی اور گناہ ہی نظر آئیں گے اور نیکیاں اولاً تو ہیں ہی نہیں اور اگر بچھ ہیں بھی تو بس نیکیوں کی صورت ہے حقیقت اس کے اندر بھی نہیں۔

بس الله تعالی ہم پررحم فرمائے اور اصلاح فرمائے تو خیر ورنہ ہمارا حال اچھا نہیں ہے، اللہ کا خوف اگر پیدا ہو جائے تو بندہ اللہ کی نافرمانی بالکل حجھوڑ

دے اور اللہ ورسول کے صموں پرعمل کرنے گئے، فرمانبر دار بن جائے اور مسلمان کی اصل شان اس کے اندر آجائے کیونکہ مسلمان تواس کو کہتے ہیں جو گردن جھکادینے والا، فرمانبر داری کرنے والا، اللہ ورسول کے حکموں پر مرمنے والا، والا ہو۔

## كلمة طيبه محبت الهي كا ذريعه

اس سے معلوم ہوا کہ جو ایمان والے ہوتے ہیں انہیں سب سے زیادہ اللہ کی محبت ہوتی ہے ، بزرگان دین اسی کی تدبیریں اختیار کرتے ہیں کہ دنیا میں رہ کر آدمی کے دل میں اللہ کی محبت بیدا ہوجائے، چنانچہ بزرگان دین جو

نفی اور اثبات کاذکر کراتے ہیں اس کے ذریعہ سے ساری چیزوں کو دل سے نکال دیتے ہیں اور اللہ کی محبت کو دل میں بٹھادیتے ہیں، بزرگوں نے فرمایا ہے کہ جب لا الد الا اللہ کاذکر کیا جائے تو لا الد کہتے وقت یہ سمجھے کہ غیر اللہ کو دل سے نکال رہے ہیں اور الا اللہ کہتے وقت یہ سوچے کہ اللہ کی محبت کو دل میں جما رہے ہیں صدیث شریف میں آتا ہے کہ "اففضلُ الذِ سُحْوِ لَا اِلله اِلاَّ الله "یعنی سب سے بہتر ذکر لا الہ الا اللہ ہے، صوفیہ کی اصطلاح میں اسی لا الہ الا اللہ کے ذکر کو نفی واثبات کہتے ہیں اس ذکر میں تدریجی طور پر دل سے غیر اللہ کی معبودیت، محبوبیت اور مرادیت کی نفی کی جاتی ہے یعنی بالتر تیب معبودیت، محبوبیت اور مرادیت کی نفی کی جاتی ہے یعنی بالتر تیب معبودیت، مقصودیت، محبوبیت اور مرادیت کی نفی کی جاتی ہے یعنی بالتر تیب مخبوبیت اور مرادیت کی نفی کی جاتی ہے یعنی بالتر تیب مخبوبیت اور اللہ الله ، لاَ مُفَصُوْدَ اِلاَّ اللّهُ ، لاَ مُوَادَ اِلاَّ اللّهُ ، لاَ مُوَادَ اِلاَّ اللّهُ ، لاَ مُوَادَ اِلاَّ اللهُ ۔

اس طرح دل میں یہ بات جم جاتی ہے کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں،
کوئی مقصود نہیں، کوئی محبوب نہیں، کوئی مراد نہیں بلکہ وہی معبود ومقصود ہے
اور وہی محبوب ومراد ہے، اللہ کی محبت بہت بڑی دولت ہے جس کواللہ کی
محبت مل گئی توسمجھ لو کہ اس سے زیادہ خوش نصیب کوئی نہیں۔

سنئے! دنیامیں بیر زندگی بھی ایک بہت بڑی نعمت ہے، بیر اس کئے دی گئ ہے کہ ہم اعمال صالحہ کریں، اللہ ورسول کی فرمانبر داری کریں اور اپنی زندگی کوکامیاب بنائیں اس کئے کہ زندگی تودن بدن گھٹی، ہی جار ہی ہے۔ صبح ہوتی ہے شام ہوتی ہے شام ہوتی ہے

#### ولایت کے دو درجے

د نیامیں سب سے بڑی نعمت اور سب سے بڑی دولت پیرہے کہ بندہ اللہ كا ولى اور دوست بن جائے ، يول تو ہر مومن الله كا ولى ہے، ولايت كے دو در جے ہیں،ایک ولایت عامہ ہے ،دوسری ولایت خاصہ ہے،ولایت عامہ توہر مومن کو حاصل ہے مگر ولایت کا خاص درجہ پانے کے لئے ایمان کامل اور تقوى كامل شرط ب، الله تعالى ارشاد فرمات بي ﴿ الا إِنَّ أَوْلِياءَ اللهِ لَاَخَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُوْنَ الَّذِيْنَ امَنُوْا وَكَانُوْا يَتَّقُوْنَ لَهُمُ الْبُشْرِاى فِي الْحَيواةِ الدُّنْيَا وَ فِي الْالْحِرَةِ لاَتَبْدِيْلَ لِكَلِمَاتِ اللَّهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِیْمُ ﴾ یادر کھو!اللہ کے دوستوں برنہ کوئی اندیشہ ہے اور نہ وہ مغموم ہوتے ہیں اور وہ وہ ہیں جو ایمان لائے اور (معاصی سے ) پر ہیز رکھتے ہیںان کے لئے دنیوی زندگی میں بھی اور آخرت میں بھی (منجانب اللہ خوف و حزن سے بیچنے کی )خوشنجر ی ہے ،اور اللہ کی باتوں میں (لیعنی وعدوں میں) کچھ فرق ہوا نہیں کر تا اور یہ (بشارت جو مذکور ہو ئی) بڑی کامیابی ہے۔ ا یک ایمان تو محض رسمی اور نام کا ہو تا ہے لیکن ولایت خاصہ کے لئے

ایک ایمان تو حض رسی اور نام کا ہو تا ہے کیان ولایت خاصہ کے لئے ایمان کا جو درجہ مشر وط ہے وہ یہ ہے کہ ایمان قلب کے اندر از جائے، دل کے اندر بیٹھ جائے اور رائخ ہوجائے، اللہ کی محبت غالب ہوجائے جس کو آیت میں بیان فرمایا گیا کہ ﴿وَالَّذِیْنَ اَمَنُوْ ا اَشَدُّ حُبًّا لِلْهِ﴾

ان کی بیہ کیفیت ہوتی ہے کہ وہ اللہ کی محبت میں سر گرم ہوتے ہیں مال کو

لٹادینے والے ،اولاد کو قربان کردینے والے اور اللّٰہ کی راہ میں عزت و آبرو سب کچھ نثار کر دینے والے ہوتے ہیں،ان کوبس ایک فکر ہوتی ہے کہ اللّٰہ راضی ہو جائے،اسلئے کہ اگر اللہ راضی ہو گیا تو بخد اسب کچھ مل گیااور اگر اللہ ناراض ہو گیا توسب کچھ گیا،افسوس کہ ہم اپنے دوستوںاور عزیزوں کواور اپنے بیوی بچوں کو تو راضی کرنے کی کوشش کرتے ہیں مگر جیرت کا مقام ہے کہ اپنی بداعمالیوں اور گناہوں نے اللہ کوناراض کرتے ہیں، جس قوم کے اندر نافرمانی ہو گی اس قوم کو کبھی فلاح نہیں ہو سکتی، قر آن مجید میں اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا ہے کہ اہم سابقہ پر جتناعذاب آیادہان کی نافرمانیوں کی ہی وجہ سے آیا۔ بھائی! گناہ سنکھیا ہے، زہر سے زیادہ اس کااثر ہے، مگر اللہ تعالیٰ نے اپنے فضل و کرم ہے اس کے لئے ہم کو تریاق بھی مرحمت فرمایاہے ، یہ بھی اللہ تعالیٰ کی کتنی بڑی مہر بانی ہے کہ بندہ کتناہی گناہ کرے لیکن سیے دل سے توبہ کرلے توسب گناه معاف ہو جاتے ہیں ، ہند ہ اللہ کا محبوب بن جاتا ہے حق تعالیٰ ارشاد فرمات ين ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِيْنَ ﴾ الله تعالى توب کرنے والوں کو محبوب رکھتے ہیں اور ان کو پیار کرنے لگتے ہیں اور یاک صاف رہنے والوں کو پیند کرتے ہیں۔

جس کو سچی توبہ نصیب ہو گئی اور سے خیال پیدا ہو گیا کہ ہم نے اللہ کی نافر مانی اور گناہ کر کیا تھر سے خیال ہوا نافر مانی اور گناہ کر کے زندگی برباد کر دی اور اللہ کو ناراض کر لیا پھر سے خیال ہوا کہ اچھا بھائی اب سے سہی آؤسچے دل سے توبہ کرلیں، وہ بڑاخوش نصیب ہے،

اور الله تعالیٰ کے نزدیک اس کا شار نیکو کاروں میں ہونے لگتاہے اور الله تعالیٰ کی نظر عنایت اور رحمت اس پر ہو جاتی ہے اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿ثُمَّ إِنَّ رَبَّكَ لِلَّذِيْنَ عَمِلُوْا السُّوٓء بجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابُوْا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَاصْلَحُوْا إِنَّ رَبُّكَ مِنْ بَعْدِهَا لَعَفُوْرٌ رَّحِيْمٌ ﴾ لعن پر آپ كارب ايسے لوگول كے لئے جنہوں نے جہالت سے براکام کرلیا پھراس کے بعد توبہ کرلی اور آینے اعمال درست کر لیے تو آپ کارباس توبہ کے بعد بڑی مغفرت کرنے والا، بڑی رحمت كرنے والاہے۔

آج ہم دیہا توں میں اور تبھی تبھی شہر وں میں بھی یہ بات سنتے ہیں کہ اگر کسی بلاومصیبت میں پڑجاتے ہیں یا کوئی بیاری آ جاتی ہے تولوگ اس طرح کہنے لگتے ہیں کہ نہ معلوم ہم سے کون ساگناہ ہو گیاہے جس کی سز اہم کومل رہی ہے اور اس مصیبت میں بڑگئے ہیں ،ابیا معلوم ہو تاہے کہ بیدلوگ بالکل معصوم ہیں ان سے بھی کوئی گناہ سر زدہی نہیں ہوا،ارے اللہ کے بندو!ایسے موقعوں پر یہ کیوں نہیں کہتے کہ ہم تو سرایا گناہ ہیں اب تک کیوں نہیں پکڑے گئے اینے گناہوں کااستحضار ہر وفت رہنا جاہئے اور اللہ سے ڈرتے رہنا جائے۔

بعضے لوگ کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نہ معلوم کس چیز سے راضی ہوتے ہیں، توسنو!الله تعالیٰ عمل صالح ہے،اطاعت و فرمانبر داری سے راضی ہوتے ہیں اور نا فرمانیوں اور گناہوں سے ناراض ہوتے ہیں۔

بہر کیف آگر قیامت کا یقین حاصل ہو جائے، قر آن کی آیات پر،اللہ کی

ذات وصفات پر، ملائکہ پر، جنت اور جہنم پر یقین کامل پیدا ہو جائے تو آدمی ولی اور صدیق بن جائے، صدیق کی بہی شان ہوتی ہے کہ بن دیکھے آخرت پر ایسا یقین رکھتے ہیں گویا کہ اس کو دیکھ رہے ہیں اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں ﴿إِنَّ اللّٰذِیْنَ یَخْشُو ْ نَ رَبَّهُمْ بِالْغَیْبِ لَهُمْ مَّغْفِرَةٌ وَ اَجْرٌ کَبِیْرٌ ﴾ بیشک جولوگ اللّٰذِیْنَ یَخْشُو ْ نَ رَبَّهُمْ بِالْغَیْبِ لَهُمْ مَّغْفِرَةٌ وَ اَجْرٌ کَبِیْرٌ ﴾ بیشک جولوگ اللّٰذِیْنَ یَخْشُو ْ نَ رَبَّهُمْ بِالْغَیْبِ لَهُمْ مَّغْفِرَةٌ وَ اَجْرٌ کَبِیْرٌ ﴾ بیشک جولوگ اللّٰذِیْنَ یَخْشُو نَ رَبِّهُمْ بِالْغَیْبِ لَهُمْ مَعْفِرَةٌ وَ اَجْرٌ کَبِیْرٌ ﴾ بیشک جولوگ اللّٰذِیْنَ یَخْشُونَ کَالِرُ اللّٰہ تعالیٰ جس کواجر کبیر کہہ دیں وہ اجر کتابرا ہوگا، اس کی بڑائی بندے کی سمجھ میں آہی نہیں سکتے۔

بھائی سنواجس کے دل کے اندردین کی طلب پیدا ہوجائے اور اس کو یہ احساس ہوجائے کہ دنیا فانی اور مث جانے والی ہے اور آخرت باقی اور دائی ہے ، ہمیشہ ہمیش رہنے کی جگہ ہے اور یہ دنیا اور اس کی بہار چندروزہ ہے اس سے کیادل لگانا، تووہ بہت بڑاخوش نصیب ہے ، اللہ تعالیٰ اسی طرف ہم کو متوجہ فرمارہ ہیں واقعی اگر ہم قرآن کو تذیر کے ساتھ اور غور وفکر سے پڑھیں تو ہم پر خدا کی رحمت نازل ہو، دیکھے اللہ تعالیٰ کیا فرمارہ ہیں کہ چیائی ہا الّذین مَا مَنُوا اتّقُوا اللّهَ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَّاقَدَّمَتْ لِغَدٍ وَّ اتّقُوا اللّهَ إِنَّ اللّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ اللّهَ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَّاقَدَّمَتْ لِغَدٍ وَ اتّقُوا اللّهَ اِنَّ اللّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ اللّهَ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَّاقَدَّمَتْ لِغَدٍ وَ اتّقُوا اللّهَ اِنَّ اللّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ اللّهَ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَّاقَدَّمَتْ لِغَدٍ وَ اتّقُوا اللّهَ اللّهَ اِنَّ اللّهَ عَبِيرٌ لَا اللّهَ عَبِيرٌ لَا اللّهُ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَّاقَدَّمَتْ لِغَدٍ وَ اتّقُوا اللّهَ اِنَّ اللّهَ اللّهِ عَبِيرٌ اللّهُ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَّاقَدَّمَتْ لِغَدٍ وَ اتّقُوا اللّهَ اللّهَ اللّهَ عَبِيرٌ اللّه اللّهُ وَلَيْ اللّهُ وَلَيْتُ اللّهُ وَلَيْ اللّهُ اللّهُ مَنْ کَی واسط اس نے کیاذ خیرہ بھیجا ہے اور اللہ سے ڈرتے رہواور ہر ہر شخص دیکھ اللہ تعالیٰ کو تمہارے سب اعمال کی خبر ہے۔

ف : پہلا ﴿ إِتَّقُوا اللَّهَ ﴾ طاعات كے متعلق ہے اور دوسر امعاصى كے متعلق

ہے یعنی اعمال صالحہ اور طاعات کی تخصیل میں بھی تقویٰ کا حکم ہے اور معاصی سے بیخنے کے بارے میں بھی یہی حکم ہے کہ اللہ سے ڈرتے رہواس لئے کہ وہ علیم و خبیر ہے۔

یہ جواللہ تعالی فرمارہے ہیں کہ جو کچھ تم کرتے ہواس سے اللہ تعالی باخبر
ہیں یہی مراقبہ ہے، مراقبہ کی حقیقت یہی ہے کہ اللہ تعالیٰ کے علیم وخبیر
ہونے کو سوچے اور اس کے سمج وبصیر ہونے کا استحضار کرے، اللہ تعالیٰ
فرماتے ہیں ﴿إِنَّهُ عَلِیْمٌ بِذَاتِ الصَّدُودِ ﴾ یعنی اللہ تعالیٰ دلوں کے اندر کی
باتوں کو بھی جانتا ہے اور تمہارے دلوں میں جو خطرات گذرتے ہیں ان کی
بھی خبر رکھتاہے، اگر ہم اس کامر اقبہ کرتے رہیں اور اللہ کے علیم وخبیر ہونے
کا دھیان رکھیں تو بتاؤ ہم سے نا فرمانی اور گناہ سرزد ہوسکتے ہیں ؟ یہی مراقبہ
گناہوں سے روک دے گا۔

دوستو! ہمیں چاہئے کہ اپنے ظاہر کو بھی اعمال حسنہ سے آراستہ کریں اور اپنے باطن کو بھی عقائد حقہ اور اخلاق فاضلہ سے مزین کریں،اس طرح ظاہراً و باطناً اللہ تعالیٰ کے فرما نبر دار بن جائیں،اور ظاہری وباطنی تمام گناہوں کو چھوڑ دیں،اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں ﴿وَ ذَرُوْا ظَاهِرَ الْإِثْمِ وَ بَاطِنَهُ ﴾ یعنی ظاہری وباطنی گناہوں کو چھوڑ دو، بھائی قیامت میں پھے نہ کام آئے گانہ مال کام آئے گانہ اولاد کام آئے گانہ اولاد کام آئے گئہ جائیداد کام آئے گی، وہاں صرف اعمال کام آئے گا،نہ اولاد کام آئے گئہ جائیداد کام آئے گی، وہاں صرف اعمال کام آئے گئی۔ جو اور اس

کے لئے ضروری ہے کہ دل کورذائل سے پاک کیا جائے اس لئے کہ جب قلب ر ذائل سے پاک ہوجاتا ہے تب ہی اخلاص حاصل ہوتا ہے اس کئے ضرورت ہے کہ امراض روحانی ہے دل کویاک کرلیا جائے ،اللہ کا خوف اور اللّٰہ کی محبت دل کے اندر پیداہو جائے ،اللّٰہ کے ذکر سے اللّٰہ کی محبت بڑھتی ہے اس لئے ذکراللہ کی کثرت کریں ،اللہ کویاد کریں ،اس کے انعامات کو سوچیں تا که الله تعالیٰ سے محبت پیدا ہو،اور موت کا مراقبہ کریں کہ ایک دن مید دنیا چھوٹ جانے والی ہے اس کے بعد قبر کی منزل ہے، سوال وجواب ہے پھر اللہ تعالیٰ کے سامنے پیثی ہو گی،اس مراقبہ سے خوف پیدا ہو گا، بزر گوں نے فرمایا ہے کہ صحابہؓ کی زندگی ایسی تھی کہ دنیا کا فانی ہونا، آخرت کا باقی ہونا،اللہ تعالیٰ کا كار ساز هو نااور اینالاشنگ محض هو نا،ان سب كان كو كامل در جه میں یقین تھااس بناءیر آخرت ہر وفت ان کے سامنے پیش نظر تھی اور موت ہر وفت ان کے سامنے رہتی تھی اس لئے وہ ہر وقت آخرت کی تیاری میں لگے رہتے تھے۔ حضرت مولانا شاه فضل الرحمٰن صاحب قدس سر ه كاواقعه ياد آگيا، حضرت کے معتقدین میں بہت سے نواب بھی تھے ،انہیں میں سے حیدر آباد کے کسی نواب نے ایک بہت قیمتی عباحضرت کی خدمت میں ہدیة پیش کیا، آپ نے خادم سے فرمایا کہ اسے رکھ دومیں اسے خاص اپنے لئے رکھوں گاکسی کو نہیں دول گا، تھوڑی دیر کے بعدایک مخص آیااور رور و کر حضرت سے کہنے لگاکہ میں مختاج و مفلس آدمی ہوں میری دو لڑ کیاں جوان ہیں شادی کے قابل

ہو چکی ہیں میرے یاں کچھ بھی نہیں، میں ان کی شادی کیسے کروں، حضرت رحمۃ اللہ علیہ نے فرمایا کہ میرے یاں اور تو کچھ نہیں ہے ابھی ایک صاحب نے ایک عبابیش کیاہے بس وہی ہے چھر خادم سے فرمایا کہ وہ عبالاؤ، وہاں بیہ بھی دستور تھا کہ جو بڑے لوگ وہاں رہتے تھے وہ اس قشم کی چیزوں کو تبر کا اینے پاس رکھ لیا کرتے تھے، چنانچہ ایک بڑے نواب نے اس عبا کو دس ہزار میں خرید کر تبر کا اپنے یاس ر کھ لیااور وہ رقم اس شخص کو دے دی گئی ، اب بعض لوگوں نے سوال کیا کہ حضرت آپ نے توبیہ فرمایا تھا کہ اس عبا کو میں کسی کونہ دوں گااینے لئے رکھوں گااور پھر تھوڑی ہی دیر کے بعد آپ نے اس مختاج شخص کو دے دیا، پیربات سمجھ میں نہیں آئی، حضرت نے فرمایا کہ رکھ تو لیا کیا تم نے سمجھا نہیں؟ یہ آخرت میں جمع ہو گیا یہی میرے کام آوے گا۔ میں برابر کہا کر تا ہوں کہ سفر دو طرح کا ہو تا ہے ایک تو دنیا میں ہو تا ہے، دوسر اسفر آخرت کاہے، دنیا کے سفر میں تو ہم یہ کرتے ہیں کہ مثلاً ہم کو تمبیئ جانا ہے تو وہاں کا ٹکٹ لیں گے راستہ کے لئے سامان ساتھ میں لیں گے تب سفر کریں گے کیونکہ دنیا کے سفر میں تو آدمی سامان اپنے ساتھ رکھتا ہے تب سفر کرتاہے اور آخرت کے سفر میں سامان اور توشہ پہلے بھیج دیا جاتا ہے کوئی اینے ساتھ لے کر نہیں جاسکتا بلکہ جو کچھ پہلے سے بھیج دیتاہے وہی وہاں کام آئے گا،ای کو حضرت مولانافضل الرحمٰن صاحب قدس سرہ نے فرمایا کہ رکھ تولیااوریہی مفہوم ہے اس آیت کاحق تعالی ارشاد فرماتے ہیں ﴿ وَمَا تُقَدِّمُوْ ا

لِأَنْفُسِكُمْ مِّنْ خَيْرِ تَجِدُوْهُ عِنْدَ اللَّهِ هُوْ خَيْراً وَّ اَعْظَمَ اَجْراً ﴾ جُونيك کام اینے لئے تم کروگے تواس کواللہ کے پاس اجرو ثواب میں بڑھا ہوایاؤگ اور فرماتي بي ﴿مَا عِنْدَكُمْ يَنْفَدُ وَمَا عِنْدَ اللَّهِ بَاقِ ﴾ يعنى جو تمهار عياس ہے وہ مٹ جانے والا، ختم ہو جانے والا ہے، اور جو اللہ کے پاس ہے وہ باقی رہنے والا ہے اس کو فنا اور زوال نہیں ، جب ہم اینے یاس رکھیں گے تو فنا ہو جائے گا، اور وہی چیز اگر اللہ کی راہ میں صرف کر دیا تو اس کو دوام اور بقا حاصل ہو گیا وہ تبھی فنانہ ہو گی،اسی لئے جو شخص اللہ کی راہ میں جان قربان کر دیتا ہے اس کو حیات ابدی جاود انی حاصل ہوتی ہے اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿ وَلاَ تَحْسَبَنَّ الَّذِيْنَ قُتِلُوا فِي سَبِيْلِ اللَّهِ أَمْوَاتاً بَلْ أَحْيَاءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُوْنَ فَرحِيْنَ بِمَا اتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَيَسْتَبشِرُوْنَ بِالَّذِيْنَ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِمْ مِنْ خَلْفِهِمْ أَنْ لاَّ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَهُمْ يَحْزَنُوْنَ ﴾ (اور اے مخاطب)جولوگ اللہ تعالیٰ کی راہ میں قتل کئے گئے ان کو (اور مر دوں کی طرح) مردہ مت خیال کروبلکہ وہ لوگ (ایک متاز حیات کے ساتھ) زندہ ہیں اور اپنے پرورد گار کے مقرب ہیں ان کورزق بھی ملتاہے اور وہ اس چیز سے خوش ہیں جوان کو اللہ تعالیٰ نے اپنے فضل و کرم سے عطا فرمائی ہے اور جو لوگ ان کے پاس نہیں مہنچے ان سے پیچھے رہ گئے ہیں ان کی بھی اس حالت پر وہ خوش ہوتے ہیں کہ ان کو بھی کسی طرح کاخوف واقع ہونے والا نہیں اور نہ وہ مغموم ہوں گے۔

شہداء کی روحیں جنت میں سیر کرتی رہتی ہیں جنت کے پھل میوے کھاتی رہتی ہیں، ان سے پوچھاجاتا ہے کہ تمہاری کوئی اور خواہش ہے؟ تو وہ کہتے ہیں کہ اے اللہ! تو نے ہم کوسب کچھ دے دیا ہم جنت کے میوے کھار ہے ہیں یہاں خوب خوش و خرم ہیں اب ہمیں کیا چاہئے، پھر پوچھاجاتا ہے کوئی اور بھی تمنا ہے؟ تو وہ شہداء کی روحیں کہتی ہیں کہ ہاں صرف ایک تمنا ہے وہ یہ کہ ہم کو دنیا میں پھر ہمارا گلاکا ٹاجائے اور پھر جنت میں آئیں اور پھر دنیا میں بھیجا جائے پھر شہید کیا جائے بہی معاملہ جنت میں آئیں اور پھر دنیا میں بھیجا جائے بھر شہید کیا جائے بہی معاملہ قیامت تک ہو تارہے۔

سجان اللہ! جنت کا عیش وراحت پانے کے بعد بھی اگر کوئی آرز واور تمنا ہوگی تو شہادت کی اور اللہ کی راہ میں شہید ہونے پر جولذت و حلاوت حاصل ہوگی وہ الیہ ہوگی کہ بار بار وہ اسی کی تمناکریں گے، شہادت کا مقام بہت او نجا مقام ہے، حضور اقدس ﷺ عِنْدُ فَسَادِ مقام ہے، حضور اقدس ﷺ ارشاد فرماتے ہیں" مَنْ تَمَسكَ بِسُنتِیْ عِنْدُ فَسَادِ اُمَّتِیٰ فَلَهُ اَجْدُ مِأَةِ شَهِیْدٍ" یعنی جو شخص میری امت کے فساد کے وقت میری سنت کو مضبوطی کے ساتھ پکڑیگا تو اس کو سوشہیدوں کا تو اب ملے گا۔ میری سنت کو مضبوطی کے ساتھ پکڑیگا تو اس کو سوشہیدوں کا تو اب وقت جولوگ میری سنت کے ساتھ تمسک کریں گے ان کو یقیناً سوشہیدوں کا اجر ملے گا۔ سنت کے ساتھ تمسک کریں گے ان کو یقیناً سوشہیدوں کا اجر ملے گا۔ سیدنا احمد کبیر رفاعی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں" اللہ سے ملنے کا قریب تر

راستہ انتاع سنت ہے ، دوستو! میں نے اپنی جان کھیادی اور کوئی راستہ ایسا نہیں

چپوڑا جس کو طے نہ کیا ہو اور صدق نیت اور مجاہدہ کی برکت ہے اس کا صحیح (راسته) ہونامعلوم نه کرلیا ہو مگر سنت محدید (علی صاحبہاالصلوۃ والتحیۃ) پرعمل کرنے اور ذلت وانکساری والوں کے اخلاق پر چلنے اور سرایا حیرت واحتیاج بننے سے زیادہ کسی راستہ کو بہت قریب اور زیادہ روشن اور (اللہ تعالیٰ کے نزدیک) زیادہ محبوب نہیں پایا، صدیق اکبڑرضی اللہ عنہ فرمایا کرتے تھے کہ اللہ تعالیٰ کاشکر ہے اس نے اپنے تک پہنچنے کاذر بعد عاجزی کے سوا کچھ نہیں بنایا کیو نکہ عاجزی تو ہر شخص آسانی سے حاصل کرسکتا ہے انسان توسر سے پیر تک عاجز ہی ہے،اگر اور کوئی طریقہ اللہ تک جہنچنے کااس کے سواہوتا تومشکل پڑجاتی،اللہ تعالیٰ کے یانے سے اپنی عاجزی (اور کمزوری) کو سمجھ لینا ہی اللہ تعالیٰ کایالیناہے۔ آیئے! دعا کرلیں کہ اللہ تعالیٰ ہم کو سنت کے ساتھ تمسک کی توفیق عطا فرمائے اور ہم رسول اللہ علیہ کی سنت کو مضبوطی کے ساتھ پکڑلیں اللہ تعالیٰ ہم کواور آپ کوسب کواس کی توفیق عطا فرمائے۔ (آمین)

ربنا تقبل منا انك انت السميع العليم وصلى الله تعالىٰ علىٰ خير خلقه سيدنا محمد وعلىٰ اله واصحابه اجمعين،

# مقام رسالت

## month

سنئے!عام طور پرلوگوں کی نظر ولایت پر تو جاتی ہے اور اس کو ایک اعلیٰ مقام سجھتے ہیں، تو ٹھیک ہے، سجان اللہ کیا کہنا، ولایت کا بھی ایک مقام ہے، قر آن وحدیث میں اس کا بھی ذکر موجودہے حق تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں ﴿ اَلاَّ إِنَّ ٱوْلِيَاءَ اللَّهِ لاَخَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَهُمْ يَحْزَنُوْنَ ٱلَّذِيْنَ امَنُوْا وَكَانُوْا يَتَّقُوْنَ ﴾ اس سے معلوم ہوا كہ جو لوگ ايمان كامل كے ساتھ تقوىٰ سے متصف ہوتے ہیں وہ مقام ولایت پر فائز ہوتے ہیں، توبیہ بھی ایک مقام ہے مگر نبوت ورسالت کا مقام جو ولایت ہے کہیں اعلیٰ وار فع ہے اس کو لوگ نہیں پہچانتے، نبوت اصل ہے اور ولایت اس کی فرع ہے۔ نبی ہی کی اتباع کر کے ولایت حاصل ہوتی ہے اور اتباع سنت ہی کی برکت سے آدمی مقام قرب تک پہنچتا ہے اور اس سے اللہ کا ولی کامل ہو تا ہے اور راہِ سنت سے اگر انسان ہٹ جائے تواللہ کادیثمن ہوجاتا ہے اس کوولایت کیاحاصل ہوگی۔ اس کو مل ہی نہیں سکتا تجھی توحید کا حام جس کی نظروں سے ہے بوشیدہ رسالت کا مقام

الْحَمْدُ لِلهِ! نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنُوْمِنُ بِهِ وَ نَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ، وَنَعُوْدُ بِاللهِ مِنْ شُرُورٍ انْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلاَ مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُضْلِلْهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لَآلِلهَ إِلَّاللهُ وَحُدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لَآلِه إِلَّاللهُ وَحُدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنَا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ وَحُدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنَا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ، وَ صَلَى الله تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْماً كَثِيْراً ءَأَمَّا بَعْدُ!

فَاعُوْذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ، بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ هُوَ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ هُوَ اللّذِیْ بَعَثَ فِی الْاُمِّیِیْنَ رَسُوْلاً مِنْهُمْ یَتْلُوْ عَلَیْهِمْ ایَاتِهِ وَیُزَکِیْهِمْ وَ یُعَلِّمُهُمُ الْکِتَابَ وَالْحِکْمَةَ وَإِنْ کَانُوْا مِنْ قَبْلُ لَفِیْ ضَللٍ مَّبِیْنِ اللهِ وَیُعَلِّمُهُمُ الْکِتَابَ وَالْحِکْمَةَ وَإِنْ کَانُوْا مِنْ قَبْلُ لَفِیْ ضَللٍ مَّبِیْنِ الله الله می نهیں سکتا کبھی توحید کا جام اس کو مل هی نهیں سکتا کبھی توحید کا جام لین وہی ہے جس نے عرب کے ناخواندہ لوگوں میں انہی (کی قوم) میں سے ایک پیغیر بھیجا جو ان کو الله کی آیتیں بڑھ بڑھ کر سناتے ہیں اور ان کو

(عقائد باطلہ اور اخلاق ذمیمہ سے) پاک کرتے ہیں اور ان کو کتاب اور

اور بیاوگ (آپ کی بعثت کے ) پہلے سے گمراہی میں تھے۔

اس آیت میں اللہ تعالی نے منصب نبوت اور مقام رسالت کاذکر فرمایا ہے اس وقت آپ کے سامنے مقام رسالت ہی سے متعلق کچھ عرض کرنا چاہتا ہوں، اس سلسلہ میں میری ایک پوری نظم ہے اس کا ایک شعریہ ہے۔

اس کو مل ہی نہیں سکتا تبھی توحید کا جام جس کی نظروں سے ہے پوشیدہ رسالت کا مقام

سنے! عام طور پر لوگوں کی نظر ولایت پر تو جاتی ہے اور اس کو ایک اعلیٰ مقام سیجھتے ہیں، تو ٹھیک ہے، سجان اللہ کیا کہنا، ولایت کا بھی ایک مقام ہے، قر آن وحدیث میں اس کا بھی ذکر موجود ہے حق تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں ﴿ اَلاَ اِنَّ اَوْلِیاءَ اللهِ لاَ حَوْفٌ عَلَیْهِمْ وَلاَهُمْ یَحْزَنُوْنَ الَّذِیْنَ امَنُوْا وَکَانُوْا یَتَّقُوْنَ ﴾ یاد رکھو! اللہ کے دوستوں پر نہ کوئی اندیشہ ہے اور نہ وہ مغموم ہوتے ہیں وہ وہ ہیں جو ایمان لائے اور پر ہیزر کھتے ہیں (یعنی ایمان اور تقوی سے اللہ کا قرب نصیب ہوتاہے)

اس سے معلوم ہوا کہ جولوگ ایمان کامل کے ساتھ تقویٰ سے متصف ہوتے ہیں وہ مقام ہے مگر نبوت ہوتے ہیں ، توبہ بھی ایک مقام ہے مگر نبوت ور سالت کامقام جو ولایت سے کہیں اعلی وار فع ہے اس کولوگ نہیں پہچانتے ، نبوت اصل ہے اور ولایت اس کی فرع ہے ، نبی ہی کی اتباع کر کے ولایت حاصل ہوتی ہے اور اتباع سنت ہی کی برکت سے آدمی مقام قرب تک پہنچنا حاصل ہوتی ہے اور اتباع سنت ہی کی برکت سے آدمی مقام قرب تک پہنچنا

ہے اور اسی سے اللہ کاولی کامل ہوتا ہے اور راو سنت سے اگر انسان ہے ہائے تواللہ کادشمن ہوجاتا ہے اس کو ولایت کیا جا صل ہوگی، اسی کو کہہ رہا ہوں۔

اس کو مل ہی نہیں سکتا بھی توحید کا جام
جس کی نظروں سے ہے پوشیدہ رسالت کامقام

جب تک مقامِ رسالت کی معرفت نہ ہوگی انسان مئے توحید سے سرشار نہیں ہو سکتا اس وقت اپنے ہی دوشعریاد آگئے اسے سنا تا ہوں۔

ہم بھٹک جائیں تری راہ سے دوز نے بہی ہے ہم تری راہ ہے لگ جائیں یہی جنت ہے ہم تری راہ ہے لگ جائیں یہی جنت ہے ہم تری راہ ہے لگ جائیں یہی جنت ہے ہم توحید سے سرشار ہوں سنت ہے یہی

دل کسی غیر کو دے دیں تو یہی بدعت ہے جس نے تو حید کا جام پی لیا سجان اللہ اس کا کیا کہنا، صحابۂ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین نے محمد رسول اللہ علیہ کے ہاتھوں سے تو حید کا جام پیا تواس کا یہ اثر ہوا کہ انہوں نے اللہ کے لئے اپنی جان ، اپنا مال واولاد ، اپنی عزت وراحت سب کچھ قربان کر دیا، اس کا ان کویہ ثمرہ ملاکہ ان کود نیاہی میں جنت کا مزہ ملتا تھا، ان کا جسم د نیا میں رہتا تھا مگر روح عرشِ اعظم کی سیر کرتی تھی اور بظاہر مخلوق میں شامل رہنے کے باوجود ہر وقت خداسے واصل رہتے تھے اور بلا شبہ ان کی یہ شان تھی کہ .... ع

إدهر مخلوق مين شامل أدهر الله يصواصل

#### اس امت کے بھترین لوگ

حضرت ملاعلی قاری رحمۃ اللہ علیہ نے ایک حدیث کی شرح کرتے ہوئے جس میں صحابہ کرام کی شان بیان کی گئے ہے ایک بہت عمدہ بات تحریر فرمائی ہے، مناسب مقام ہونے کی وجہ سے جی چاہتا ہے کہ اس کو یہاں نقل کر دیا جائے، حضرت عبداللہ ابن مسعود رضی اللہ عنہ تابعین کو خطاب کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

من كان مستنا فليستن بمن قد مات فان الحي لاتومن عليه الفتنة اولئك اصحاب محمد عليه كانوا افضل هذه الامة ابرها قلوباً واعمقها علماً واقلها تكلفاً اختارهم الله لصحبة نبيه ولاقامة دينه فاعرفوا لهم فضلهم واتبعوهم على اثرهم وتمسكوا بما استطعتم من اخلاقهم وسيرهم فانهم كانوا على الهدى المستقيم، (رواه رزين)

لینی جو شخص کسی طریقہ کی پیروی کرنا چاہتا ہے تواس کو چاہئے کہ ان لوگوں کی راہ اختیار کرے جو انقال کر چکے ہیں (لیعنی صحابہ کرام ؓ) کیونکہ زندہ آدی دین میں فتنہ سے محفوظ نہیں ہو تااور وہ لوگ (جو انقال کر چکے اور جن کی پیروی کرنی چاہئے وہ) آنخضرت علیہ کے اصحاب ہیں جو اس امت کے بہترین لوگ تھے، دلوں کے اعتبار سے انتہا در جہ کے نیک علم کے اعتبار سے انتہا کی کامل اور وہ بہت کم تکلف کرنے والے تھے، ان کو اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی کی

ر فاقت اور اپنے دین کی اقامت کیلئے منتخب کیا تھا، لہذا تم ان کی بزرگ کو پہچانو اور ان کے نقش قدم کی پیروی کر واور جہاں تک ہوسکے ان کے آواب واخلاق کو اختیار کرتے رہو، اس لئے کہ وہی لوگ ہدایت کے سید سے راستہ پر ہے۔ اس حدیث کے ہر ہر جملہ کی ملا علی قاریؒ نے وجد آفریں شرح فرمائی ہے، سب ہو اوصاف کی خوب ہی خوب وضاحت فرمائی ہے، سب سے اخیر میں فرماتے ہیں: کانوا فرشیین بابدانھم عرشیین بارواحھم کائنین مع المنحلق فی المظاہر بائنین عن المخلق مع المحق فی الباطن، کی وہ اجسام کے اعتبار سے فرش پر نظر آتے سے مگران کی روحیں عرش کی سیر کرتی تھیں اور وہ بظاہر مخلوق کے ساتھ ملے جلے رہتے سے مگران کی سیر کرتی تھیں اور وہ بظاہر مخلوق کے ساتھ ملے جلے رہتے سے مگران کے قلوب مخلوق سے کے کرواصل بحق رہتے تھے مگران کی ساتھ ملے جلے رہتے تھے مگران کے قلوب مخلوق سے کے کائوق کے ساتھ ملے جلے رہتے تھے مگران کے تھے۔

سبحان الله! بیہ شان تھی صحابہ کرام کی اور بیہ برکت تھی جناب محمد رسول الله علیقی ہے صحبت کی کہ مخلوق میں بھی شامل اور خداسے بھی واصل رہتے تھے، یقیناً توحید کا جام وہ جام ہے جس کا اصلی مزہ صحابہ ہی نے چکھا۔

رسول الله علیہ سے ان کو یہی توحید حاصل ہوئی تھی اور یہ مقام ہر ایک کو حاصل نہیں ہوتا بلکہ جو سعید اور خوش بخت ہیں انہی کے لئے مقدر ہوتا ہے۔ ہے اس کومیں نے یول کہاہے۔

> یوں تو اس قادر قیوم کی رحمت ہے عام پر مقدر سے ملا کرتا ہے تو حید کا جام

## بوالهوس توهی بتا ....

اب لوگوں کا حال میہ ہے کہ اللہ کی کتاب اور رسول اللہ کی سنت کو چھوڑ کر غیر اللہ کے سنت کو چھوڑ کر غیر اللہ کے قول سے دلیل بکڑتے ہیں اور کہتے ہیں کہ فلاں نے میہ کیا اور اس کو دین بناتے ہیں حالا نکہ کتاب و سنت کے مقابل میں کسی کا قول جمت نہیں۔

غیر کے فعل کو جحت تو بناتا کیوں ہے وی کے سامنے کیا چیز ہے کشف والہام غوث وابدال وقطب اور امام و اوتاد سب کے سب ہیں یہ بلاشبہ محمد کے غلام اک طرف فخر رسکل اک طرف ان کاغلام بوالہوس توہی بنا کس کا سنے گا پیام بوالہوس توہی بنا کس کا سنے گا پیام

ظاہر بات ہے کہ ایک طرف رسول اللہ علیہ کی حدیث پاک ہو اور دوسری طرف فلال ابن فلال کا قول ہو تو حدیث پاک ہی کو جت بنایا جائے گا، حضور اقد س علیہ کا تو وہ مقام ہے کہ آپ کے قول کے سامنے کسی نبی کا قول محضور اقد س علیہ کا تو وہ مقام ہے کہ آپ کی قرل کے سامنے کسی نبی کا قول مجمی جت نہیں ، کیونکہ آپ کی شریعت سے تمام انبیاء کرام کی شریعت منسوخ ہو چکیں ، لہذا اگر بالفرض کوئی نبی کمرسل اس وقت زندہ ہو تا تو وہ بھی آپ ہی کا اتباع کرتا ، حدیث پاک میں ہے خود حضور اقد س علیہ ارشاد فرماتے ہیں "لو کان موسیٰ حیاً ما وسعہ اللہ اتباعی "یعنی اگر موسیٰ فرماتے ہیں" تو کان موسیٰ حیاً ما وسعہ اللہ اتباعی "یعنی اگر موسیٰ فرماتے ہیں" تو کان موسیٰ حیاً ما وسعہ اللہ اتباعی "یعنی اگر موسیٰ

(علیہ السلام) بھی زندہ ہوتے توان کو بھی میری ہی اتباع کرنی ہوتی۔
اسی مضمون کو اللہ تعالیٰ نے مجھ سے یوں کہلوایا ۔
خود ہی فرماتے ہیں سرکار دوعالم ، سن لے
پچھ نظر آئے کچنے تاکہ محمہ کا مقام
ہوتے موسیٰ بھی جو زندہ تونہ چارہ تھا کوئی
بجز اس کے کہ کریں پیروی خیر الانام
بجز اس کے کہ کریں پیروی خیر الانام

مرحبا صلِ علی صلِ علی صلِ علی الله الله به رتبه بے بیاب ان کا مقام

ان کے دربار میں جریل امیں آتے تھے

لاتے تھے عرش معظم سے خدا کا پیغام

ہم لوگوں کو حضور اقد سے اللہ کی معرفت نہیں کہ عنداللہ آپ کا کیا مرتبہ ہے اور کس درجہ علیا پر آپ فائز ہیں،اگر آپ کی معرفت ہوتی تو آپ کی سنت کے مقابل کسی کے قول کو ہر گز جحت نہ بناتے، سنئے! سارے نبیوں پر ہماراایمان ہے اور تمام رسولوں کی ہم تصدیق کرتے ہیں یقیناً اللہ کے سب رسول ہر حق ہیں،اگر کسی ایک رسول کا بھی کوئی شخص انکار کرے گا تو اسلام سے خارج ہو جائے گا،لیکن اس کے ساتھ ساتھ ہمارا ایہ بھی عقیدہ ہے کہ محمد رسول اللہ علیہ المال نبیاء سید المرسین اور تمام رسولوں کے سردار ہیں اس کئے رسول اللہ علیہ المال م بھی زیدہ ہوتے تو ان کو بھی آپ کی اتباع لازم ہوتی، اگر موسیٰ علیہ الملام بھی زیدہ ہوتے تو ان کو بھی آپ کی اتباع لازم ہوتی،

چنانچہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام جب قیامت کے قریب آسان سے اتریں گے تو وہ بھی آپ علیہ السلام جب کا اتباع کریں گے ، پس جب ایسے اولوالعزم پیغمبروں کے بارے میں یہ علم ہے پھر ہم لوگ تو حضور علیہ کے امتی ہیں ہم نے آپ کی غلامی کا طوق اپنی گردن میں ڈالا ہے ، اس لئے ہم پر تو آپ کا اتباع بہر حال لازم وضروری ہے ، مگر ہائے افسوس! ہمارا کیا حال ہورہا ہے اور ہم کدھر جارہے ہیں کہ ایک طرف تو آپ کی امت میں ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں اور دوسری طرف آپ کی سنت کو چھوڑ کردوسرے کے قول کو جمت بناتے ہیں اناللہ وانالیہ راجعون کی سنت کو چھوڑ کردوسرے کے قول کو جمت بناتے ہیں اناللہ وانالیہ راجعون کی سنت کو چھوڑ کردوسرے کے قول کو جمت بناتے ہیں اناللہ وانالیہ راجعون

## اتباع رسول میں کمی کا سبب

ر سول میں صدق کے لئے اتباع سنت لازم ہے ،اس وقت مجھے اپنا ہی ایک شعر یاد آیا ہے

> ہیں صادق آپ گراے دوست اقرار محبت میں طلب خود کر لئے جائیں گے دربار محبت میں

#### اشعار : تبلیغ دین کا ایک ذریعه

سنئے! یہ جواشعار میں پڑھ رہا ہوں اس میں بھی دین کی دعوت و تبلیغ ہے اور مبلغ وداعی کا کلام خواہ نظم میں ہو یا نثر میں ، اس میں بات اللہ اور اس کے رسول کی ہونی جا ہئے ، اور شریعت وسنت کی ترجمانی ہونی جا ہئے ، اللہ ورسول کی بات جس طرح نثر میں پیش کی جاتی ہے اسی طرح نظم میں بھی پیش کی جاسی ہے بلکہ بسااو قات نظم زیادہ مؤثر ثابت ہوتی ہے۔

## اشعار اور صحابة كرامٌ"

"اسوہ صحابہ" ایک کتاب ہے جس میں صحابہ کرام کے حالات درج ہیں،اس میں لکھاہے کہ بجز چند صحابہ کے تمام صحابہ کرام نے خود اشعار کھے ہیں اور دوسر وں سے بھی سناہے البتہ ان اشعار میں اللہ ور سول کی باتیں اور دین کی دعوت ہوتی تھی ، اب ہم آپ کے سامنے "اسوہ صحابہ" سے کچھ عبارتیں نقل کرتے ہیں :

''صحابهٔ کرام اگرچه اکثر ملکی مهمات، ندنهبی خدمات اور علمی مشاغل میں مصروف رہتے تھے تاہم ان میں شعر وسخن کا مذاق عام طور پرپایا جاتا تھا، اس لئے جبان مشاغل سے فرصت ہوتی تھی توخود اشعار پڑھتے تھے، دوسروں ہے اشعار پڑھواکر سنتے تھے اور ان سے لطف اندوز ہوتے تھے ، چنانچہ جب رسول الله عليه في حسب معمول بعد نماز فجر طلوع آفتاب تك مصلے برنشست فرماتے تھے تو اس حالت میں صحابہ کرامؓ زمانۂ جاہلیت کے واقعات کا ذکر کرتے تھے،اشعار پڑھتے تھے، ہنتے تھے اور آپ ان تذکروں کو سن کر مسکراتے تھے اس مقدس صحبت کے علاوہ ان کی مجالس میں عام طور پر شعر وشاعری کا چرچار ہتا تھااور بیران کی زندہ دلی کی ایک بڑی علامت تھی چنانچہ ''اد بالمفرد'' م*ِّں ہے"*لم یکن اصحاب رسول الله عُل<sup>ینیہ</sup> متحرقین و لا متماونین وكانوا يتناشدون الشعر في مجالسهم ويذكرون امر جاهليتهم" ليعني صحابهِ رسول الله مر ده دل اور خشك مزاج نه تقے وہ اپنی مجلسوں میں اشعار پڑھتے تھے اور زمانہ جاہلیت کے واقعات کا تذکرہ کیا کرتے تھے۔

خلفاء میں حضرت عمرؓ اگرچہ ہمیشہ بڑی بڑی ملکی مہمات میں مصروف رہتے تھے تاہم جب موقع ملتا تھا تو نہایت شوق سے شعر اء کے اشعار سنتے تھے اور ان سے لطف اٹھاتے تھے ایک بار سفر جج کو نگلے تو قافلہ کے ساتھ حضرت ابوعبیدہ ابن جراح ﷺ اور حضرت عبدالرحمٰن ابن عوف ؓ بھی تھے، لوگوں نے حضرت خوات سے کہا کہ ضرار ابن خطاب کے اشعار سناؤ، لیکن حضرت عمرؓ نے فرمایا کہ ان کوایئے ہی اشعار سنانے دو، چنانچہ وہ صبح تک مسلسل اپناشعار سنانے دو، چنانچہ وہ صبح تک مسلسل اپناشعار پڑھتے رہے صبح ہوئی تو حضرت عمرؓ نے فرمایا کہ اب بس کرو، ایک د فعہ حضرت

عبداللّٰدا بن عباسٌ سے رات بھر اشعار پڑھوایا کئے جب صبح ہونے لگی تو کہا کہ اب قر آن پڑھو۔

یہ ذوق صرف سے سنائے اشعار پر موقوف نہ تھا بلکہ ان کو بذات خود ہر قتم کے اشعار اس کثرت سے یاد تھے کہ جب کوئی واقعہ یاد آتا تواس پر کوئی نہ کوئی شعر ضرور پڑھ دیتے تھے، حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ اگر چہ زہد مجسم تھے تاہم شعر و سخن کے بڑے اداشناس تھے اور خود شعر کہتے تھے چنانچہ ایک غزوہ میں ایک مستقل قصیدہ لکھا ہے۔

اس کے بعد سید ناابو بکر صدیق، سیدناعثان غنی، سیدناعلی کرم اللہ وجہہ کے متعدد منتخب اشعار نقل فرما کر تحریر فرماتے ہیں:

خلفاء کے علاوہ اور جتنے صحابہ ہیں سب کے سب شعر وسخن کا ذوق رکھتے سے چنانچہ زمانہ حال کے ایک مصنف نے جمہر ة العرب کے حوالہ سے لکھا ہے کہ "فلم یبق من الصحابة من لم یقل الشعر او یتمثل به" لیتیٰ کوئی صحابہ حصہ صحابی ایسانہ تھا جس نے کوئی نہ کوئی شعر نہ کہا ہویانہ پڑھا ہو" (اسوہ صحابہ حصہ دوم صرا۳۱)

کفار ومشرکین جب رسول اللہ علیہ پر اپنے اشعار میں طعن کیا کرتے سے تو حضرت حسان اور دیگر صحابہ کرام اشعار ہی سے ان کا جواب دیا کرتے سے اور جبر ئیل امین ان کی تائید کرتے سے اس سے معلوم ہوا کہ جواشعار دینی مضامین پر مشمل ہوں ان کے بڑھنے میں کچھ مضائقہ نہیں، سلف صالحین اور

ا کا بر امت نے دین کی دعوت اور اصلاحی مضامین پر مشتمل اشعار خلوت و جلوت میں پڑھے ہیں اور لو گوں کو اس سے محظوظ و متأثر کیا ہے اور بزر گان دین نے تصوف وسلوک کے بہت سے اعلیٰ وار فع مضامین اشعار میں بیان فرمائے ہیں ، فارسی زبان میں "متنوی مولانا روم" میں کیسے کیسے مضامین موجود ہیں جس کے بڑھنے بڑھانے کاسلسلہ بڑے بڑے مشائح کی مجلسوں میں جاری وساری ہےالبتہ وہاشعار جس میں گناہ کی باتیں ہوں، منکرات و فواحش ہوں ان کا پڑھنا جائز نہیں اور ایسے ہی اشعار کی مُدمت نصوص میں وار د ہے ، حَى تَعَالَى شَانِهِ فَرِمَاتِي بِي ﴿ وَالشُّعَرَاءُ يَتِّبِعُهُمُ الْغَاوُنَ اَلَمْ تَرَ اَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَادٍ يُّهيْمُوْنَ وَانَّهُمْ يَقُوْلُوْنَ مَا لَا يَفْعَلُوْنَ اللَّا الَّذِيْنَ امْنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ وَ ذَكَرُوا اللَّهَ كَثِيْراً وَّ انْتَصَرُوْا مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوْا ﴾ ليمن شاعروں کی راہ تو بے راہ لوگ چلا کرتے ہیں ، اے مخاطب! کیاتم کو معلوم نہیں کہ وہ لوگ (خیالی مضامین کے) ہر میدان میں (گکریں مارتے علاش مضامین میں) پھرا کرتے ہیں اور (جب کوئی مضمون مل جاتا ہے تو چو نکہ اکثر خلاف واقعہ ہو تاہے اس لئے )زبان سے وہ باتیں کہتے ہیں جو کرتے نہیں، ہاں مگر جولوگ (ان شاعروں میں ہے) ایمان لائے اور اچھے اچھے کام کئے (لیمنی شرع کے خلاف نہان کا قول ہے نہ فعل کینی ان کے اشعار میں بیہودہ مضامین نہیں ہیں) اور انہوں نے (اینے اشعار میں) کثرت سے اللہ کا ذکر کیا (لعنی تائید دین اور اشاعت ِ علم میں ان کے اشعار ہیں یہ سب ذکر اللہ میں داخل

ہیں) اور (اگر کسی شعر میں بظاہر نامناسب مضمون ہے جیسے کسی کی ہجو اور ندمت جو بظاہر اخلاق کے خلاف ہے تواس کی وجہ بھی یہ ہے کہ ) انہوں نے بعداس کے کہ ان پر ظلم ہو چکاہے اس کابدلہ لیاہے۔

اس آیت کی تفییر میں حضرت حکیم الامت رحمۃ اللہ علیہ بیان القر آن میں تحریر فرماتے ہیں کہ کفاریا فساق نے اول ان کو زبانی تکلیف پہنچائی، مثلاً ان کی جو کی یادین کی تو ہین جو اپنی جوسے بھی بڑھ کر تکلیف کا سبب ہے، یاان کے جو کی یادین کی تو بین جو اپنی جوسے بھی بڑھ کر تکلیف کا سبب ہے، یاان کے مال کو یا جان کو ضرر پہنچایا، تو یہ لوگ متنثیٰ ہیں کیو نکہ انتقامی طور پر جو شعر کیم مال کو یا جان کو ضرر پہنچایا، تو یہ لوگ متنثیٰ ہیں کیو نکہ انتقامی طور پر جو شعر کیم مال کو یا جان میں بعض تو مباح ہیں اور بعض اطاعت و کار ثواب ہیں انگہ بعض بیان القرآن ) اس سے بھی معلوم ہوا کہ مطلق اشعار کہنا ندموم نہیں بلکہ بعض اشعار مباح اور بعض موجب اجرو ثواب بھی ہوتے ہیں۔

#### ایک غلط فهمی کا ازاله

ایک جگہ کا واقعہ ہے کہ بہت سے حضرات وہاں جمع تھے اور میں بھی موجود تھا، ان میں سے ایک صاحب شعراء کی مذمت کرنے لگے، تو میں نے کہا کہ مذمت ان شعراء کی ہے جو کتاب و سنت کے خلاف اشعار کہتے ہیں اور ظاہر ہے کہ جس شعر میں گناہ کی با تیں ہوں، ہنسی مذاق ہویا کسی کی جو ومذمت ہو وہ یقیناً ند موم ہوگا، لیکن وہ اشعار جو کتاب و سنت کے موافق ہوں اور ان میں دین کی دعوت و تبلیغ ہو، ان کو کیسے مذموم کہا جاسکتا ہے لہذا شعراء کی مطلقاً مذمت صحیح نہیں جبکہ اہل اللہ نے اور صحابہ کرام نے اشعار کہے ہیں اور مطلقاً مذمت صحیح نہیں جبکہ اہل اللہ نے اور صحابہ کرام نے اشعار کہے ہیں اور

می کریم علی نے اشعار سے ہیں جیسا کہ حسان ابن ٹابت کے بارے میں آتا ہے کہ حضور اقد س علی کے سامنے مسجد نبوی میں منبر پر بیٹھ کر اشعار سناتے سے اور دوح القد س آپ کی تائید فرماتے سے اہل اللہ جن کے دل میں اللہ کی محبت ہے اور دوہ اس سے مست و محبور ہیں ان کے کلام کی دوسری ہی شان ہوتی ہے اس لئے کہ وہ حالی میدان میں گشت کرتے ہیں لیمنی ان پر عشق ومحبت کا ایک حال غالب ہو تا ہے اس میں دہ اشعار کہتے ہیں اور شعر اء جو محض خالی میدان میں گشت کرتے ہیں اور شعر اء جو محض خالی میدان میں گشت کرتے ہیں اور شعر اء جو محض خالی میدان میں گشت کرتے ہیں اور اللہ والوں کے کلام میں بہت فرق ہے۔

## برسوں کی راہ پل بھر میں

میں اس کی ایک مثال دیتا ہوں جیسے آسان بالکل صاف و شفاف ہو،
دھوپ نکلی ہواور بادل کا کہیں نام و نشان نہ ہو پھر اچانک بادل گھر آوے اور
خوب بارش ہونے لگے، ٹھنڈی ہوائیں چلنے لگیں تو دونوں حالتوں میں کتنا
فرق ہے، اسی طرح جب اہل اللہ پر حال طاری ہو تا ہے تو ان کی پچھ اور ہی
کیفیت ہوجاتی ہے اور اس کیف وحال میں ڈوب کر جو کلام ان کی زبان سے
نکلتا ہے وہ دل پر اثر کر تا ہے اور دل کی گہر ائی میں اتر جا تا ہے، بعض دفعہ اسی
کیف و حال کی بر کت سے بر سوں کی راہ بل بھر میں طے کراد سے ہیں، چنانچہ
بزرگان دین اثنائے ذکر میں بھی اشعار پڑھتے ہیں جس سے اللہ تعالیٰ کی محبت
بزرگان دین اثنائے ذکر میں بھی اشعار پڑھتے ہیں جس سے اللہ تعالیٰ کی محبت
ان کے دل میں جوش مارتی ہے اور عشق الہی موجزن ہو تا ہے۔

## اخلاص سے کھی ھوئی بات اثر رکھتی ھے

ایک صاحب نے جھ سے کہا کہ آپ لوگ رسول کو نہیں مانے تو میں نے ان سے کہا کہ اس کے جواب میں اس وقت میں اپنا ایک شعر آپ کے سامنے پڑھتا ہوں اس سے میر اعقیدہ معلوم ہو جائے گااس کوس لینے کے بعد آپ کو اختیار ہے کہ جو خیال چاہیں قائم کریں، پھر میں نے یہی شعر پڑھا۔
اس کو مل ہی نہیں سکتا بھی توحید کا جام جس کی نظروں سے ہے پوشیدہ رسالت کا مقام ہم مسلمان ہیں قرآن پر ہمار اایمان ہے، قرآن پاک میں اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں ہم مسلمان ہیں قرآن پر ہمار اایمان ہے وہ وہ شخص قرآن کومانتا ہے وہ اگر حضور اقد سے میں نہیں اس کے کہ اس میں اقد سے میں نہیں اس کے کہ اس میں اقد سے میں نہیں اس کے کہ اس میں اقد سے میں نہیں اس کے کہ اس میں

قر آن کی آیت کا نکارہے اس کومیں نے یوں کہاہے۔

اللہ کا انکار ہے انکار محمد اقرار محمد اقرار محمد اللہ کا اقرار محمد گردیدہ بینا ہو عطا تو نظر آئے انوار المحمد انوار محمد انوار محمد محمد انوار محمد ان گوش اس طرح ساکرتے تھے اگفتار محمد الفتار محمد السلے محمد الفتار محمد

کیا پوچھتے ہو ان کے مدارج کی نہیں تھاہ
انصار محمد ہیں ہے انصار محمد میں تھے ان کے میں تھے ان کے میں تھے ان کے میں تھے کہتا ہوں کہ بہت سے ایسے لوگ جو صحیح العقیدہ نہیں تھے ان کے سامنے میں نے صرف اپنے اشعار پڑھے اور کوئی دوسر ی بات نہیں کی، صرف انہی اشعار کو سن کر وہ تائب ہوگئے اور ان کا عقیدہ صحیح ہو گیا پھر آ کر میر ی مجلس میں شریک ہونے لگے۔

وين اسلام كامدار كلمد طيبه لَا إلهْ إلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ رَّسُوْلُ اللَّهِ يرب،

#### بعد از خدا بزرگ توئی قصه مختصر

اس کلمہ میں توحید کے بعد رسالت کا ذکر ہے، توحید و رسالت کی تصدیق ایمان کہلاتی ہے، مخلوق میں سب سے اعلیٰ و ہرتر مقام جناب رسول اللہ علیہ ہیں کاہے، آپ کی شان ہے ہے کہ مخلوق کے اندر جتنے کمالات ممکن ہیں وہ سب آپ کے اندر جع ہیں، کسی نے کیاخوب کہا ہے۔

ایک یُمْ کِنُ القَّنَاءُ کَمَا کَانَ حَقّہُ بعد از خدابزرگ تو کی قصہ مخضر آپ کی نظریہ بس قصہ مخضر ہے کہ اللہ تعالیٰ کے بعد سب سے اعلیٰ وار فع مقام آپ ہی کا ہے۔

دیگر حضرات انبیاء علیہم السلام کے اندر جو کمالات الگ الگ موجود سے وہ سب آپ کی ذات اقد س میں ایک ساتھ جلوہ گر سے جیسا کہ کسی نے خوب مہاہے۔

حسن یوسف دم عیسی پیه بیضاداری تنجه خوبال همه دار ند تو تنهاداری آپ کے مقام کی معرفت کے لئے معراج کا واقعہ بھی بین ثبوت ہے ، سنئے!حضوراقدی علیہ جب معلج میں تشریف لے جانے لگےاور بیت المقدیں میں پہنچے تو وہاں پہلے ہی ہے اللہ تعالیٰ نے حضرات انبیاء علیہم السلام کو آپ کے اکرام کے لئے جمع فرمادیا تھاوہاں پہنچ کر جبر ئیل علیہ السلام نے اذان دی پھر نماز کے لئے صفیں تیار ہو کر کھڑی ہوئیں (نبیوں کی سات صفیں تھیں جن میں سے تین صفیں رسولوں کی تھیں اور ان حضرات کے ساتھ فرشتے بھی نماز میں شریک تھے) صفیں تیار کھڑی تھیں لیکن سب اس کاانتظار کر رہے تھے کہ نماز کون پڑھائے، جبر ئیل امین نے حضور اقد س علیقی کا دست مبارک بکڑ كرامامت كے لئے آگے بڑھاديااور آپ عليہ نے دور كعت نمازيڑھائى (پہلی ركعت مين ﴿ قُلْ يَا يُّنُّهَا الْكَفِرُونَ ﴾ أور دوسر ى ركعت مين ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ ﴾ كى تلاوت فرمائي)

پھر دہاں سے آپ حالتِ بیداری ہی میں آسان پر تشریف لے گئے اور مختلف آسانوں پر بہت سے انبیاء کرام سے آپ کی ملا قات ہوئی، چنانچہ پہلے آسان پر حضرت آدم علیہ السلام سے ملا قات ہوئی، دوسرے آسان پر حضرت عیسیٰ علیہ السلام سے، تیسرے آسان پر حضرت یوسف علیہ السلام سے، چوشے آسان پر حضرت یوسف علیہ السلام سے، چوشے آسان پر حضرت ہارون علیہ السلام سے، چیشے آسان پر حضرت موسیٰ علیہ السلام سے حضرت ہارون علیہ السلام سے، چیشے آسان پر حضرت موسیٰ علیہ السلام سے

اور ساتویں آسان پر حضرت ابراہیم علیہ السلام سے ملاقات ہو کی جو بیت المعمور سے طیک لگا کر بیٹھے ہوئے تھے۔

آپ نے معراج کی رات میں جنت و دوزخ کے احوال کو دیکھااور ہر آسان پر بیٹار ملائکہ کو بھی دیکھا، پھر تمام آسانوں سے گذر کر سدرۃ المنتہیٰ پر پہنچ وہاں پہنچ کر جبر ئیل امین اس سے آ گے بڑھنے سے عاجزرہ گئے اس لئے کہ اس مقام سے آ گے بڑھنے کی کسی مقرب فرشتہ کو بھی اجازت نہیں، مگر انبیاء کے سر دار اس سے بھی آ گے بڑھے اور جہاں تک اللہ کو منظور ہوا تشریف لے گئے اور اللہ تعالیٰ سے ہم کلام ہوئے پھر واپس تشریف لائے۔

#### صدیق کی صداقت

جب صبح ہوئی تو آپ نے لوگوں سے بیہ واقعہ بیان فرمایا قریش نے اس پر بہت تعجب کیا اور آپ کا فدان اڑایا اور آپ کو جھٹلایا، حضرت ابو بحر صدیق رضی اللہ عنہ سے بعض کا فروں نے کہا کہ دیکھو تمہارے نبی تواب بیہ کہتے ہیں کہ آسمان پر گئے تھے اور چلے آئے تو کیا تم اس کی بھی تصدیق کرو گے ؟ انہوں نے جواب دیا کہ اس میں تعجب کی کیابات ہے ؟ جب ہم اس کی تصدیق کرتے ہیں کہ آپ کے پاس آسمان سے وحی آتی ہے اور اللہ کا پیغام لے کر فرشتہ ہیں کہ آپ کے پاس آسمان سے وحی آتی ہے اور اللہ کا پیغام لے کر فرشتہ آسمان سے زمین پر آتا ہے تو پھر یہ بھی ہو سکتا ہے کہ آپ زمین سے آسمان پر تشریف لے جائیں، اس لئے آگر حضور عیالیہ نے فرمایا ہے تو بیشک ہم اس میں تشریف لے جائیں، اس لئے آگر حضور عیالیہ نے فرمایا ہے تو بیشک ہم اس میں بھی آپ کی تصدیق کرتے ہیں جنانچہ حضرت ابو بکر رضی اللہ عنہ کا لقب آگ

#### دن سے صدیق پڑ گیا۔

#### صراط مستقیم کیا ھے ؟

پس جب آپ امام الا نبیاء ہیں اور تمام انبیاء کرام علیہم السلام نے آپ کی اقتدا فرمائی ہے تو ہم لوگوں کو جو کہ آپ کی امت ہیں جاہئے کہ حضور اقد س حقالت کی پوری پیروی کریں اور ہر امر میں آپ کی اتباع کو لازم پکڑیں جسیا کہ ارشاد ربانی ہے ہما اتنا کُم الوَّسُوْلُ فَحُدُوْهُ وَمَا نَهَا کُمْ عَنْهُ فَائْتَهُوْ الله یعنی رسول اللہ عقالیہ جس چیز کا تم کو امر کریں اس کو اختیار کرواور جس چیز سے روک دیں اس سے بازر ہو۔

اس سے معلوم ہوا کہ آپ کے جملہ اوامر کا انتثال اور تمام نواہی سے اجتناب امت کے لئے لازم اور ضروری ہے اور یہی صراط متنقیم ہے جس کا سوال ہم اللہ تعالیٰ سے روزانہ اپنی نمازوں میں کرتے ہیں یعنی ہر نماز میں سور ہُ فاتحہ کی تلاوت کے وقت اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد کواپنی زبان سے دُہراتے ہیں فاتحہ کی تلاوت کے وقت اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد کواپنی زبان سے دُہراتے ہیں ﴿اِهْدِنَا الصِدّاطَ الْمُسْتَقِیْمَ صِراطَ الَّذِیْنَ انْعَمْتَ عَلَیْهِمْ غَیْرِ الْمُسْتَقِیْمَ صِراطَ الَّذِیْنَ انْعَمْتَ عَلَیْهِمْ غَیْرِ الْمُسْتَقِیْمَ وَلَا الصَّالِیْنَ ﴾ لیمن بتلاد بجئے ہم کو سیدھاراستہ ، ان لوگوں کاراستہ جن پر آپ کا فیصل نازل ہوااورنہ ان لوگوں کاجوراستہ سے بھٹک گئے۔

#### انعام يافته حضرات

اس آیت سے معلوم ہوا کہ مُنعَم علیہم کاراستداختیار کرنامطلوب ہے اور

آنہی لوگوں کاراستہ اختیار کرناہے جن پراللہ تعالیٰ کاانعام ہواہے پس بیے بھی معلوم کرنا ضروری ہے کہ وہ لوگ کون ہیں؟ ان کی تفصیل اللہ تعالی خود ووسرى آيت مين ارشاد فرماتے ہيں ﴿ وَ مَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَ الرَّسُوْلَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِيْنَ اَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِّنَ النَّبِيِّيْنَ وَ الصِّدِّيْقِيْنَ وَ الشُّهَدَاءِ وَ الصَّالِحِيْنَ وَ حَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيْقاً ﴾ اور وه لوگ جو الله ورسول كاكهنامان لیں گے تووہایسے حضرات کے ساتھ ہوں گے جن پراللہ تعالیٰ نے انعام فرمایا ہے کعنی انبیاءاور صدیقین اور شہداءو صلحاءاور بیرحضرات بہت اچھے رفیق ہیں۔ ان سب میں اعلیٰ وار فع مقام انبیاء علیہم السلام کا ہے جس میں رأس الا نبیاءوامام المرسلین حضورا قدس علیقی کی ذات اعلیٰ صفات ہے،اس کے بعد صدیقین کامقام ہے، صدیقین سے مراد اولیاءومقربین ہیں جواینی جان متھیلی یرر کھ کرالٹد کے دین کوزندہ کئے ہوئے ہیں، کسی کی مجال نہیں کہ جس دین کو حضور اقدس علي كارآئ بين اس يرايك نقطه بھى ركھ سكے، ليني صدیقین کی جماعت وہ ہے جو دین کی حفاظت کے لئے اللہ تعالیٰ کی طرف سے مامور ہیں،اللہ تعالی سے ان کاایک خاص تعلق ہو تا ہے اور اللہ تعالی کے دین کی حفاظت کے لئے وہ ہر وقت سینہ سپر رہتے ہیں اور بالکل قدم نبوت پر ہوتے ہیں۔

ان کے بعد شہداء ہیں جنہوں نے دین کی محبت میں اپنی جان تک دے دی، پھر صالحین ہیں جو شریعت کے پورے متبع ہوتے ہیں واجبات میں بھی

اور مستحبات میں بھی جن کو نیک اور دین دار کہا جاتا ہے، اور ان سب کے ذکر کے بعد اخیر میں اللہ تعالی نے جو فرمایا کہ یہی لوگ بہترین رفیق ہیں اس میں اس بات کی جانب ترغیب ہے کہ ان کی رفاقت اختیار کرواور ان کے ساتھ ہو کر چلو تو تم بھی منزل مقصود تک بہنچ جاؤگے اور اللہ سے واصل ہو جاؤگے، اس لئے کہ صراط مستقیم انہی کاراستہ ہے اور یہی جنت کاسید ھاراستہ ہے جواس پر چلے گاوہ جنت تک بہنچ جائے گامیر ااپناہی ایک شعریاد آیا۔

پر چلے گاوہ جنت تک بہنچ جائے گامیر ااپناہی ایک شعریاد آیا۔

تہا نہ چل سکیں گے محبت کی راہ میں

میں چل رہا ہوں آپ مرے ساتھ آپئے

#### سکون دل حاصل کرنے کا طریقہ

الله تعالى ارشاد فرماتے ہیں ﴿ وَ اَنَّ هَذَا صِرَاطِیْ مُسْتَقِیْمًا فَاتَّبِعُوهُ وَ لَا تَتَبِعُوا السُبُلَ فَتَفَرَّقَ بِکُمْ عَنْ سَبِیْلِهِ ذَلِکُمْ وَصْکُمْ بِهِ لَعَلَّکُمْ تَتَبِعُوا السُبُلَ فَتَفَرَّقَ بِکُمْ عَنْ سَبِیْلِهِ ذَلِکُمْ وَصْکُمْ بِهِ لَعَلَّکُمْ تَتَبِعُوا السُبُلَ فَتَفَرَّقَ بِکُمْ عَنْ سَبِیْلِهِ ذَلِکُمْ وَصْکُمْ بِهِ لَعَلَّکُمْ تَتَبَعُونَ الله الله اور اس کے تمام احکام) میراراستہ ہے (جس کی طرف میں باذن اللی دعوت دیتا ہوں) جو کہ احکام) میراراستہ ہے (جس کی طرف میں باذن اللی دعوت دیتا ہوں) جو کہ (بالکل) متنقیم (اور راست) ہے، سواس راہ پر چلو اور دوسر کی راہوں پر مت چلوکہ وہ راہیں تم کو الله کی راہ سے جدا (اور دور) کردیں گی اس کاتم کو الله تعالیٰ نے تاکیدی حکم دیا ہے تاکہ تم (اس راہ کے خلاف کرنے سے) احتیاط رکھو (بیان القرآن)

اس آیت کی تفسیر کرتے ہوئے ایک دفعہ رسول اللہ علیہ نے ایک

سیدھی لکیر کیجی اور اس سیدھی لکیر کے اِدھر اُدھر بھی پچھ لکیریں کھینچیں اس کے بعد سیدھی لکیر کی طرف اشارہ کرکے فرمایا کہ بیہ میرا سیدھا راستہ ہے اور اِدھر اُدھر کی لکیروں کی طرف اشارہ کرکے فرمایا کہ بیجہنم کے راستے ہیں جن کی طرف شیطان کھینچ کرلے جاتا ہے۔

اللہ کے جو سچے بندے ہیں وہ تمام شیطانی راستوں سے نی کر سیدھے
راستہ پر چلے جاتے ہیں اور خدا تعالیٰ تک پہنچ جاتے ہیں، جو صراط متنقیم پر ہوتا
ہے اس کو ہدایت پر ہونے کی وجہ سے ایس طمانینت اور ایساسکون قلب حاصل
ہوتا ہے کہ کسی کے لعن طعن اور کہنے سننے کا کوئی اثر اس پر نہیں ہوتا اور وہ
سید ھے راستہ پر چل کر جنت میں پہنچ جائیں گے۔

جمائیو، سنواجو صراط مستقیم پراٹل ہوگیااس کا کیا کہنا،اللہ کی رحمت اس کو اپنے آخوش میں کے لیتی ہے، حق تعالی ارشاد فرماتے ہیں ﴿ إِنَّ الَّذِیْنَ قَالُوْا وَ بَنَا اللّٰهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوْا تَتَنَرَّلُ عَلَیْهِمُ الْمَلْئِکَةُ اَنْ لاَّ تَخَافُوْا وَلاَتَحْزَنُوْا وَالْمَدِیْرَ اللّٰهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوْا تَتَنَرَّلُ عَلَیْهِمُ الْمَلْئِکَةُ اَنْ لاَّ تَخَافُوْا وَلاَتَحْزَنُوْا وَ اللّٰهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوْا تَتَنَرَّلُ عَلَیْهِمُ الْمَلْئِکَةُ اَنْ لاَّ تَخَافُوْا وَلاَتَحْزَنُوا وَالْمَالِمُوا اللّٰهُ تُعَدُّونَ اللّٰهُ تُعَمِّمُ اللّٰهُ تُعَمِّمُ اللّٰهُ تَعْمَالِكُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمَ اللّٰلِي اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰ

صحابہ کرامؓ کی تاریخ اٹھا کر پڑھئے توان کی استقامت کا حال معلوم ہو کہ انگاروں پر لٹائے جاتے تھے ، سینے پر بچر رکھے جاتے تھے ، بدن میں کانٹے چھوئے جاتے تھے، شدت کی دھوپ میں کا نٹوں پر گھیٹے جاتے تھے، پھر بھی اُصداَ صد ہیں کی صدالگاتے تھے اس لئے کہ انہوں نے اسلام کو دین برحق سمجھ کر قبول کیا تھااور اسی پر مرتے دم تک ثابت قدم اور اٹل رہے، حتی کہ اپنی جان، اپنا مال، اپنی عزت، اپنی اولاد ساری چیزوں کو انہوں نے دین اسلام پر قربان کر دیا، عشق و محبت کا اصلی رنگ اور جال نثاری و فد اسئیت کا حقیقی نمونہ اگر دیکھنا ہو تو صحلہ کرام گود کھو کہ انہوں نے جبل استقامت بن کر سارے عالم کو دکھا دیا، تو اللہ تعالی کی طرف سے ان پر بھی ایسے ایسے انعامات ہوئے کہ دنیا ہی میں جنت کی خوش خبری ان کوسنائی گئی اور رضاء اللی کا پروانہ ان کے داخل ہوا ہور خسے اللہ عنہ مو کے شخبری ان کوسنائی گئی اور رضاء اللی کا پروانہ ان سے راضی ہو گئے نازل ہوا ہور خسے راضی ہوئے۔

صحابہ کرام سے متعلق اللہ تعالی نے میری زبان سے بہت کچھ کہلوایا ان میں سے چنداشعار اس وقت پیش کرتا ہوں۔

غلامان سرکار یاد آرہے ہیں وہ اعوان و انصار یاد آرہے ہیں جو چون و چرا جانتے ہی نہیں تھے خدا کے وفادار یاد آرہے ہیں جو پیتے تھے ہر دم شرابِ محبت وہی مجھ کو میخوار یاد آرہے ہیں مسخر ہوئے جن سے اغیار کے دل وہ اخلاق و کردار یاد آرہے ہیں خداان سے راضی وہ راضی خداسے محبت کے بیار یاد آرہے ہیں محبت سے راضی وہ راضی خداسے محبت کے بیار یاد آرہے ہیں محبت صحابہ کی پیدا ہو جن سے وہ اخبار وآثار یاد آرہے ہیں

#### قرآن کریم میں آج بھی وھی تاثیر ھے

میں نے برسوں اللہ آباد میں بیان کیا تھا کہ ایک دفعہ صحابہ کرامؓ کی ایک جماعت جو تیس نفر پرمشمل تھی سفر میں گئی اور عرب کے کسی قبیلہ میں قیام کیااور ان لو گوں سے مہمان داری جاہی مگر انہوں نے ان حضرات کی ضیافت نہیں کی، پھر واقعہ یہ پیش آیا کہ اس قبیلہ کے سر دار کو بچھویا سانپ نے ڈس لیا، بہت سے اطباء علاج کے لئے بلائے گئے اور انہوں نے ہر ممکن کوشش کی، لیکن کوئی تدبیر کارگر نه ہوئی اور امیر کوکسی طرح شفا نہیں ہورہی تھی ، کسی نے کہا کہ تم لوگ اگر اس جماعت کے پاس جاؤجو باہر سے آکر تھہری ہوئی ہے تو شاید ان میں سے کوئی اس مرض کودور کرنے کا منتر جانتا ہو، جاؤ ذرا یو جھو تو سہی چنانچہ لوگوں نے جاکر ان حضرات سے کہا کہ ہمارے سر دار کو بچھونے ڈس لیاہے اور ہم نے ان کی شفا کے لئے ہرممکن تدبیر کی، لیکن کوئی کار گرنہ ہوئی، کیاتم میں سے کسی کے پاس اس کا منترہے؟ ایک صحابی نے کہا کہ ہاں! بخدامیں اس کا منتر جانتا ہوں گرچو نکہ تم لوگوں نے ہماری مہمانی کا حق ادا نہیں کیا اس لئے جب تک تم کوئی معقول اجرت نہ مقرر کروگے ہم تمہارے امیر کودم نہ کریں گے چنانچہ ان لو گوں نے تیس بکریاں دینامنظور کیاایک روایت میں سو(۱۰۰) بھی آیاہے تو جاکر سور وُ فاتحہ پڑھ کراس پر دم کر دیاای وفت امیر ہوش میں آگیااوراٹھ کر بیٹھ گیااوراس طرح چلنے پھرنے لگا گویا کہ اس کو کوئی مرض ہی لاحق نہ ہوا تھا پھر شرط کے مطابق ان کو بکریاں

#### دے کر رخصت کیا۔

اب صحابه کرام میں اختلاف ہوا کہ ان بکریوں کا کھانا کیسا ہے ؟ کسی نے کہا کہ ان کو آپس میں تقسیم کرلیا جائے، گر جنہوں نے دم کیا تھاا نہوں نے کہا کہ بھائی ان کو اس وقت تک تقسیم نہ کروجب تک کہ ہم لوگ حضور اقد س علیہ بھائی ان کو اس وقت تک تقسیم نہ کروجب تک کہ ہم لوگ حضور اقد س علیہ کی خدمت میں پہنچ کر اس واقعہ کاذکر نہ کرلیں، پھر ہم انتظار کریں کہ آپ ہمیں اس بارے میں کیا تھم فرماتے ہیں ؟ یہ طے کر کے چلے جب حضور اقد س حلیہ کی خدمت میں پہنچ اور پور اواقعہ ذکر کیا تو آپ علیہ نے مسکر اکر فرمایا کہ تم کو کیسے معلوم ہوگیا کہ سور ہ فاتحہ اس زہر کا منتر ہے، پھر ارشاد فرمایا کہ تم کو کیسے معلوم ہوگیا کہ سور ہ فاتحہ اس زہر کا منتر ہے، پھر ارشاد فرمایا کہ تم نے ٹھیک کیااس کو تقسیم کر واور اپنے ساتھ میر ابھی حصہ لگاؤ۔ بھائی سنوا کلام پاک میں آج بھی وہی تا خیر موجود ہے گر ہمارے پاس

بھائی سنوا کلام پاک ہیں آج بھی وہی تا تیر موجود ہے مگر ہمارے پاس زبان نہیں اور ہمارے سینوں میں وہ دل نہیں جس سے صحابہ کرام اور اہل اللہ علاوت کرتے تھے، اس لئے پہلے اپنی زبان کوپاک کر واور دل کو صاف کر واس کے بعد جب کلام اللہ کی تلاوت کروگ تو اس کا اثر ہوگا، اللہ والوں کی زبان میں بھی اثر ہو تا ہے۔

## ظاھر اورباطن کا فرق

حضرت کیم الامت مولاناتھانوی قدس سرہ کے مواعظ میں یہ واقعہ میں نے پڑھا ہے کہ سیدنا عبدالقادر جیلانی قدس سرہ کے صاحب زادے جب فارغ التحصیل ہو کر تشریف لائے توان کا وعظ ہوااور بہت دیر تک بیان ہوا،

بہت سی عمدہ عمدہ باتیں بیان فرمائیں لیکن کسی پر کچھ انژنہ ہوا،ر مضان کاز مانہ تھاان کوخیال ہوا کہ میں نے اتنالمبابیان کیا، قرآن کی آبیتی پڑھیں،حدیثیں یر هیں، بزرگوں کے واقعات سنائے مگر کسی پر کچھ اثر نہ ہوا آخر کیابات ہے؟ پھر اس کے بعد حضرت سیدنا عبدالقادر جیلانی رحمۃ اللہ علیہ خود مجلس میں تشریف لائے آپ نے لو گوں کو مخاطب ہو کر ار شاد فرمایا کہ بھائی میری سحری کے لئے دودھ رکھا ہوا تھا، رات میں بلی دودھ پی گئی اس وجہ سے آج میں نے بغیر سحری کے روزہ رکھ لیا،اتنا کہنا تھا کہ سارے مجمع پر گربہ طاری ہوگیا،سب لوگ رونے لگے عجیب حال ہو گیا گربیہ وزاری کا ایک ساں بندھ گیا۔ حضرت شیخ '' کی زبان میں وواثر تھا جس سے سارا مجمع متأثر ہو گیا، تو آخر کیابات تھی؟ بات بیے تھی کہ آ پؓ کے دل میں وہ درد و سوز تھاجس کا اثر لوگوں کے قلوب پریٹر تاتھا، حضرت شیخ المشائح ٹنے اپنے اس حال سے طاہر فرمایا کہ علم اور چیز ہے اور یہ باطنی دولت و کیفیت اور چیز ہے ،اللہ والے جب بو لتے ہیں تواللہ ہی کے لئے بولتے ہیں اور قر آن وحدیث سے خود متأثر ہو کر بولتے ہیں اس واسطے ان کے بولنے میں اثر ہو تاہے اور جس طرح اللہ والوں کی زبان میں اثر ہو تا ہے اسی طرح ان کی آئکھ میں بھی اثر ہو تا ہے ،حق تعالیٰ ان کو نور فراستِ عطافر ماتے ہیں جس سے حق وباطل میں تمیز کرتے ہیں۔ حضرت عثان ذوالنورین رضی اللّٰدعنه نے ایک مرتبه فرمایا که لو گوں کو کیا ہو گیاہے کہ ہمارے پاس اس حال میں آتے ہیں کہ ان کی آئکھوں سے زنا

ٹیکتاہے، توبہ نور فراست ہی تھا۔

حدیث شریف میں بدنگاہی کو آنکھ کازنا فرمایا گیاہے، اس کااثر آنکھ میں رہتا ہے جس کو اللہ تعالی اپنے مخصوص بندوں پر مکثوف فرمادیتے ہیں، اللہ والوں کے پاس بہت سنجل کر جانا چاہئے اور اپنے دل کو بدلنے کے لئے اور علم وعمل میں اخلاص پیدا کرنے کے لئے جانا چاہئے، بھائی اخلاص ہی عمل کی روح ہے، میر ااپنا ہی ایک شعر یاد آیا، سنئے۔

عمل کی روح ہے اخلاص، جب تک بین خاصل ہو نہیں آئے گی ایمان وعمل میں تیرے تابانی

#### اھل اللہ کا پھی کمال ھے

حضرت کیم الامت نے نقل فرمایا ہے کہ شاہ عبدالقادر محدث دہلوی کے درس میں ایک لڑکا آیا کر ناتھاجو ذرا آزاد قسم کا تھا، ایک دن کا واقعہ ہے کہ اس کو عنسل کی حاجت تھی اور اس حال میں کتاب لے کر درس میں شرکت کے لئے آنے لگا، شاہ صاحب مسجد میں تشریف فرماتھ، اس لڑکے کو مسجد کے دروازے پردیکھا تو حضرت پراس کا حال منکشف ہو گیا چنانچہ معاً فرمایا کہ وہیں کھڑے رہو، مسجد میں نہ آؤ، پھر باقی طلباء جو شاہ صاحب کے پاس بیٹھے ہوئے می ان سے فرمایا کہ بھائی چلو آج دریا میں نہا آئیں چنانچہ سب لوگوں کے ساتھ تشریف لے گئے، حضرت شاہ صاحب کے اس انداز سے وہ طالب علم بہت ساتھ تشریف لے گئے، حضرت شاہ صاحب کے اس انداز سے وہ طالب علم بہت متاثر ہوااور تنہائی میں جاکر حضرت سے اپنی غلطی کا اعتراف کیا اور معافی ما گئی۔

اہل اللہ کا یہی کمال ہے کہ شریعت کا بھی بور ابور اباس و لحاظ فرماتے ہیں اور بندگان خدا کی بھی رعایت فرماتے ہیں اور حتی الوسع کسی کی پردہ دری اور رسوائی نہیں چاہتے اور حلم و عفو اور ستر میں بھی متخلق باخلاق اللہ ہوتے ہیں جسیا کہ حق تعالیٰ گنہگار وں کی ستاری فرماتے ہیں ،اسی کو مولانار وم مناجات میں یوں فرماتے ہیں ۔

جرم من آرم تومعذاری کن من گنه آرم توستاری کن گنه آرم توستاری کن گناه گناه گناه مین بیم جرم کرتے ہیں اس طرح ہم گناه کرتے ہیں اور آپ ستاری فرماتے ہیں۔

جرمهابینی و خشے ناوری اے بقر بانت چہ نیکوداوری خطائیں دیکھتے ہیں اور غصہ نہیں ہوتے ، آپ کس قدر اجھے مالک ہیں آپ پر سوجان سے قربان ہونا چاہئے۔

#### فراست مومن کا ایک واقعه

الله والوں کو الله تعالی باطن میں ایک نور عطا فرماتے ہیں جس سے وہ لوگوں کے قلوب کود کیھتے ہیں، چنانچہ ایک بزرگ کا واقعہ ہے کہ ان کے پاس ایک بہودی عبا چوغہ بہن کر، عمامہ باندھ کر جمائل گلے میں لاکا کر تشبیج پڑھتا ہوا آیا اور آکر ان سے سوال کیا کہ حضرت ایک حدیث کا مطلب دریافت کرنے آیا ہوں، اس کو بہت سے علاء سے پوچھاکسی نے تسلی بخش جواب نہیں دیا، انہوں نے فرمایا پوچھوا تو عرض کیا کہ حضور علیہ کاار شاد ہے کہ ''اِتَّقُوْا

فِرَاسَةَ الْمُؤْمِنِ فَاِنَّهُ يَنْظُرُ بِنُوْرِ اللهِ" مومن كى فراست سے ڈرواس كئے كہ وہ اللہ كے نورسے ويكتاہے،اس حديث ميں جس فراست كاذكرہے اس كى حقيقت معلوم كرنا چا ہتا ہول، انہوں نے برجستہ فرمايا كہ اس كامطلب بيہ كہ تم يہودى ہواور علماء كالباس يہن كرجمائل گلے ميں لاكاكر مجھ كود هوكہ دينے كہ تم يہودى ہواس حقيقت كے منكشف ہونے كے بعد وہ فوراً تائب ہو گيا اور انہى بزرگ كے ہاتھ پر مسلمان ہو گيا اور كلمہ پڑھ ليا لَا إِلَهُ إِلَّا اللّٰهُ مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللّٰه (عَالَيْكِ )

#### نور باطن کھاں ملتا ھے ؟

یمی وہ نور ہے جورسول اللہ علیہ سے ورا ثناً منتقل ہو کر سینہ بسینہ چلا آرہا ہے اور اس کے متعلق حضرت قاضی ثناء اللہ صاحب پانی بتی رحمۃ اللہ علیہ ابنی مشہور کتاب" مالا بد منہ "میں تحریر فرماتے ہیں کہ" نور باطن پینمبر علیہ استینہ در ویشاں باید جست و بداں نور سینۂ خود رامنور باید گردانید "یعنی نبی کریم علیہ کے نور باطن کو اولیاء ء کا ملین کے سینہ سے ڈھو نڈنا چاہئے اور اس نور سے اپنے دلوں کو منور کرنا چاہئے۔

"مالا بدمنه" فقد کی کتاب ہے لیکن اس کے اخیر میں قاضی صاحب نے
"کتاب الاحسان" کا عنوان قائم کیا ہے اور اس میں سلوک کے مسائل بیان
فرمائے ہیں اور نسبت احسان کی طرف متوجہ فرمایا ہے چنانچہ اس میں فرماتے
ہیں کہ "ایں ہمہ کہ گفتہ شد صورت ایمان واسلام بود، اما حقیقت ومغزایں

ازدرویشاں باید جست "یعنی شروع کتاب سے یہاں تک جو یکھ کہا گیاایمان واسلام کی صورت ہے لیکن اس کی حقیقت اور مغز کو درویشوں کے سینہ سے ڈھونڈ ناچاہئے۔

اس سے مراد وہی نسبت احسان اور نور فراست ہے جو سینہ بسینہ منتقل ہو تاچلا آرہاہے،اللہ تعالیٰ ہم لو گوں کواس سے بہر ہور فرمائے۔

بھائی! جب آدمی اطاعت و عبادت کرتا ہے اور مجاہدہ وریاضت میں مشغول رہتا ہے تواس سے دل میں ایک نور پیدا ہوتا ہے، اسی طرح معصیت سے دل میں ظلمت اور تاریکی پیدا ہوتی ہے، حق تعالی ارشاد فرماتے ہیں ﴿اللّٰهُ وَلَي اللّٰهِ اللّٰهِ وَلَى اللّٰهُ وَلَى اللّٰهُ تعالی الله تعالی الله والی اللّٰه والی الله تعالی الله تعالی الله تعالی الله والی کا ولی ہے جو ایمان لائے ، ان کو تاریکیوں سے نکال کریا بچا کر نورکی طرف لاتا ہے۔

اس سے معلوم ہوا کہ اللہ تعالی جس کے ولی ہو جاتے ہیں اس کو نور عطا فرماتے ہیں اس کی روشنی میں وہ خود بھی اللہ تعالیٰ کا راستہ طے کر تا ہے اور دوسروں کو بھی طے کراتا ہے۔

#### استغراقي كيفيت والا

#### کار نبوت انجام نھیں دیے سکتا

حضرت شخ عبدالقادر جیلانی رحمة الله علیه فرماتے ہیں که بعض اہل الله الله علیہ موتے ہیں که ان پراللہ کے ذکر سے ایک خاص کیفیت طاری ہو جاتی ہے

جس میں وہ مستفرق رہتے ہیں ان کو کسی کا ہوش نہیں رہتا پھر ان ہی میں سے جن سے اللہ تعالیٰ دین کی خدمت لینا چاہتے ہیں اور اللہ کے بندوں کو اللہ تعالیٰ تک پہنچانے کا کام سپر دکرنا چاہتے ہیں تواس کو ہوش میں لاتے ہیں، اس لئے کہ استفراتی کیفیت والا کار نبوت نہیں انجام دے سکتا کیوں کہ اس کے لئے کامل ہوش کی ضرورت ہے اس لئے اس کو ہوش میں لاکر اللہ تعالیٰ اپنی مخلوق کے در میان بھلادیتے ہیں اور بولئے کا حکم فرماتے ہیں پھر وہ اللہ کے حکم سے بولتا ہے تواس کے کلام سے لوگوں کے دل کی دنیا بدل جاتی ہے وہ ایسے مقام پر ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف بھی کامل توجہ اور حضور کی اس کو حاصل رہتی ہو تا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف بھی کامل توجہ اور حضور کی اس کو حاصل رہتی ہے اور ساتھ ہی ساتھ مخلوق کی طرف بھی متوجہ رہتا ہے اور لوگوں میں ملا جلار ہتا ہے ، حضور علیہ کی شان کا تو بو چھنا ہی کیا ہے ، یہ ان کے نائیون کا طال بیان کر رہا ہوں۔

### اس زمانه کا کیا حال هوگا ؟

حضرت غوث پاک برسہا برس تک مجاہدات میں رہے اور سکوت کی حالت میں وفت گذرانہ معلوم کتنے صحر ااور بیابان کی خاک چھانی، خلوت میں ذکر کرتے اور رات کی رات اللہ کی عبادت میں گذارتے رہے ،اس کے بعد جب بغداد تشریف لائے تو جمعہ کا دن تھا، بغداد کی جامع مسجد میں پہلا بیان آپ کا ہوااور لوگوں پر بہت اثر ہوا، جب وعظ کہنے کے لئے آپ تشریف لے جارہے تھے توراستہ میں ایک باغ کے اندر دیکھا کہ شیطان چاور اوڑھے ہوئے جارہے تھے توراستہ میں ایک باغ کے اندر دیکھا کہ شیطان چاور اوڑھے ہوئے

لیٹا ہے آپ نے اس سے پوچھاتم کون ہو؟ اس نے جواب دیا کہ میں اہلیس ہوں، آپ نے پوچھاکہ تم کو فرصت کیے مل گئی جواس قدر اطمینان سے سو رہے ہو؟ تو اس نے کہا اب تک میں نے بہت محنت کی اب بہت سے لوگوں کو کام پر لگا دیا ہے اس لئے سوچا کہ تھوڑا آرام کرلوں، تو حضرت نے فرمایا کہ تو جھوٹ کہتا ہے، پھر ڈانٹ کر فرمایا کہ بچ پچ بتلادے کہ تو یہاں کیوں بیٹھا ہے؟ تب اس نے کہا کہ حضرت! میرے بہت سے شاگر دعاء و مشاکخ کے لباس میں پیدا ہوگئے ہیں جو اللہ کے بندوں کو اللہ کی راہ سے بہکار ہے ہیں، اس سے معلوم ہوا کہ صرف علماء و مشاکخ کا لباس اختیار کر لینا اور منبر پر بیٹھ کر وعظ کہنے لگنا کافی نہیں، اس لئے کہ ہو سکتا ہے کہ اہلیس کا کام انجام دیتا ہواور وعظ کہنے لگنا کافی نہیں، اس لئے کہ ہو سکتا ہے کہ اہلیس کا کام انجام دیتا ہواور وعظ کہنے لگنا کافی ضف میں شار ہوتا ہو۔

اور جب غوث پاکؓ کے زمانہ کا یہ حال تھا تواب اس دور کا حال کیا ہوگا آپ خود سمجھ سکتے ہیں۔

حضرت غوث پاک فرماتے ہیں کہ اے اللہ! میں تو گو نگا تھا آپ مجھ کو مخلوق میں لائے اور مجھ سے بلوایا، سو، اُے اللہ! میرے بولنے میں اثر ہواور اس سے مخلوق کو نفع ہو تو خیر ، ورنہ مجھے اسی گمنامی میں لوٹاد یجئے۔

یہ بھی فرماتے ہیں کہ عالم بن جانے کے بعدیہ لازم نہیں کہ فور اُمنبر پر بیٹھ جائے اور وعظ کہنے لگے بلکہ عالم کے لئے بھی لازم اور ضروری ہے کہ پہلے اللہ والوں کے پاس جاکر دل کو درست کرے اور دل کودل بنائے تباس

کی زبان میں اثر ہو گا۔

میراا پناہی ایک شعرہے سنئے۔

دوستوا کچھ آسان نہیں ہے دل مشکل سے بنتا ہے دل

اور اہل اللہ کی خدمت میں جاکر دل بنتاہے۔

بعنایات حق وخاصان حق گرمکک باشدسیه مستش ورق

اور واقعی جب دل میں اللہ سے تعلق اور ان کے ساتھ نسبت حاصل

ہوجاتی ہے تو پھراس کا بولنااللہ کی طرف سے ہو تاہے جس سے سامعین پر

ایک خاص اثر ہو تاہے میں اس کی ایک مثال دیا کر تا ہوں اور بیر میں نے کسی

کتاب میں نہیں دیکھی ہے بلکہ اللہ تعالیٰ نے میرے دل میں اس کوڈالاہے ، کہ

جس طرح یانی کانل لگاہوا ہواور اس کے ینچے کوئی برتن رکھ کرٹونٹی کھول دی

جائے اور ابھی تھوڑا سایانی اس میں جمع ہو تو اس کو گرادے پھر جب تھوڑا جمع

ہو جائے تواس کو بھی گرادے،اسی طرح تھوڑا تھوڑایانی گرا تارہے تووہ برتن

تمھی بھرنے نہ پائے گااور اگر برتن کواسی طرح چھوڑ دیا جائے اور ٹونٹی سے پانی

اس میں بھر تارہے توایک وفت ایسا ہو گا کہ وہ برتن لبریز ہو کراس کے ہر

طرف سے پانی بہناشر وع ہو جائے گا،اور اب اس پانی کے بہنے میں برتن کے

اختیار کا کوئی د خل نہ ہوگا، بلکہ وہ پانی کور و کنا جاہے گا تب بھی نہ ر کے گا، بالکل

اسی طرح سے کچھ دِنوں تک ذکراللہ میں مشغول رہنے ، اللہ اللہ کرنے اور

بزرگوں کی صحبت میں رہنے کے بعد دل میں ایک خاص کیفیت پیدا ہوتی ہے

اور ایک خاص جذبہ اور داعیہ اجر تاہے اور بے اختیار ہو کر بولنے لگتاہے اور اس کا یہ بولنا اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہو تاہے، اس میں اس کے اختیار کا کچھ دخل نہیں ہو تا، وہ اپنی خواہش سے نہیں بولتا، بلکہ منجانب اللہ اس کی زبان پر قر آن وحدیث کی باتیں جاری کی جاتی ہیں اور اس سے مخلوق کو نفع پہنچتاہے۔ حضور اقد س علیہ کی شان میں اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں ہو مَا یَنْطِقُ عَنِ الْهَوٰی اِنْ هُو َ اِلّا وَحْیٌ یُوْحٰی کی یعنی وہ اپنی نفسانی خواہش سے باتیں نئیس بناتے بلکہ ان کا ارشاد فری وی ہے جوان پر بھیجی جاتی ہے۔

اس سے معلوم ہوا کہ آپ اپنی خواہش نفسانی سے نہیں بولتے تھے بلکہ جو کچھ فرماتے تھے دہ سب وحی ہوتی تھی،اللہ کی طرف سے بولتے تھے۔

اسی طرح جو عالم ربانی ہو تاہے اس کو بھی نیابتاً اس مقام سے پچھ حصہ ملتا ہے اور اس کی بھی شان یہی ہوتی ہے کہ وہ خواہش نفس سے نہیں بولتا بلکہ جو کچھ بولتا ہے وہ کتاب وسنت کے مطابق بولتا ہے جہاں اپنی مرضی ملایا اور دین میں اپنی رائے کوشامل کیا بس و ہیں سے گر اہی آئی۔

جتنے فرقے صحیح راستہ سے بہتے اور گراہ ہوئے وہ اسی خواہش نفسانی کی وجہ سے بہتے اس لئے اپنے نفس کو قابو میں کرنے اور خواہش کو چھوڑنے کی ضرورت ہے، اور اس کے لئے اہل اللہ کی صحبت اختیا کرنے کی ضرورت ہے، حضرت مولانا گنگوہ کی فرماتے ہیں کہ جس کو محض علم حاصل ہوااور علماء ربانی کی صحبت نہ حاصل ہوئی اس کے گراہی میں بڑنے کا اندیشہ ہے، اسی بنا پر علماء کی صحبت نہ حاصل ہوئی اس کے گراہی میں بڑنے کا اندیشہ ہے، اسی بنا پر علماء

با کمال نے ہر دور میں اولیاء کاملین کی طرف رجوع فرمایا ہے، چنانچہ خود حضرت مولانار شيد احمد صاحب منكوبيٌّ، مولانا قاسم صاحب نانوتويٌّ، مولانا اشر ف علی صاحب تھانویؓ نے حضرت حاجی امداداللہ صاحب مہاجر کیؓ کی طر ف رجوع فرمایا، اسی طرح مولا ناعبدالحی صاحب برمانپوریٌ، مولا نااساعیل شہید دہلویؓ نے حضرت سید صاحبؓ کی طرف رجوع فرمایا، اسی طرح ﷺ علوان حموی، شخ عباد ہ ماکئی، علامہ ابن حجر عسقلانی ٹنے حضرت شخ مدین کی طر ف رجوع فرمایا،اوران میں کاہر ایک اینے اپنے دور کاعالم ربانی اور شیخ کامل ہوا۔ للذا اہل اللہ کی صحبت کا بھی اہتمام کرنا جاہئے اور پچھ وقت نکال کر بزرگوں کی خدمت میں جانا جائے ،اسی سے کام بنتا ہے انہی بزرگان دین کی برکت ہے دل واقعی دل بنتاہے ان کی نگاہ واقعی کیمیااثر رکھتی ہے اور ناقص کو کامل بنادیت ہے، حضرت خواجہ صاحب مجذوب فرماتے ہیں۔ نا قص کواک نگاه میں کامل بنادیا مجدوب نارسیده کو واصل بنادیا اتنا ابھارا صدر افاضل بنادیا جس دل کوتم نے دیکھ لیادل بنادیا (خواجہ صاحبؓ کے ان اشعار کو حضرت اقدس کی زبان سے س کر مولانا ابرار الحق صاحب دامت بر کاتہم نے جوشر یک مجلس تھے ارشاد فر مایا کہ صدرا فاضل برایک واقعه یاد آیا،ایک د فعه حضرت خواجه عزیزالحن صاحبً اعظم گڈھ دار المصنفین میں تشریف لے گئے، وہاں حضرت حکیم الامتؓ کے اور خلفاء بھی تشریف رکھتے تھے، مثلاً ڈاکٹر عبدالحی صاحبؒ،علامہ سید سلیمان

ندوی ، حضرت مولانا شاہ عبدالغنی پھولپوری ، حضرت مولانا شاہ وصی اللہ صاحب فتحوری ، یہ سب حضرات تشریف فرماتھ ، مگر صاحب مجلس خواجہ صاحب ، بی ہوتے تھے ، یہ سب حضرات خاموش رہتے اور خواجہ صاحب ، متکلم صاحب ، بی ہوتے تھے ، یہ سب حضرات خاموش رہتے اور خواجہ صاحب ، متکلم رہتے ، حضرت خواجہ صاحب کی ایک خصوصیت یہ تھی کہ اور حضرات تو حضرت تھانوی کی باتیں اپنے لفظوں میں سناتے تھے مگر خواجہ صاحب روایت باللفظ فرماتے تھے ، یعنی حضرت کی باتیں حضرت ہی کے الفاظ میں نقل فرماتے تھے ، اس لئے جب خواجہ صاحب کی باتیں حضرت ہی کے الفاظ میں نقل فرماتے مطرف متوجہ رہتے اور ان کی باتیں شوق سے سنتے تھے اور محظوظ و متائز ہوتے طرف متوجہ رہتے اور ان کی باتیں شوق سے سنتے تھے اور محظوظ و متائز ہوتے تھے ، اسی کو حضرت خواجہ صاحب فرمارہ ہیں ۔

اتنا ابھارا صدر افاضل بنادیا جس دل کوتم نے دیکھ لیادل بنادیا سیحان اللہ! اہل اللہ کی نظر کیمیااٹرانسان کوکہاں سے کہاں تک پہنچادیتی ہے۔ اس کے بعد محترم کامل صاحب نے مندر جہ ذیل غزل "عرفان محبت" سے بڑھ کر سنائی، پھر حضرت کی دعایر مجلس ختم ہوئی۔

(غزل آئنده صفحه پرملاحظه ہو)

# لا مجھ کود کھا،ان کی طرح کوئی اگرہے

# صحابه كرام : حق كامعيار

# اقتناس

حضرات صحابہؓ نے قیامت تک کے لئے الیانمونہ پیش فرمادیا ہے کہ اگر اس کو ہم پیش نظر رکھیں اور ان کے حالات کو غور سے پڑھیں تو دل کی دنیابدل جائے ،ان کی زندگی پر غور کرنے سے بخوبی معلوم ہو جائے گاکہ ان حضرات کے نزد یک دنیاکا فانی ہونا، آخرت کا باقی ہونااور حق تعالیٰ کا کار ساز ہو نااور اینا لاشکی محض ہونا،ان سب چيزوں کا ان کو کامل يقين تھا، وہ پيه سجھتے تھے اور يقين ر کھتے تھے کہ بید دنیا فناہونے والی ہے اور آخرت باقی رہنے والی ہے،اسی بنایرانہوں نے وہ طریقہ اختیار کیاجس سے الله اور رسول راضی ہوں اور اپنی مرضی کواللہ کی مرضی میں فنا کر دیا، جس سے ان کو پیر مقام حاصل ہوا کہ اللہ ان سے راضی ہو ااور وہ اللہ ہے راضی ہوئے۔ أَلْحَمْدُ لِلهِ ! نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغُفِرُهُ وَنُؤْمِنُ بِهِ وَ نَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ، وَنَعُوْدُ بِاللهِ مِنْ شُرُوْرِ أَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلاَ مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُضْلِلْهُ فَلاَ هَادِي لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لَآالِهُ اللهُ اللهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُوْلُهُ، وَصَلَى اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكُ وَسَلَّمَ تَسْلِيْما كَثِيْراً ءَأَمَّا بَعْدُ!

#### مؤمن کی شان

ارشاد فرمایا کہ سنتے! ہم لوگ وعظ کی مجلسوں میں علماءر بانیین کا بیان سننے

کے لئے جمع ہوتے ہیں اور ان کی باتوں کو سنتے ہیں، تو یہ بھی بہت بڑی نعمت

ہے کہ سننے کی توفیق ہو مگر محض سننا ہی کافی نہیں بلکہ اس سے اصل مقصود
عمل کرنا ہے اور اپنی زندگی کو اسی سانچے میں ڈھالنا ہے اور قرآن وحدیث
کے مطابق اپنے کو بنانا ہے، مؤمن کی شان یہی ہے کہ اللہ ورسول کی باتوں کو
سن کر اس کی تصدیق کرے اور اسی کے مطابق اپنی زندگی بناوے اور اپنے کو
اسلامی سانچے میں ڈھالنے کی سعی و کو شش کرے۔

#### تقوی کی ایک علامت

ہارے سامنے صحابہ کرام کی زندگی موجود ہے کتابوں میں ان کے حالات درج ہیں جو ہمارے لئے اسو ہُ حسنہ اور بہترین نمونہ ہے، وہ اللہ ورسول کے حکموں کو سن کر ﴿ سَمِعْنَا وَ أَطَعْنَا ﴾ کہتے تھے اور جو کچھ حضور علیہ کی زبان مبارک سے سنتے اس پر بجان ودل عمل کرتے تھے، یہ حضرات نمی کریم حالاتہ کی صحبت میں رہے ، حضور علیہ کی زیارت سے مشرف ہوئے ، آپ علیہ کے ساتھ نمازیں پڑھیں، آپ کے ساتھ جہاد میں شریک رہے، حضور اقد س عليلة كي مجلس ميں حضرات صحابةٌ اس طرح بيٹھتے تھے كہ گوياان کے سروں پر چڑیاں بیٹھی ہوئی ہوں اور اس قدر ادب ان پر غالب تھا کہ سامنے بلند آواز ہے بولتے نہیں تھے،اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں ﴿إِنَّ الَّذِيْنَ يَغُضُّونَ أَصْوَاتَهُمْ عِنْدَ رَسُوْلِ اللَّهِ أُولَئِكَ الَّذِيْنَ امْتَحَنَ اللَّهُ قُلُوْبَهُمْ لِلتَّقْولَى لَهُمْ مَّغْفِرَةٌ وَّ أَجْرٌ عَظِيْمٌ ﴾ ليني بينك جولوك ابني آوازول كو ر سول الله علیہ کے سامنے بیت رکھتے ہیں یہ وہ لوگ ہیں جن کے قلوب کو الله تعالیٰ نے تقویٰ کے لئے خالص کردیّا ان لوگوں کے لئے مغفرت اور اجر عظیم ہے۔

ان آیات میں اللہ تعالیٰ حضرات صحابہؓ کی اس بات پر مدح فرمارہے ہیں کہ اپنی آواز کور سول اللہ علیہ کے نزدیک بیت رکھتے ہیں اور اس کوان کے تقویٰ کی علامت اور عنداللہ اجرعظیم کے استحقاق کا سبب قرار دے رہے ہیں

ان آیات کاشان نزول پیرے کہ:

#### شان نزول

ایک مرتبہ قبیلہ بنو تمیم کے لوگ آنخضرت علیہ کی خدمت میں حاضر ہوئے یہ بات زیر غور تھی کہ اس قبیلہ پر حاکم کس کو بنایا جائے ؟ حضرت ابو یکر صدیق رضی اللہ عنہ نے قعقاع ابن معبد کی نسبت رائے دی اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اقرع ابن حابس کے متعلق رائے دی ، اس معاملہ میں حضرت ابو بکر وعمر رضی اللہ عنہ کے مابین آپ کی مجلس میں گفتگو ہوگئی اور گفتگو بڑھ کردونوں کی آوازیں بلند ہو گئیں اس بریہ آیات نازل ہو کیں :

﴿ يَا يُنِهَا الَّذِيْنَ امَنُوْا لَا تَرْفَعُوْا اَصْوَاتَكُمْ فَوقَ صَوْتِ النَّبِيِ وَ لَا تَجْهَرُوْا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ اَنْ تَحْبَطَ اَعْمَالُكُمْ وَانْتُمْ لَا تَحْبَطُ اَغْ مَالُكُمْ وَانْتُمْ لَا تَحْبَطُ اَغُ مَالُكُمْ وَانْتُمْ لَا تَحْبَطُ اللهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ اللهِ إِنَى آوازِي يَغْمِر عَلِي كَلَ آواز سے بلند لا تَشْعُرُونَ ﴾ اے ایمان والو! تم این آوازی پغیر علی کی آواز سے بلند مت کیا کرو اور نہ ان سے ایسے کیل کر بولا کرو جیسے آپی میں کیل کر بولا کرو جیسے آپی میں کیل کر بولا کرو جیسے آپی میں کیل کر بولا کر چین تمہارے اعمال برباد ہوجائیں اور تم کو خبر بھی نہ ہو۔

#### آداب مجلس نبوی

حضرت مولانا مفتی شفیع صاحب اپنی تغییر "معارف القرآن" میں اس آیت کے تحت ارقام فرماتے ہیں کہ "بید وسرا ادب مجلس نبوی کا بیان کیا گیا ہے کہ رسول اللہ علی کے سامنے آپ کی آواز سے زیادہ آواز بلند کرنا، یا بلند آواز سے اس طرح گفتگو کرنا جیسے آپس میں ایک دوسرے سے بے محابا کیا کرتے سامنے میں ایک دوسرے سے بے محابا کیا کرتے

ہیں ایک قتم کی بے ادبی اور گتاخی ہے۔

# صحابهٔ کرامٌ اور مجلس نبوی

چنانچہ اس آیت کے نزول سے صحابہ کرام گایہ حال ہو گیا کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے عرض کیا کہ یار سول اللہ!اللہ کی قتم ہے کہ اب مرتے دم تک آپ سے اس طرح بولوں گا جیسے کوئی کسی سے سرگوشی کر تاہو، اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ اس قدر آہتہ بولنے لگے کہ بعض او قات دوبارہ پوچھنا پڑتا تھا (کذافی الصحاح) اور حضرت ثابت ابن قیس طبعی طور پر بہت بلند آواز تھے یہ آیت س کر بہت ڈرے اور روئے اور اپنی آواز کو گھٹایا۔

قاضی ابو بکر ابن عربی نے فرمایا کہ رسول اللہ علیہ کی تعظیم اور ادب آپ کی وفات کے بعد بھی ایسا ہی واجب ہے جیسا کہ آپ کی حیات میں تھا، اسی لئے بعض علماء نے فرمایا کہ آپ کی قبر شریف کے سامنے بھی زیادہ بلند آواز سے سلام وکلام کرناادب کے خلاف ہے۔

## مجلس حدیث بھی مجلس نبوی کی قائم مقام

اسی طرح جس مجلس میں رسول اللہ علیہ کی احادیث پڑھی یا بیان کی جارہی ہوں اس میں بھی شور وشغب کرنا ہے ادبی ہے کیونکہ آپ کا کلام جس وقت آپ کی زبان مبارک سے ادا ہور ہا ہواس وقت سب کے لئے خاموش ہو کر سننا واجب اور ضروری تھااسی طرح بعد وفات جس مجلس میں آپ کا کلام سنایاجا تا ہو وہاں شور وشغب کرنا ہے ادبی ہے۔ انتہی

# صحابهٔ کرام کا طغرائے امتیاز

حضرات سحابہؓ نے قیامت تک کے لئے ایسانمونہ پیش فرمادیاہے کہ اگر اس کو ہم پیش نظر رکھیں اور ان کے حالات کو غور سے پڑھیں توول کی دنیابدل جائے،ان کی زندگی پر غور کرنے سے بخو بی معلوم ہو جائے گا کہ ان حضرات کے نزدیک دنیا کا فانی ہونا، آخرت کا باقی ہونااور حق تعالیٰ کا کار ساز ہونااور اینا لاشئ محض ہونا، ان سب چیزوں کا ان کو کامل یقین تھا، وہ پیہ سمجھتے تھے اور یقین رکھتے تھے کہ بیرد نیافنا ہونے والی ہے اور آخرت باقی رہنے والی ہے ، اسی بنایرانہوں نے وہ طریقہ اختیار کیا جس سے اللہ اور رسول راضی ہوں اور اپنی مرضی کواللہ کی مرضی میں فنا کر دیا، جس سے ان کو بیہ مقام حاصل ہوا کہ اللہ ان ي راضى موااور وهالله سے راضى موئ ﴿ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَ رَضُوا عَنْهُ ﴾ وه الله ورسول كي بربات ير ﴿ سَمِعْنَا وَ أَطَعْنَا ﴾ كمت سے ، الله ورسول كي با توں کو سننااور مانناان کا طغرائے امتیاز تھا، خود اللہ تعالیٰ نے اس بات پر ان کی مدح فرمائی ہے۔

#### سننے کے لئے ماننا لازم ھے

بھائی سنواسننے کے لئے مانالازم ہے،اس کئے کہ جس نے سنااس نے مانا اور جس نے نہیں مانا گویااس نے سناہی نہیں، لہذا ہماری مجلسوں میں جو کچھ بیان کیا جاتا ہے، خواہ وہ منظوم ہویا غیر منظوم یہ دین کی دعوت ہے اس کو غور سے اور توجہ کے ساتھ سنیں اور یہ سمجھیں کہ یہ دنیا مٹ جانے والی ہے اور آخرت باقی رہنے والی ہے، اس کے بعد قیامت کے دن سوائے اعمال صالحہ کا کے کوئی چیز کام آنے والی نہیں ہے، اس لئے جس قدر ہوسکے اعمال صالحہ کا اہتمام کریں۔

### نظر اپنی پسند اپنی نھیں ھوتی محبت میں

اسی طرح قرآن پاک اللہ تعالیٰ کا مقد س کلام ہے، اس کی تلاوت کرنا،
اس کے احکام پر عمل کرنااوراس کے مطابق اپنی زندگی گذارنا، یہ مومن کاکام
ہے اور یہی زندگی کا اصل مقصد ہے کہ اللہ ورسول سے ایسی محبت پیدا ہو جس
کی وجہ سے اپنی مرضی کو، اپنی رائے کو اور پیند و چاہت کو مٹاکر اللہ ورسول کی
مرضی میں فنا ہو جائے، میر ااپنا ہی ایک شعر ہے۔

نظر ان کی نظر اپنی پیند ان کی پیند اپنی نظر اینی پیند اینی نہیں ہوتی محبت میں

اسی طرح مومن کی شان میہ بھی ہے کہ آخرت کا یقین کامل رکھے اور اس کی تیاری میں لگارہے اللہ تعالی متقیوں کی صفات میں ارشاد فرماتے ہیں ﴿وَ بِالْآخِرَةِ هُمْ مُوْقِنُوْنَ﴾ اور آخرت پر بھی وہ لوگ یقین رکھتے ہیں۔

#### آخرت کا ساتھی

حدیث شریف میں آیاہے کہ انسان کا تعلق تین چیزوں سے ہے،مال، اہل وعیال اور اعمال، مال سے بھی آدمی کو محبت ہوتی ہے اور اس کی بھی دنیا میں ضرورت ہے، اس کو حاصل کرنا منع نہیں اگر شریعت کے مطابق جائز طریقہ سے حاصل کریں، البتہ ناجائز طریقہ سے مال حاصل کرنا جیسے رشوت ہے، غصب ہے، سرقہ ہے، یہ جائز نہیں، اس سے پر ہیز کرنا چاہئے۔
بہر حال آدمی کا تعلق مال، اہل وعیال اور اعمال تیزوں سے ہے، ان میں سے دو ساتھی یعنی مال اور اہل وعیال قبر تک پہنچا کرواپس چلے آتے ہیں مگر اعمال قبر میں بھی ساتھ دہنے والے ہیں اور مؤمن کا عمل قبر میں اس سے کہتا ہے کہ تمہارے دوساتھیوں نے تمہار اساتھ چھوڑ دیا اور میں تمہارے ساتھ ہوں حالا نکہ میری طرف تمہاری توجہ کم تھی۔

پس معلوم ہوا کہ سب سے زیادہ اہتمام کی چیز اعمال ہیں، دنیامیں رہ کر مال حاصل کرنے کے طریقے جو جائز ہیں ان کو اختیار کرسکتے ہیں، تجارت، زراعت، ملاز مت، جو چاہیں اختیار کریں مگراعمال سے غافل نہ ہوں، آخرت میں اعمال ہی کام آنے والے ہیں، مال سے متعلق بھی احکام ہیں، ان کو علاء سے دریافت کریں اور پوچھ پوچھ کراسی کے مطابق عمل کریں، اسی طرح اعمال میں بھی اس کا لحاظ کریں کہ ہمار اہر عمل سنت کے مطابق ہو، نیکی دراصل وہی ہے جو سنت کے مطابق ہو، اگر کوئی شخص خلاف سنت پہاڑ کے برابر بھی عمل کرے تواللہ ورسول کے نزدیک اس کی کوئی قیت نہیں۔

## عقل کو رخصت کردینے والی بلا

پس اعمال میں بھی اس کا لحاظ ضروری ہے کہ اس میں ریاوسمعہ کاد خل نہ ہو، اور کسی عمل میں بدعت شامل نہ ہو، بدعت ایسی بری بلاہے کہ اس کے ساتھ کوئی عمل قبول نہیں ہوتا نہ نماز قبول ہوتی ہے نہ جج، نہ زکوۃ، نہ روزہ، بدعت ایسی بری بلاہے کہ جس جگہ داخل ہوتی ہے وہاں سے عقل کو بھی رخصت کر دیتی ہے لہذا بدعت سے اجتناب کی ہر امر میں سعی کرنی چاہئے۔

# ایک ضروری گذارش

اور اپنے جملہ اطوار وعادات میں لیمی کھانے پینے میں، لینے دیے میں، شادی عمی میں غرض جملہ امور میں اتباع سنت کا اہتمام کرنا چاہئے، آج کل شادیوں اور تقریبات میں عام طور پر جو خرافات ہوتی ہیں ان سب سے بجیں ، آپ د کیھتے ہوں گے کہ شادیوں میں عموماً باجا ہو تا ہے حالا نکہ باجا بالکل حرام ہے تمام فقہاء اس بات پر متفق ہیں کہ مزامیر حرام ہیں، اس لئے ان خرافات سے خود بھی احراز کرنا چاہئے،اور جولوگ اس میں مبتلا ہیں ان کو بھی روکنا چاہئے۔

## اعمال کے قبول ہونے کی دو شرطیں

ہمارے اکا بر لکھتے ہیں کہ اعمال کے قبول ہونے کی دو شرطیں ہیں ایک تو

یہ کہ وہ عمل سنت کے مطابق ہو، دوسرے یہ کہ وہ اللہ ہی کے لئے ہو، مو من

کو ہر وقت یہ فکر رہنی چاہئے کہ ہمارا جو قدم اٹھے وہ شریعت و سنت کے مطابق
اور اللہ ورسول کی مرضی کے موافق اٹھے، اتباع سنت پر ابھار نے کے لئے جس
طرح اللہ ورسول کی محبت ضروری ہے اسی طرح خوف بھی ضروری ہے۔
جب آدمی کے دل میں اللہ تعالی کا خوف آ جا تا ہے تو سنت کا اتباع آسان
ہو جا تا ہے اور آدمی کا ہر قدم سنت کے مطابق اٹھنے لگتا ہے، صحابۂ کر ام شکے

اندر حضورا قدس علیقی کے فیض صحبت سے یہی خوف پیدا ہو گیاتھا جس کی وجہ سے وہ ہر وقت لرزاں وتر ساں رہتے تھے خود نمی کریم علیقی کے حالات میں غور کیجئے تو آپ کو حضور علیقی کے خوف کا بخولی اندازہ ہوگا۔

# غیراللہ کی هیبت دل سے نکالنے کا نسخہ

صحابۂ کرامؓ کی شان ہے تھی کہ پھٹے پرانے اور پیو ند دار کپڑوں میں رہنے

کے باوجود دل میں اللہ ورسول کی محبت جگہ کئے ہوئے تھی ان کو اللہ ورسول

کے مقابلہ میں کسی چیز کی پرواہ نہ تھی اور خداسے تعلق کی وجہ سے ان کے قلب
میں الیمی قوت تھی کہ کسر کی وقیصر سے مقابلہ کاعزم رکھتے تھے اور بڑی سے بڑی
طاقتور حکومتوں سے ذرہ برابر نہیں ڈرتے تھے جس دل میں اللہ کاخوف اور اللہ

کے رسول کی محبت گھر کرلیتی ہے اس کا یہی حال ہوتا ہے کہ غیر اللہ کی ہیبت اس

# کبھی اہل ایماں کی پھچان یہ تھی

عرصہ کی بات ہے میں نے ایک کتاب میں صحابہ کرام کے بارے میں چند اشعار لکھے ہوئے ویکھیے تھے جس میں انکی شان کاخوب ہی نقشہ کھینچاہے ، سنئے ۔
عباؤں میں پیوند، پھر شکم پر قدم کے تلے تابج کسر گاوقیھر غذا نانِ بُو، وہ بھی کمتر میسر گرہاتھ میں زور تسخیر خیبر میسر گرہاتھ میں زور تسخیر خیبر بھی اہل اسلام کی شان میہ تھی جھی اہل اسلام کی شان میہ تھی حضرت فاروق اعظم کی شان کیا تھی ، امیر المومنین ہونے کے بادجود

صحابه كراممٌ :حق كامعيار

آپ کے کیڑوں پر پیوند ہوتے تھے، بات یہ تھی کہ ان حضرات کے قلوب میں آخرت کا یقین اور جنت ودوزخ کا یقین گھر کئے ہوئے تھا، اسی طرح اللہ تعالیٰ سے ایسا تعلق تھا کہ وہ دنیا اور اہل دنیا سے مستغنی رہتے تھے اور باوجود معمولی کیڑوں میں رہنے کے منجانب اللہ ان کوالیار عب عطا کیا گیا تھا کہ سارے عالم میں ان کا دبد بہ تھا۔

حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا ایک مشہور واقعہ ہے کہ آپ کے دورخلافت میں سلمانوں کے لشکر نے جب بیت المقدس کا محاصرہ کیا تواہل شہر نے کہا کہ تم اینے خلیفہ کو بلاؤ، ہماری کتاب میں ان کا حلیہ لکھا ہواہے اگر مطابق ہو جائے تو ہم بغیر جنگ کئے ہوئے ہی قلعہ کادر وازہ کھول دیں گے اور شہر تمہارے حوالہ کر دیں گے، چنانچہ مسلمانوں کے سپہ سالار حضرت ابوعبیدہ ابن الجراح نے خلیفة المسلمین حضرت عمرابن خطاب رضی الله عنه کے پاس بیراطلاع بھیجی تو آپ بیت المقدس کے لئے روانہ ہوگئے، بوقت روانگی آپ کا بیہ حال تھا کہ پیوند لگے ہوئے معمولی کپڑے زیب تن فرمائے ہوئے تھے اور اونٹ پر سوار تھے، یہ دیکھ کراسلامی سپہ سالاروں نے آپ ہے درخواست کی اور عرض کیا کہ آپ مسلمانوں کے خلیفہ ہیں لہذا اچھے اور صاف کیڑے پہن لیں اور گھوڑے پر سوار ہو کر تشریف لے چلیں ، حضرت عمرؓ نے لو گوں کی اس در خواست پر کیڑے بدل لئے اور اونٹ سے اتر کر گھوڑے پر سوار ہوگئے مگر ا بھی چند قدم ہی چلے تھے کہ فرمانے لگے کہ میرانفس ان چیزوں کی وجہ سے

متغیر ہور ہاہے لاؤ میرے پرانے کپڑے اور میر ااونٹ، میں اسی پر چلوں گااور یہ فرمایا:

"نُحْنُ قَوْمٌ أَعَزَّنَا اللَّهُ بِالْإِسْلَامِ"

یعنی ہم وہ قوم ہیں جنہیں اللہ تعالی نے اسلام کے ذریعہ عزت دی ہے وہی ہمارے لئے کافی ہے، یہ فرمایا اور پھر وہی پیوند دار کیڑے ہمان لئے اور اونٹ پر سوار ہو کر تشریف لے گئے آپ کے ہمراہ ایک غلام تھا اس سے یہ طے فرمایا کہ ایک منزل تک میں سوار ہو کر چلول گا اور تم اونٹ کی نکیل پکڑ کر چلوگ اور میں نکیل پکڑ کر چلولگا، چلاگے اور ایک منزل تم سوار ہو کر چلو گے اور میں نکیل پکڑ کر چلولگا، چنانچہ اس کے مطابق منزل بہ منزل سفر طے ہو تار ہاجب آخری منزل آئی تو اس وقت غلام کے اونٹ پر بیٹھنے کی باری تھی، غلام نے عرض کیا کہ حضرت اب مناسب یہی معلوم ہو تا ہے کہ آپ سوار ہو جائیں اور میں پیدل چلول گر آپ نے فرمایا کہ نہیں ایسانہ کروں گا کیونکہ یہ خلاف عدل ہے۔ حضرت اب مناسب یہی معلوم ہو تا ہے کہ آپ سوار ہو جائیں اور میں پیدل چلول گر آپ نے فرمایا کہ نہیں ایسانہ کروں گا کیونکہ یہ خلاف عدل ہے۔ سوان اللہ! یہ تھا عدل فاروق کہ اسے غلام کے ساتھ باوجود اس کی ساتھ بیں باوجود اس کے ساتھ باوجود اس کے

سجان اللہ! یہ تھا عدل فاروقی کہ اپنے غلام کے ساتھ باوجود اس کے اصرار کے خلاف انصاف قدم رکھنا گوارہ نہ فرمایا۔

الغرض اس طرح سے آپ قلعہ کے سامنے پہنچ کہ غلام اونٹ پر سوار تھا اور آپ اس اونٹ کی نکیل پکڑے پیدل چل رہے تھے، مخالفین نے قلعہ کے اور آپ اس اونٹ کی نکیل پکڑے پیدل چل رہے تھے، مخالفین نے قلعہ کے اور اوپر سے آپ کے حلیہ کو کتابوں میں لکھا تھا کہ ایسے ایسے کپڑے ہول گے اور بالنَّعْلُ" یہی حلیہ ان کی کتابوں میں لکھا تھا کہ ایسے ایسے کپڑے ہول گے اور

اونٹ کی سواری پر اس طرح آویں گے کہ ان کا غلام اونٹ پر سوار ہو گااور خود اس کی تکیل پکڑے ہوئے پیدل چل رہے ہول گے۔

بس اہل شہر نے ان کو دیکھتے ہی قلعہ کا در وازہ کھول دیا اور شہر مسلمانوں کے سیر د کر دیا۔

اللہ اکبر! حضرت فاروق اعظم کے اخلاص کی بیہ برکت تھی جو ظاہر ہوئی،
یہ معمولی اخلاص کی بات نہیں کہ امیر المونین ہو کراس سادگی پر قناعت فرماتے
سے اور اچھے اچھے کیڑوں کی وجہ سے جب نفس کو ذراسی حرکت ہوئی فور اًاس
کو اتار کر پھینکا، اور کیا ٹھکانہ ہے اس اخلاص کا کہ اسی پر اکتفا نہیں کیا بلکہ
بلا تکلف اس کو ظاہر بھی فرمادیا کہ میرے نفس میں عمدہ جوڑے اور گھوڑے کی
وجہ سے تغیر پیدا ہونے لگا ہے کام ہر ایک کے لئے آسان نہیں ہیہ وہی شخف
کر سکتا ہے جس کی نظر مخلوق سے ہٹ چکی ہواور اللہ کی مرضی میں اپنی مرضی کو
فناکر حکا ہو

### عبدیت و تواضع کا مجسم نمونه

اس واقعہ کی مناسبت سے ایک دوسر اواقعہ قاری محمد طیب صاحب رحمة اللہ علیہ مہتم دار العلوم دیوبند کایاد آگیا، اس کو نقل کر تا ہوں، اب سے تقریباً چالیس سال قبل کا واقعہ ہے کہ قصبہ مئو آئمہ ضلع اللہ آباد میں ایک بہت بڑا جلسہ "احناف کا نفرنس" کے نام سے منعقد ہوا تھا جس میں ہندوستان کے مشہور چوٹی کے علاء تشریف لائے تھے مولانا عبدالشکور صاحب لکھنوگ،

مولانا ابوالو فا صاحب شاہجہانبوری، مولانا حبیب الرحمٰن صاحب اعظمیؓ اور دوسرے بہت سے علماء تشریف لائے تھے جمعہ کادن تھا، نماز جمعہ کی امامت حضرت مولانا قاری طیب صاحبؓ نے فرمائی اور جلسہ کاصدر بھی انہی کو مقرر کیا گیا، پہلے معذرت فرمائی اس کے بعد تشریف لائے اور کرسی صدارت پر بیٹھنے کے بعد ارشاد فرمایا کہ اس وقت اکابر کی موجودگی میں کرسی صدارت پر بیٹھنے کی ہمت نہ ہوتی تھی مگر امتثالاً للامر بیٹھ گیااور پھر ایک واقعہ یاد آیا جس سے مجھے تسلی ہوگئی۔

اس کے بعد حضرت مہتم صاحب نے حضرت عمر کامندرجہ بالا واقعہ ذکر فرمایا پھر ارشاد فرمایا کہ آپ انصاف سے بتلائیں جس وقت ان کاغلام اونٹ پر سوار ہو تا اور خود وہ نکیل پکڑ کر پیدل چلتے تھے اس وقت کیا اس غلام کے دل میں اس کاوسوسہ بھی آتا ہو گا کہ میں حضرت عمر سے افضل ہوں؟ ہر گر نہیں! اسی طرح یہاں سمجھ لیجئے کہ میری مثال اس وقت بالکل اسی غلام جیسی ہے اور جن اکا برنے مجھے یہاں بیٹھنے کا حکم فرمایا ان کی حیثیت فاروق اعظم جیسی ہے۔ جن اکا برنے مجھے یہاں بیٹھنے کا حکم فرمایا ان کی حیثیت فاروق اعظم جیسی ہے۔ اور سرحان اللہ! کیسی عمدہ تمثیل پیش فرمائی ،اس کو سن کر تمام علاء پھڑ ک التھے اور عش عش کرنے گئے ، مجھے بھی بہت پند آئی اور اس کو برابر بیان کیا کرتا ہوں، ان حضرات کی عجب شان تھی ، ان کو دیکھ کر اسلاف کی یاد تازہ ہو جاتی ہوں ، ان حضرات کی عجب شان تھی ، واقعی ان حضرات کے پیش نظر محض اللہ ورسول کی رضاو خوشنود کی ہوتی تھی ، واقعی ان حضرات کے پیش نظر محض اللہ ورسول کی رضاو خوشنود کی ہوتی تھی ، واقعی ان حضرات کے غیش نظر محض اللہ ورسول کی رضاو خوشنود کی ہوتی تھی ، واقعی ان حضرات کے غیش نظر محض اللہ ورسول کی رضاو خوشنود کی ہوتی تھی ، واقعی ان حضرات کے خوشنود کی ہوتی تھی ، واقعی ان حضرات کے بیش نظر محض اللہ ورسول کی رضاو خوشنود کی ہوتی تھی اور ان کو آخر ت کا ایسا بھین حاصل تھا کہ کسی وقت اس سے خفلت اور

ذهول نه هو تاتھا۔

بھائی! آخرت پریفین اور اللہ تعالیٰ کے سامنے پیشی کا یفین بہت ضروری ہے یہ دنیا چھوٹ جانے والی ہے اور یہاں کی بہار چندر وزہ ہے اس لئے آخرت کی فکر ہر مسلمان کو کرنا چاہئے اور آخرت میں کام آنے والی چیز اعمال صالحہ ہیں اس کا اہتمام کرنا چاہئے۔

#### وعظ منظوم

میری ایک نظم ہے جس میں پورا وعظ ہے ، حضرت مولانا ابرارالحق صاحب دامت برکاتہم تومیرے کلام کو وعظ منظوم فرماتے ہیں اب آپ اس نظم کے پچھا شعار ملاحظہ فرمائیں۔

خودی تمہاری مٹارہے ہیں تمہیں وہ اپنا بنارہے ہیں یہ رازتم پر عیال نہیں کیا؟ وہ خاک میں کیوں ملارہے ہیں یہ ظلم ہر گر نہیں ہے حضرت! یہ ہے محبت یہ ہم وہ سونے والوں کو اس ادا سے جگا رہے ہیں کہاں سے مقصود ہاتھ آئے جو راہ حق سے بھٹک گئے ہم کہاں تھا افسوس ہم کو جانا ، کہاں ہم افسوس جارہے ہیں خطا نہیں غیر کی ہرگز ، خطا ہے اپنی قصور اپنا خودا ہے ہاتھوں سے اپنی عزت خاک میں ہم ملارہے ہیں خودا ہے ہاتھوں سے اپنی عزت خاک میں ہم ملارہے ہیں خدا کے تم ہو خدا را محدا کو راضی کرو خدارا خدا سے جن کو سے بچھ محبت یہی صدا وہ لگارہے ہیں خدا سے جن کو سے بچھ محبت یہی صدا وہ لگارہے ہیں

اہل اللہ کا بہی کام ہے کہ اللہ کے بندوں کواللہ کی طرف متوجہ فرمائیں اور جب اللہ کی مربانی اور ان کی نظر کرم کسی پر ہو جاتی ہے تواس راہ کے موانع دور ہو جاتے ہیں اور اسی دنیا میں رہ کروہ اللہ تعالیٰ سے اپناضیح تعلق قائم کر لیتا ہے۔

# زندگی کا مقصد کیا ھے ؟

بھائی سنو! شریعت نے ہم کو اجازت دی ہے کہ بیوی بچوں کے حقوق اداکریں اور دنیا کے مشاغل تجارت، زراعت، ملاز مت اختیار کریں اور جائز طریع اور خرج کریں، لیکن زندگی کا مقصد یہ نہیں ہے یعنی اللہ تعالیٰ نے ہم کو دنیا میں محض اسی لئے نہیں بیدا فرمایا ہے، بلکہ ہم کو اپنی

عبادت، بندگی اور اپنی معرفت حاصل کرنے کے لئے بیدا فرمایا ہے، چنانچہ ارشاد فرماتے ہیں ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسَ اِلاَّ لِيَعْبُدُوْنِ ﴾ یعنی میں نے جن اور انسان کواس کئے بیدا کیا ہے تاکہ وہ میری عبادت کریں۔

حضرت عبداللدابن عباس اس آیت کی تفییر میں فرماتے ہیں کہ "آئی
لیکٹوفوْنِ" یعنی ہم نے جن وانس کواسی لئے پیدا کیا ہے کہ وہ ہماری معرفت حاصل کریں، پس انسان کوچاہئے کہ دنیا میں رہ کراللہ تعالیٰ کی معرفت حاصل کرے اور اس کا حصول اسی وقت آسان ہو تاہے جب کسی اللہ والے کی صحبت نصیب ہوتی ہے ، آدمی جب اللہ والوں کی صحبت میں صدق و خلوص کے ساتھ بیٹھتا ہے تو تمام موانع دور ہوجاتے ہیں اور آدمی کو وصول حاصل ہوجاتا ہے چنانچہ اسی نظم کایہ شعر ہے۔

بھے تھے کانٹے جو راہ میں وہ کرم سے اپنے ہٹا رہے ہیں پہنچ ہی جائیں گے ان کے در پر کہ اب وہ خود ہی بلارہے ہیں

# دین پر چلنا آسان هوجائے گا

جب الله تعالیٰ کسی بندے کو بنانا چاہتے ہیں تواسے کسی الله والے کے پاس جانے کی تو فیق عطا فرماتے ہیں، خوش بخت ہیں وہ حضرات جن کو اہل الله کی صحبت نصیب ہے، انہیں اس کی قدر کرنی چاہئے، اس نعمت کا شکر بجالا ناچاہئے، یہی حضرات طریق کے موافع سے باخبر ہوتے ہیں اور جولوگ ان سے تعلق رکھتے ہیں ان سے طریق کے موافع کو دور فرماتے رہتے ہیں، پس ہمیں چاہئے رکھتے ہیں ان سے طریق کے موافع کو دور فرماتے رہتے ہیں، پس ہمیں چاہئے

کہ اعمال صالحہ کا اہتمام کریں اور ذکر اللہ کی کثرت کریں اور وقت نکال کر مجھی کسی اللہ والے کی صحبت میں بھی ضرور جایا کریں، انشاء اللہ اس کی برکت سے دین پر چلنا آسان ہو جائے گااور نیکیوں کی توفیق ہوگی۔

آئ ہماری نگاہوں میں نیکیوں کی قدر و قیت نہیں ہے لیکن قیامت کے دن کام آنے والی چیز یہی نیکیاں ہیں، وہاں پر دنیااور دنیا کاساز وسامان، محل ومکان کوئی چیز کام نہیں آوے گی اس لئے جس قدر ممکن ہو نیکیوں کو جمع کرنے کی فکر کریں، نیکیوں کو جمع کرنے کی جگہ یہی دنیا ہے اس لئے کہ یہ دارالعمل ہے اور آخرت دارالجزاء ہے۔

#### اسلام کی ایک خصوصیت

حضور اکرم علی ارشاد فرماتے ہیں کہ "الدنیا مزدعة الآخرة" لین دنیا آخرت کی کھیتی ہے یہاں جو نیکی بوؤ کے اس کا ثمرہ آخرت میں پاؤ کے اب دنیا آخرت کی کھیتے ایک معمولی ساعمل ہے سلام کرنا "السلام علیکم" کہنے پر بیس نیکی مزید ملتی ہے۔ نیکیاں ملتی ہیں اور "ورحمة الله" پردس نیکی مزید ملتی ہے۔

صحابہ کرام گامعمول تھا کہ جب ایک دوسرے سے ملتے تھے تو آپس میں سلام کرتے تھے، اگر دیوار کی آڑسے ہو کرواپس آتے تو دوبارہ پھر سلام کرتے تھے، اگر ہم لوگ تھے، اس سلام کے ذریعہ سے نیکیوں کا کتنا ذخیرہ جمع کر لیتے تھے، اگر ہم لوگ سوچیں تواسلام کے ہر عمل میں خوبی ہی خوبی نظر آوے، معنی کے اعتبار سے بھی السلام علیم کیا خوب کلمہ ہے کہ "تم پر سلامتی ہو" ہر مذہب میں مختلف

کلمات سلام کے موقع پر کہے جاتے ہیں گرکسی ند ہب میں ایباسلام نہیں جو سلامتی کی دعا پر مشمل ہو، بہ اسلام کی خصوصیت ہے اور قرآن کی برکت ہے کہ حضور اقد س علیہ کے طفیل میں ہم کو ایباسلام ملاجو سلام بھی ہے اور اس میں دعا بھی شامل ہے، اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں ﴿وَإِذَا حُییّنُتُمْ بِتَحِیّةِ فَعَیْ اَللہ فَعَالَی ارشاد فرماتے ہیں ﴿وَإِذَا حُییّنُتُمْ بِتَحِیّةِ فَعَدَیْوْ ا بِاَحْسَنَ مِنْهَا اَوْ رُدُّوْهَا ﴾ لیمن اور جب تم کو کوئی (مشروع طور پر) فَعَدَیْوْ ا بِاَحْسَنَ مِنْهَا اَوْ رُدُّوْهَا ﴾ لیمن اور جب تم کو کوئی (مشروع طور پر) سلام کرے تو تم اس سلام سے اچھے الفاظ میں سلام کرو (لیمن جواب دو) یا (جواب میں) ویسے ہی الفاظ کہہ دو۔

#### خدا کو راضی کرو خدارا

بھائی! اللہ تعالیٰ نے ہم کو قلب و دماغ دیا ہے اور عقل عطافر مائی ہے تو اس لئے کہ ہم سوچیں اور غور کریں اور اللہ تعالیٰ کی مخلو قات و مصنوعات کو نظر عبرت سے دیکھیں اور ان سے اللہ تعالیٰ کی معرفت حاصل کریں، وہ آئکھ کس کام کی جس سے مصنوعات کو نظر عبرت سے نہ دیکھا جائے، وہ قلب و دماغ کس کام کی جس سے مصنوعات میں غور نہ کیا جائے، اور وہ عقل کس کام کی جس سے اللہ تعالیٰ کی معرفت نہ حاصل کی جائے۔

الله والے اس دنیا میں رہ کر الله تعالیٰ کی معرفت حاصل کرتے ہیں مشر کین کو آنکھ تھی اور وہ دیکھتے تھے مگر وہ دیکھنا کس کام کا جس نے ان کو اس بات پر آمادہ نہیں کیا کہ وہ سوچتے کہ ان مخلو قات کا کوئی پیدا کرنے والا ہے اور ان مصنوعات کا کوئی بنانے والاہے، اسی کو الله تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں اس

﴿ وَمَا خَلَقِتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسَ إِلاَّ لِيَعْبُدُونِ ﴾

﴿ اَفَلاَ يَنْظُرُونَ اِلٰمَى الْإِبل كَيْفَ خُلِقَتْ وَ اِلٰمَ اِلسَّمآءِ كَيْفَ رُفِعَتْ وَالِيَ الْجَبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ وَالِّي الْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ فَذَكِّرْ إنَّهَا أَنْتَ مُذَكِّرٌ ﴾ لعنى كياوه لوك اونث كو نهين ديكھتے كه كس طرح (عجيب طور پر) پیدا کیا گیاہے،اور آسان کو نہیں دیکھتے کہ کس طرح بلند کیا گیاہے اور یہاڑوں کو نہیں دیکھتے کہ کس طرح کھڑے کئے گئے،اور زمین کو نہیں دیکھتے کہ کس طرح بھائی گئی ہے ( یعنی ان چیزوں کو دیکھ کر قدرت الہیہ پر استدلال نہیں کرتے تاکہ اس کابعث یعنی قیامت پر قادر ہونا سمجھ لیتے اور شخصیص ان حار چیزوں کی اس لئے فرمائی کہ عرب کے لوگ اکثر جنگلوں میں چلتے پھرتے رہتے تھے،اس وقت ان کے سامنے اونٹ ہوتے تھے اور اوپر آسان اور پنچے ز مین اور اطراف میں بہاڑ ،اس لئے ان علامات میں غور کرنے کے لئے ارشاد فرمایا گیا،اور جب باوجود قیام دلائل کے غور نہیں کرتے) تو آپ بھی (ان کی فکر میں زیادہ نہ پڑیئے بلکہ صرف)نصیحت کر دیا پیچئے کیونکہ آپ تو بس صر ف نفیحت کرنے والے ہیں۔

اس طرح ارشاد فرمات بين ﴿إِنَّ فِيْ خَلْقِ السَّمُواْتِ وَ الْاَرْضِ وَ الْمَرْضِ وَ الْمَاتِ اللَّهَ قِياماً الْحَيْلاَفِ النَّهَ إِلَى الْمَالِ اللَّهَ قِياماً وَ النَّهَ اللَّهَ قِياماً وَ قَعُوْدًا وَ عَلَىٰ جُنُوْبِهِمْ وَ يَتَفَكَّرُوْنَ فِيْ خَلْقِ السَّمُواتِ وَ الْاَرْضِ وَ قَعُوْدًا وَ عَلَىٰ جُنُوْبِهِمْ وَ يَتَفَكَّرُوْنَ فِيْ خَلْقِ السَّمُواتِ وَ الْاَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطَلاً سُبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ لَهُ يَعَى بلاشِهِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطَلاً سُبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ لَهُ يَعِي بلاشِهِ

آسانوں اور زمین کے بنانے میں اور یکے بعد دیگرے رات اور دن کے آنے جانے میں دلائل ہیں اہل عقل کیلئے جن کی حالت سے ہے کہ وہ لوگ اللہ تعالیٰ کو یاد کرتے ہیں کھڑے بھی، لیٹے بھی، اور آسانوں اور زمین کے پیدا ہونے میں غور کرتے ہیں کہ اے ہمارے پروردگار! آپ نے ان سب کو لا یعنی پیدا نہیں کیا، ہم آپ کو منزہ (پاک) سمجھتے ہیں سو ہم کو عذاب دوزخ سے بچالیجئے۔

#### حصولِ معرفتِ خداوندی کس طرح ؟

قرآن پاک کو تدبر کے ساتھ پڑھیں تو اللہ تعالیٰ کی معرفت ہم کو حاصل ہو سکتی ہے اللہ تعالیٰ نے اپنی معرفت ہی کے لئے قرآن نازل فرمایا ہے مگراس کے لئے اس بات کی بھی ضرورت ہے کہ ایسے علماء جو متقی ہیں اور ان کے ول میں اللہ کاخوف ہے ان کی صحبت اختیار کی جائے ایسے علماء کی صحبت میں اگر بیٹھو گے تواللہ تعالیٰ اپنی محبت تمہارے دل میں ڈال دیں گے اور نیک میں اگر بیٹھو گے تواللہ تعالیٰ اپنی محبت تمہارے دل میں ڈال دیں گے اور نیک اعمال کی توفیق ہوگی۔

#### انبیاء کی بعثت کا مقصد

میں اکثر کہاکر تا ہوں کہ اللہ تعالیٰ نے مخلوق کی ہدایت کے لئے اپنی کتاب نازل فرمائی اور اس کے ساتھ انبیاء علیہم السلام کو اس لئے مبعوث فرمایا تاکہ مخلوق کو اللہ کی کتاب سمجھادیں اگر صرف کتاب نازل ہو جاتی اور انبیاء کرام مبعوث نہ ہوتے تو کسی کو ہدایت نہ ہوتی اس لئے صرف کتاب کو کانی سمجھنا

سراسر غلطی اور زبردست گراہی ہے، قرآن پاک حضور اقد سے اللہ ہوااور آپ نے اس کو سمجھا اور اس پر عمل کر کے دکھایا اور صحابہ کرام نے آپ کو دکھ کر دین سکھا اور ان احوال و کیفیات کے حامل ہے جن کور سول اللہ علیہ نے ان کی طرف منتقل فرمایا، اسی طرح صحابہ سے تابعین اور ان احوال ترج تابعین اور اولیاء تبح تابعین نے دین کو سکھا اور ہر زمانہ میں لوگوں نے علاء کاملین اور اولیاء کاملین سے دین کو سکھا ہے اور بہی طریقہ قیامت تک جاری رہے گا، کی وقت کا کاملین حضرات سے استغناء نہیں ہو سکتا، اسی لئے کہتا ہوں کہ بچھ وقت نکال کراہل اللہ کے پاس جاؤ، ان سے دین سکھو، اسی سے راستہ کھلے گا اور اعمال صالحہ کی توفیق ہوگی۔

# ایک قابل غور بات

اب ایک دوسری بات بیان کرنا چاہتا ہوں، ذرا غور سے سنیں! قرآن پاک میں اللہ تعالی نے مشرکین یا منا فقین کی جو صفات بیان فرمائی ہیں اگر وہی صفات ہمارے اندر پیدا ہو جائیں تو کیا ہے رونے کا مقام نہیں ہے؟ حق تعالی مشرکین کے بارے میں ارشاد فرماتے ہیں ﴿ وَلَقَدْ ذَرَانَا لِجَهَنَّمَ كَثِیْراً مِنَ الْجِنِ وَ الْإِنْسِ لَهُمْ قُلُوْبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا وَ لَهُمْ اعْيُنْ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَ لَهُمْ اخْدُنْ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا أُولِيْكَ كَالْانْعَامِ بَلْ هُمْ اَصَلُ اُولِیْكَ هُمُ الْفَافِلُونَ ﴾ یعن ہم نے ایسے بہت سے جن اور انسان دوز خ (ہی میں رہے) الْفَافِلُونَ ﴾ یعن ہم نے ایسے بہت سے جن اور انسان دوز خ (ہی میں رہے) کے لئے پیدا کے ہیں جن کے (ام کو تو) ول ہیں گرا ہے ہیں جن سے (حق

بات کو) نہیں سمجھتے (چونکہ اس کاارادہ ہی نہیں کرتے) اور جن کے نام کو تو اسکا کے نام کو تو اسکا کے طور پر کسی چیز کو) نہیں دیکھتے، اور جن کے نام کو تو کان ہیں مگر ایسے ہیں جن سے متوجہ ہو کر حق بات کو نہیں سنتے غرض یہ لوگ آخرت کی طرف سے بے توجہ ہونے میں چوپایوں کی طرح ہیں بلکہ یہ لوگ ان چوپایوں سے بھی زیادہ بے راہ ہیں کیونکہ یہ لوگ باوجود توجہ دلانے کے آخرت سے غافل ہیں۔

اب آپ بتلائے کہ اگر ہم قلوب سے نہ سوچیں اور آنکھوں سے جو چیز وکھنے کی ہے اسے نہ دیکھیں تو ہم اس آیت کا مصداق بن جائیں گے یا نہیں؟ خود فیصلہ کر لیجئے کہ ہم کس مقام پر ہیں، جو شخص قرآن پر اور اللہ پر ایمان رکھتا ہے اسے سوچنا پڑے گا کہ قرآن ہم سے کیا کہتا ہے اور اللہ تعالیٰ ہم سے کیا جہتا ہے اور اللہ تعالیٰ ہم سے کیا جہا ہے اور عقل و فہم عطا فرمائی ہے تو اسی لئے کہ چہا ہے ور فیم عطا فرمائی ہے تو اسی لئے کہ ہم سوچیں کہ دنیا میں کس لئے آئے ہیں اور ہماری زندگی کا کیا مقصد ہے؟ ہم سوچیں کہ دنیا میں کس لئے آئے ہیں اور ہماری زندگی کا کیا مقصد ہے؟ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں ﴿خَلَقَ لَکُمْ مَّا فِی الْاَرْ ضِ جَمِیْعاً ﷺ یعنی جو پہلے زمین میں ہے سب کا سب تمہارے نفع کے لئے پیدا فرمایا ہے۔

یہ آسمان وزین، شجر و حجر، دریا وسمندر، دنیا کی ساری چیزیں اللہ تعالیٰ نے ہمارے لئے پیدافر مائی ہیں، اللہ تعالیٰ نے ہمارے لئے پیدافر مائی ہیں، اللہ تعالیٰ نے ہم کو آئکھ دیا ہے جس سے ہم سنتے ہیں، کان دیا ہے جس سے ہم سنتے ہیں، زبان دیا ہے جس سے ہم بولتے ہیں، ہاتھ یاؤں دیا جس سے ہم چلتے پھرتے اور

ا پی ضروریات پوری کرتے ہیں، دماغ اور دل دیا جس سے ہم سوچتے ہیں، ان میں سے ہر ایک اتنی بڑی نعمت ہے جس کا شکر اداکر نے سے ہم قاصر ہیں، ان نعمتوں کی قدر اس وقت معلوم ہو گی جب خدانخواستد ان میں سے کوئی تلف ہوجائے، ہاتھ پاؤں برکار ہوجائیں، دماغ ماؤف ہوجائے تو کچھ نہیں کر سکتے، اللہ تعالی نے جوان سب نعمتوں کو محفوظ رکھا ہے یہ بھی ان کا بہت بڑا کرم ہے اللہ تعالی نے جوان سب نعمتوں کو محفوظ رکھا ہے یہ بھی ان کا بہت بڑا کرم ہے اس کی قدر کرنی چاہئے اور اس کا شکر ادا کرنا چاہئے۔

اسی طرح اللہ تعالیٰ نے ہمارے فاکدے کے لئے طرح طرح کے میوے اور ہر موسم میں رنگ برنگ کے پھل پیدا فرمائے ہیں، بیسب چیزیں حضرت انسان ہی کے لئے پیدائی گئی ہیں تو پھر سوچنے کی بات ہے کہ آخرانسان کو کس لئے پیدافر مایا ہے؟ تو س لیجئے کہ انسان کو اللہ تعالیٰ نے اپنے لئے پیدا فرمایا ہے چنانچہ خود ارشاد فرماتے ہیں ﴿وَ مَا حَلَقْتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسِ اِلاً لِيَعْبُدُوْنِ ﴾ پینی ہم نے جن اور انس کو اس لئے پیدا کیا ہے تاکہ ہماری عبادت کریں اور ہماری معرفت حاصل کریں۔

#### تعجب ھے کہ ھم کو عبرت نھیں ھوتی

پس ہم کو چاہئے کہ کسی وقت بیٹھ کر سوچیں کہ ہم دنیا میں جس مقصد کے لئے آئے ہیں اس کو کس قدر پورا کررہے ہیں ؟ اس لئے کہ دنیا میں ہمیشہ رہنے کے لئے نہیں آئے ہیں بلکہ یہاں سے ہم کو جانا ہے اور اس زندگی کا جواب دیناہے ،ہم روزانہ دیکھتے ہیں کہ لوگ اس دنیا کو چیوڑ کر بادہے ہیں ،

کتے لوگوں کو ہم نے اپنے ہاتھوں سے دفن کر دیا مگر تعجب ہے کہ ہم کو عبرت نہیں ہوتی اور یہ نہیں سوچتے کہ ہم پر بھی وہی وقت آنے والا ہے ، بھائی! عقل کا تقاضایہ تھا کہ سب کا موں سے الگ ہو کر تھوڑی دیرییٹھ کریہ سوچیں کہ جس مقصد کے لئے اللہ تعالی نے پیدا فرمایا ہے اس کو ہم پورا کر رہے ہیں یا منہیں ؟ کیاانصاف کا یہی تقاضا ہے کہ جس خالق ومالک نے ہم کو بیشار نعمیں عطافرمار کھی ہیں اس کی ہم نافرمانی کریں ؟

اور یہ بھی کوئی زندگی ہے کہ بھوک گلی کھانا کھالیا، نیند آئی سور ہے اور خواہشات نفسانی کا جو تقاضا ہوا اسے پورا کرلیا ؟ اگر اسی کو ہم نے زندگی کا مقصود اور حاصل سمجھا تو ہم میں اور جانوروں میں کیا فرق رہا؟ اور اگر ہم نے مال و دولت جمع کرلیا، دنیاوی ساز وسامان اکٹھا کرلیا، بہت سے محل ومکان بنالئے جب بھی زندگی کا مقصد نہیں پورا ہوا، آبی زندگی توکا فرکی زندگی ہوتی بنالئے جب بھی زندگی کا مقصد نہیں پورا ہوا، آبی زندگی توکا فرکی زندگی ہوتی ہے جس کے بارے میں اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿ کُلُوا وَ تَمَتَّعُوا قَلِیْلاً اِنَّکُمْ مُورِ مُورِ مُونَ ﴾ یعنی تھوڑے دن کھالواور نفع اٹھالویقیناً تم لوگ مجرم ہو۔

#### عادت کو عبادت کس طرح بنائیں؟

مومن کے کھانے اور کافر کے کھانے میں بہت فرق ہے، مومن اس لئے کھاتا ہے کہ طاعت وعبادت پر قوت حاصل کرے اگر ہم اس نیت سے کھائیں اور سنت کے مطابق کھائیں تو کھانے پر بھی ثواب ملے گا، تمام عادات میں اگر سنت کا کھاظ کیا جائے توعادات بھی عبادات بن جائیں گی۔

#### شریعت مطهره کا کمال

مثلاً جب استخاء كرنا مو تو پہلے دعا پڑھيں "اللّٰهُمَّ إِنِّى اَعُوْ ذُبِكَ مِنَ اللّٰهُمَّ إِنِّى اَعُوْ ذُبِكَ مِنَ الْخُبُثِ وَ الْخَبَائِثِ"اور بيت الخلاء ميں بائيں پاؤں سے داخل موں اور والسى ميں پہلے دامنا پاؤں باہر نكاليں اور دعا پڑھيں "الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِيْ اَذْهَبَ عَنِيْ مَا يُنْفَعُنِيْ" تو جتنا وقت استخاء ميں صرف مواوه سب عبادت ميں شار موگا، يہ بھی ہماری شريعت كا كمال ہے كہ اس ميں ہر چيز كى تعليم موجود ہے حتی كه اس ميں ہر چيز كى تعليم موجود ہے حتی كه اس ميں ہر خير كى تعليم موجود ہے حتی كه اس تجاء كر نے كا طريقة بھی بتلاديا گيا ہے۔

ایک صحابی سے سی یہودی نے ازراہ شمسخر کہاتھا کہ تبہارے نبی توالیہ بیں جواستنجاء کرنے کا طریقہ بتلاتے ہیں، توان صحابی نے جواب میں فرمایا کہ بیشک ہمارے نبی ایسے ہیں جوہر چیز کا طریقہ بتلاتے ہیں اور استنجاء کرنے کا طریقہ بھی بتلاتے ہیں کہ بائیس ہاتھ سے استنجاء کرواور پاک مٹی و پھر سے استنجاء کرواور پاک مٹی و پھر سے استنجاء کرواور پاک مٹی و پھر سے استنجاء کرو، لید، گو براور ہڈی سے استنجاء نہ کرو، اگر آپ اس کی تعلیم نہ فرماتے تو ہم کواستنجاء کرنا بھی نہ آتا۔

# اگر انسان کو اپنی معرفت هو تو ....

اے مسلمانو! اللہ تعالیٰ کے انعامات میں غور کرواور رسول اللہ علیہ کی تعلیمات کی قدر کرو، اللہ تعالیٰ نے آپ کورحمۃ للعالمین بناکر بھیجااور نہایت سہل اور آسان شریعت آپ کوعطا فرمائی، آپ حضرات کومعلوم ہے کہ شب معراج میں بچاس وقت کی نمازیں اور ایک سال کاروزہ فرض ہوا تھا، لیکن اللہ

کے رسول علیہ السلام کے فرمانے سے تخفیف کی در خواست کی توپانچ وفت کی نماز اور ایک ماہ کار وزہ باتی رکھا گیا، گراجر وثواب کے اعتبار سے بچاس ہی وفت کی نماز رہی، یہ کتنا بڑا انعام ہے، اسی طرح زکوۃ میں محض چالیہ بواں حصہ فرض کیا گیا، ان سب چیزوں میں غور کرنا چاہئے اس سے اللہ تعالی کی عنایت ورحمت کی معرفت ہوگی، اگر آدمی ان امور میں غور کرتا رہے تو اس کے نفس میں بھی بڑائی اور غرور و بیندارنہ پیڈا ہو، اگر انسان کو آئی معرفت ہو تو بھی دو تو د بیندی میں نہ ہتنا ہو۔

#### الله والوركي زبان ميں تاثير هوتي هے

ایک بزرگ اپنی مجلس میں بیٹے ہوئے تھے اور ان کے اردگرد معتقدین جمع تھے کہ اسی اثناء میں ایک آدمی ان کے سامنے سے اکر تاہوا گذرا، تو چو تکہ تکبر کی عال اللہ تعالیٰ کو پیند نہیں ، چنانچہ ارشاد فرماتے ہیں ﴿لَا تَمْشِ فِی تَکبر کی عال اللہ تعالیٰ کو پیند نہیں ، چنانچہ ارشاد فرماتے ہیں ﴿لَا تَمْشِ فِی الْاَدْ ضِ مَرَحا ﴾ یعنی زمین پر اکر کر مت علو، اس لئے ان بزرگ نے اس نوجوان سے فرمایا ارب میاں یہ عال اللہ تعالیٰ کو پیند نہیں ، تو اس نے کہا آپ عانے ہیں میں کون ہوں ، میں فلاں ہوں اور فلاں کا بیٹا ہوں اور میں ایسا ہوں اور ویسا ہوں اور میں ایسا ہوں اور ویسا ہوں یعنی اپنی تعریف کرنے لگا اور بڑائی بیان کرنے لگا، اس کا جو اب سن کر ان بزرگ نے فرمایا کہ تم نے اپنے کو نہیں بہچانا، آو! میں بتاؤں کہ تم کیا ہو؟ تنہاری ابتدا ایک ہے اور انتہا لاشہ کمردار ہے ، جو خاک میں مل کر فناہو جائے گا ، یہ تو تمہاری ابتدا اور انتہا لاشہ کمردار ہے ، جو خاک میں مل کر فناہو جائے گا ، یہ تو تمہاری ابتدا اور انتہا ہے اور اس وقت بھی تمہارے پیٹ

میں پاخانہ بھر اہواہے جس کو لئے پھر رہے ہو، یہ تمہاری حقیقت ہے جس پرتم اِترا رہے ہو۔

ان بزرگ کی اس بات کا اس پر بہت اثر ہوااور نادم وشر مندہ ہوا، پھر عرض کیا کہ حضرت! بات سمجھ میں آگئ اور میں اپنے کو بیجان گیا، اب تو بہ کر تاہوں چنانچہ ان کے ہاتھ پر تائب ہو گیااور اللہ کاولی ہوا۔

اللہ والوں کی زبان میں ایس تا ثیر ہوتی ہے کہ ان کی بات دل میں اتر جاتی ہے ، یہ حضرات بندوں پر بہت شفیق ہوتے ہیں ان کی مثال اس شفیق طبیب جیسی ہے جو مریض کے لئے دواعلاج کر تاہے، تدبیریں بتلا تاہے اور ساتھ ہی اللہ تعالیٰ سے دعا بھی کرتاہے کہ اس کو شفا ہو جائے، اسی طرح جو روحانی امراض میں مبتلا ہوتے ہیں اللہ والوں کو ان پر شفقت ہوتی ہے، ان کے ساتھ ہمدر دی و خیر خواہی ہوتی ہے وہ پوری کوشش کرتے ہیں کہ اس کوشفا ہو جائے، ان کے ساتھ انبیاء علیہم السلام کا یہی طریق ہے، ان کے سیج نائیین اسی طریق کو اختیار کرتے ہیں جس سے لوگوں کو نفع پہنچتاہے۔

#### غفلت دور کرنے کا علاج

بزرگوں نے فرمایا ہے کہ بندہ جب گناہ کرتا ہے تو مناجات کی لذت وحلاوت اس سے چین کی جاتی ہے ، پس دعاجو مغز عبادت ہے جب اس کی لذت چین کی جاتی ہے تو پھر عبادت میں بھی لذت باتی نہیں رہ جاتی ، اس لئے معصیت سے جہاں تک ہو سکے اجتناب کریں اور غفلت کے ساتھ زندگی نہ گذاریں،اللہ کویاد کریں، توبہ واستغفار کرتے رہیں، موت کویاد رکھیں اس سے غفلت دور ہو گی۔

حضور اقدس علیہ ارشاد فرماتے ہیں کہ لذتوں کو توڑ دینے والی چیز لیعنی موت کویاد کرو۔

لہذا اللہ ورسول کے حکموں کے مطابق زندگی گذاریں جو لوگ علم رکھتے ہیں وہ کتابوں کود کیھ کر عمل کریں اور جو علم نہیں رکھتے وہ علماء سے پوچھ پوچھ کر عمل کریں،اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿ مِنْهَا خَلَقْنَا کُمْ وَفِیْهَا نُعِیْدُ کُمْ وَ مِنْهَا نُعْدِرِ جُکُمْ تَارَةً اُخْرِلی ﴾ یعنی ہم نے تم کواسی مٹی سے پیدا کیااور اسی میں لوٹا دیں گے اور اسی سے پھر دوبارہ زندہ کریں گے، ان آیات میں غور کریں تو ہماری غفلت دور ہوگی،اب مضمون ختم کرتا ہوں، دعا کر لیں۔

کریں تو ہماری غفلت دور ہوگی،اب مضمون ختم کرتا ہوں، دعا کر لیں۔

اللہ تعالیٰ ہم سب کوان باتوں پر عمل کرنے کی تو فیق عطا فرما کیں۔

ہمین

ہمارے اکا بر لکھتے ہیں کہ اعمال کے قبول ہونے
کی دوشر طیں ہیں ایک توبیہ کہ وہ عمل سنت کے
مطابق ہو، دوسر ہے بیہ کہ وہ اللہ ہی کے لئے ہو،
مومن کو ہر وقت بیہ فکر رہنی چاہئے کہ ہمار اجو
قدم اٹھے وہ شریعت وسنت کے مطابق اور اللہ
ورسول کی مرضی کے موافق اٹھے، انباع سنت پر
ابھار نے کے لئے جس طرح اللہ ورسول کی محبت
ضروری ہے اسی طرح خوف بھی ضروری ہے۔
فروری ہے اسی طرح خوف بھی ضروری ہے۔
مارف باللہ حضرت پرتا بگرھی ا

# قرب خداوندی کاذر بعه

# اقتباس

حضرت امام احمد ابن صنبل رحمة الله عليه في فرمايا كه ميس نے الله تعالى كو خواب ميں ديھا تو پوچھايارب! جن چيزوں سے مقربين آپ كا قرب حاصل كرتے ہيں ان ميں سب سے افضل كون ساعمل ہے؟ ارشاد فرمايا كه اے احمد! وہ ميراكلام ہے، ميں نے دريافت كيا كه سمجھ كريا بلا سمجھ؟ فرمايا سمجھ كريا بلا سمجھ؟

الْحَمْدُ لِلهِ ! نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنُؤْمِنُ بِهِ وَ نَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ، وَنَعُودُ فَ بِاللهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ الله فَلاَ هَادِي لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لَآالِلهُ اللهُ اللهُ فَلاَ هَادِي لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لَآالِهُ اللهُ اللهُ وَحْدَهُ لاشَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنَا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ، وَخَدَهُ لاشَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنَا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ، وَحُدَهُ لاشَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنَا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ، وَخَدَهُ لا شَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنَا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ لَهُ مَلَى اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَ اَزْوَاجِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْماً كَثِيْراً ءَأَمًا بَعْدُ !

فَأَعُوْدُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ، بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ ﴿ يَاكُهُ اللهِ اللهِ اللهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ ، بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّعُو اللهَ ﴿ يَاكُونُوا اللهَ وَاللّهَ اللهَ فَانْسُهُمْ اللهَ خَبِيْرٌ بِمَا تَعْمَلُوْنَ وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِيْنَ نَسُوا اللهَ فَانْسُهُمْ اللهَ مَا اللهَ فَانْسُهُمْ الفَالمِقُونَ لايَسْتَوِى آصْحَبُ النَّارِ وَ آصْحَبُ الْجَنَّةِ أَصْحَبُ النَّارِ وَ آصْحَبُ الْجَنَّةِ أَصْحَبُ الْجَنَّةِ مُمُ الْفَآئِزُونَ ﴾

تعالیٰ نے خودان کی جان سے ان کو بے پر وابنادیا، یہی لوگ نافر مان ہیں، اہل نار اور اہل جنت ہیں وہ لوگ کا میاب لوگ ہیں اور اہل جنت ہیں وہ لوگ کا میاب لوگ ہیں (اہل نار ناکام ہیں)

# آج نیکی بہت سستی ہوگئی ہے

میرے دوستو اور بزرگو ! قرآن مجید اور فرقان حمید کی بید ایک آیت ہے اور اس میں اللہ تعالیٰ آخرت کی تیاری کی طرف متوجہ فرمارہ ہیں جس کا حاصل اعمال صالحہ کو اختیار کرنا اور سیئات ومعاصی سے پر ہیز کرنا ہے، ہمارے مدارس میں قرآن مجید ہی کی تعلیم ہوتی ہے اور یہ بھی بہت بڑی نعمت ہے کہ اس مقد س اور مبارک کتاب کو پڑھنے کی توفیق ہو، یہ تووہ کلام ہے کہ مض الفاظ کی تلاوت بھی موجب اجرو تواب ہے۔

چنانچہ حدیث شریف میں آتا ہے کہ ہر حرف پر دس نیکی ملتی ہے اور ایک نیکی اس قدر قیمتی ہے کہ اگر قیامت کے دن کوئی شخص جاہے گا کہ زمین و آسان کے برابر سونا خرج کرکے ایک نیکی حاصل کرلے تو بیمکن نہ ہوگا، آج نیکی بہت ستی ہوگئی ہے اس لئے کہ اس کی قدر و قیمت کا ہم کو اندازہ نہیں ، میرے عزیز و اس کی قدر و قیمت کا ہم کو اندازہ نہیں ، میرے عزیز و اس کی قدر و قیمت کا ہم کو اندازہ نہیں ، میرے عزیز و اس کی قدر و قیمت آخرت میں معلوم ہوگی، وہاں کوئی چیز کام نہ آوے گی وہاں کام آنے والی چیز یہی طاعات اور نیکیاں ہیں۔

# پڑھنے پڑھانے کا مقصد

میرے مخاطب اس وقت چو نکہ طلباء ہیں اس لئے کہتا نہوں کہ عموماً ہمارا

حال یہ ہورہا ہے قر آن پاک پڑھنے پڑھانے کا جو اصل مقصد ہے وہ ہمارے سامنے باقی نہیں ہے اس کو بیش نظر رکھنے کی ضرورت ہے، پڑھنے پڑھانے سے اصل مقصد صرف اللہ ورسول کی رضاوخوشنو دی ہے، قرآن پاک کو محض اسی غرض سے پڑھنا پڑھانا چاہئے۔

بغداد کی مشہور درسگاہ جو مدرسہ نظامیہ کے نام سے مشہور ہے، جب یہ قائم ہوا تو بچھ عرصہ کے بعدایک روز خلیفہ وقت جس نے مدرسہ قائم کیا تھا طلباء کا امتحان لینے کی غرض سے آیا اور آگر ان سے سوالات کئے کہ علم حاصل کرنے سے تہاری غرض کیا ہے؟ ہرایک نے جواب میں اپنی اپنی نیت کو ظاہر کیا، چنا نچہ کسی نے کہا کہ ہم علم اس لئے حاصل کر رہے ہیں کہ ہم کو منصب قضاء مل جائے، کسی نے کہا کہ ہم منصب احتساب کے حصول کے لئے پڑھ رہے ہیں، اور کسی نے کہا کہ ہم فلاں غرض کے لئے علم حاصل کر رہے ہیں، فرض منے کہا کہ ہم فلاں غرض کے لئے علم حاصل کر رہے ہیں، فرض منے کہا کہ ہم فلاں غرض کے لئے علم حاصل کر رہے ہیں، فرض منصب احتساب کے حصول کے لئے پڑھ رہے ہیں، اور کسی نے کہا کہ ہم فلاں غرض کے لئے علم حاصل کر رہے ہیں، فرض دنیوی کا اظہار کیا مگر کسی نے یہ نہیں کہا کہ ہم علم اللہ ورسول کی رضا کے لئے حاصل کر رہے ہیں۔

انہی طلباء میں امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ بھی تھے جوا یک گوشہ میں کتاب کے مطالعہ میں مشغول تھے، خلیفہ نے ان سے بھی جا کرپوچھا کہ میاں صاحب زادے! آپ کس لئے پڑھ رہے ہیں، اور صیل علم سے آپ کا مقصد کیا ہے؟ توانہوں نے کہا کہ ہم نے دلائل سے معلوم کرلیا ہے کہ ہمارا خالق و مالک اللہ ہے جس نے تمام عالم کو پیدا کیا ہے وہ حاکم اور ہم محکوم ہیں، لہذا ہم اس لئے پڑھ رہے ہیں تمام عالم کو پیدا کیا ہے وہ حاکم اور ہم محکوم ہیں، لہذا ہم اس لئے پڑھ رہے ہیں

کہ ہم کو یہ معلوم ہو جائے کہ اللہ تعالیٰ کس چیز سے راضی ہوتے ہیں اور کس چیز سے ناراض، تاکہ اس کی مرضیات پر ہم چلیں اور ناراضگی کی چیزوں سے بچیں۔
خلیفہ اس جواب سے بہت خوش ہوااور کہا کہ دوسر بے طلباء کے جوابات
سن کر میں نے اپنے دل میں یہ طے کر لیا تھا کہ آج سے مدر سہ بند کر دوں گا،
اس لئے کہ کوئی بھی اللہ کے لئے علم حاصل کرنے والا نہیں ہے، سب لوگ دنیا کے لئے پڑھ رہے ہیں گر اب تمہارے جواب سے میں نے اپناارادہ بدل دیا ہے، اور اب صرف تمہاری وجہ سے مدر سہ باقی رکھوں گا کہ ایک آدمی تو اللہ کے لئے علم حاصل کرنے والا موجو دہے۔

#### نیت درست کرنے کی ضرورت ھے

بھائی! طلباء واساتذہ سبھی کو اپنی نیت درست کرنے کی ضرورت ہے،
پڑھنے پڑھانے سے اللہ تعالیٰ کی رضا مقصود ہونی چاہئے اور سب کواس بات کی
کوشش کرنی چاہئے کہ اللہ تعالیٰ کے کلام کو سبچھ کر پڑھیں اور اسی کے مطابق
عمل کریں اور اپنی زندگی کو اللہ تعالیٰ کی مرضیات میں صرف کریں اور شریعت
وسنت کے سانچ میں اپنے آپ کو ڈھال لیں، اور صبح معنوں میں فرمانبر دار
مسلمان بن جائیں۔

#### مسلمان کسے کھتے ھیں ؟

مسلمان اسی کو کہتے ہیں کہ جو اللہ ورسول کے حکموں کے سامنے گردن جھادینے والا ہو، اور اللہ کی مرضی میں فنا

ہوجانے والا، اپنی رائے اور اپنی پیند کو چھوڑ دینے والا ہو، مسلمان کا تو بس یہ کام ہے کہ اللہ ورسول کی مرضی میں فنا ہوجائے مگر آج کل ہمارایہ حال ہے کہ ہمارے دلوں میں آخرت کا یقین کمزور ہو گیاہے اور یہ مرض عام ہورہاہے، للہذا ہمارے ذمہ ہے کہ ہم اپنے دلوں کو ٹٹول کر دیکھیں کہ قیامت کا ہم کو یقین کامل ہے یا نہیں ؟ اس لئے کہ اسی پر ایمان کامدار ہے، آخرت پر یقین اسلام کا بنیادی عقیدہ ہے لہذا اللہ تعالی نے اس کی طرف بار بار متوجہ فرمایا ہے چنانچہ اس آیت میں اسی طرف متوجہ فرمارہے ہیں کہ پیاٹی آ اللّٰذِیْنَ امّنُوا اتّقُوا اللّٰهُ وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَّاقَدٌمَتْ نِعَدٍ اس نے کل کے لئے کیاسامان کررکھا ہے۔ میں کا ہرنس دیکھ بھال لے کہ اس نے کل کے لئے کیاسامان کررکھا ہے۔

# سرکاردوعالم سیرواللہ کے خوف کی کیفیت

آپ کو معلوم ہے کہ حضور اقد س علیہ کے خوف کی کیا کیفیت تھی؟ نہ سنا ہو تو سنئے! حضور اقد س علیہ کو دور کعت نماز کی ادائیگی میں صبح ہو جایا کرتی تھی اور پائے مبارک ورم کر آیا کرتے تھے،اور جب قر آن مجید کی تلاوت فرماتے تو آنکھوں سے آنسو جاری ہو جایا کرتے تھے۔

چنانچہ ایک مرتبہ کاواقعہ ہے کہ حضرت عبداللہ ابن مسعود رضی اللہ عنہ سے آپ نے فرمائش کی کہ اے ابن مسعود! مجھے قرآن سناؤ، توانہوں نے عرض کیا کہ یار سول اللہ! قرآن پاک توآپ پر نازل ہوا، اور میں آپ کو سناؤل؟ آپ نے ارشاد فرمایا کہ ہاں! (اس لئے کہ دوسرے کی زبانی سننے سے بعض د فعہ زیادہ

لطف حاصل ہو تاہے) الغرض آپ کی فرمائش پر عبداللہ ابن مسعودؓ نے سور وُ نساء سے چند آیات کی تلاوت شر وع کی جباس آیت پر پہنچے ﴿فَكَیْفَ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيْدٍ وَّ جِئْنَا بِكَ عَلَىٰ هَوُّلَاءِ شَهِيْداً ﴾ جسكا ترجمہ یہ ہے کہ سواس وقت کیاحال ہو گاجب ہم ہر ہرامت میں سے ایک گواہ کو حاضر کریں گے اور آپ کو ان لو گوں پر (جن کا آپ سے سابقہ ہواہے) گواہی دینے کے لئے حاضر لادیں گے، عبداللہ ابن مسعودؓ جب اس آیت پر بہنچے تو حضور علیہ پر عجیب کیفیت طاری ہو گئی اور آنسوؤں سے ریش مبارک تر ہو گئی، جس کو حضرت عبداللہ ابن مسعورؓ تلاوت میں انہاک کے سبب نہیں دیکھ رہے تھے، حضرت صدیق اکبڑنے اس کیفیت کو دیکھا تو حضرت عبدالله ابن مسعودٌ ہے فرمایا کہ ذراحضور اقدیں علیہ کے چرو انور کی طرف تو دیکھو کہ کیا کیفیت ہے، چنانچہ آپ کا بیر حال دیکھ کر حضرت عبداللہ ابن مسعورٌ نے تلاوت مو قوف فرمادی۔

# صحابة كرام كاقرآن كريم سے شغف

اسی طرح صحابہ کرام کے حالات میں بھی غور کرنے سے بیہ پہتہ چاتا ہے کہ قرآن پاک سے ان کو انتہائی عشق تھا اور وہ حضرات اس کے ساتھ بے حد شخف رکھتے تھے۔ حضرت عبداللہ ابن مسعود رضی اللہ عنہ جب ایمان لائے تو انہوں نے بوچھا کہ اس وقت کون ساعمل سب سے زیادہ اللہ تعالی کو پہند ہے؟ تو صحابہ کرام نے کہا اس وقت اللہ تعالی کے نزدیک سب سے زیادہ پہندیدہ

عمل حرم شریف میں جاکر قرآن پاک کی تلاوت کرنا ہے ، چنانچہ وہ حرم شریف میں جاکر قرآن پاک کی تلاوت شریف تشریف لے گئے اور سور ہُ قی جوان کویاد ہو چکی تشی اس کی تلاوت شروع کی، تلاوت کا شروع کرنا تھا کہ مشر کین مکہ نے ہر طرف سے زدو کوب شروع کیا، حتی کہ آپ کاسارا جسم لہولہان ہو گیا، مگر جب تک پوری سورت ختم نہ کرلی قرآن کی تلاوت موقوف نہیں فرمایا۔

#### صفت سے محبت کب ھوگی؟

سجان اللہ! قربان جائے، کیا ٹھکانہ ہے کہ مسلسل زدوکوب ہورہی ہے،
لہو لہان ہورہے ہیں مگر اس کا کوئی اثر ان کی تلاوت پر نہیں پڑرہا ہے آخر
قرآن کے ساتھ ان کو کیساعشق تھا،اور تلاوت میں ان کو کس قدر مزہ ملتا تھا،
اس کا ندازہ انہی حضرات کو تھا، ہم کو تواس کا سمجھنا بھی مشکل نظر آتا ہے، بات
یہ ہے کہ ان کو قرآن کے ساتھ عشق تھا اور یہ حقیقت ہے کہ محب کو اپنے
محبوب کے کلام کے ساتھ جو تعلق ہو تاہے وہ کسی چیز سے نہیں ہو تااس لئے
کہ کلام مشکلم کی صفت ہوتی ہے توجب کسی کی ذات سے محبت ہوگی تواس کی
صفت سے بھی محبت لازمی ہے اس لئے اس کو اپنے محبوب کے کلام میں الی
لئت و حلاوت ملتی ہے جو بیان سے خارج ہے۔

#### عشاق ومحبين كيے لئے سامان تسلى

قر آن شریف الله تعالی کاکلام ہے، عشاق کے لئے اس دار دنیامیں تسلی کا یہی ذریعہ ہے، محبین اپنے محبوب حقیقی سے ان کے کلام کی تلاوت کر کے تسلی حاصل کرتے ہیں اور اس سے ان کو ایسی لذت و حلاوت ملتی ہے جس کا بیان نہیں ہو سکتا، یوں سمجھئے کہ جس طرح میٹھی چیز کھانے سے لذت و حلاوت ملتی ہے اسی طرح اہل اللہ کوذکر و تلاوت سے لذت و حلاوت ملتی ہے اور اس سے ان کی روح مخمور وسر شار ہو جاتی ہے۔

# صحابهٔ کرام کی تلاوت کا ذکر قرآن کریم میں

الله تعالی صحابہ کرام کے تلاوت کی مدح اس آیت میں فرماتے ہیں ﴿ لَیْسُوْا سواءً مِنْ اَهْلِ الْحِتٰبِ اُمَّةٌ قَائِمَةٌ یَّتْلُوْنَ ایْتِ اللّٰهِ اناءَ الّیْلِ وَهُمْ یَسْجُدُوْنَ ﴾ (اس آیت سے پہلے اہل کتاب کی مدح میں الله تعالی از شاد پھر ان میں سے جنہوں نے اسلام قبول کر لیا تھاان کی مدح میں الله تعالی از شاد فرماتے ہیں کہ ) یہ اہل کتاب سب برابر نہیں بلکہ انہی اہل کتاب میں سے ایک مرات ہیں کہ ) یہ اہل کتاب سب برابر نہیں بلکہ انہی اہل کتاب میں سے ایک جماعت وہ بھی ہے جو دین حق پر قائم ہے اور الله کی آیتیں (یعنی قرآن پاک) او قات شب میں پڑھتی ہے اور وہ لوگ نماز بھی پڑھتے ہیں۔

# قرب خداوندی کا ایک آسان طریقه

دیکھے! اس میں اللہ تعالیٰ را توں میں ان کی تلاوت کی مدح فرمارہے ہیں اور رات کی شخصیص اس لئے فرمائی گئی کہ عموماً رات ہی کو محبوب کی یاد سے آدمی مضطرب و بیتاب ہوتا ہے ، تو اس وقت اسی کے کلام ہے تسلی حاصل کر تا ہے ، پس معلوم ہوا کہ اہل اللہ کے لئے رات کا یہی عمل ہے کہ وہ را توں کو کلام اللہ کی تلاوت کرتے ہیں اور اس سے تسکین و تسلی حاصل کرتے ہیں اوراس میں ان کوابیامز ہماتاہے جو کسی چیز میں نہیں اور بید لذت و حلاوت معنی کے سیجھنے پر مو قوف نہیں ، اسی طرح تلاوت کا موعود اجر و ثواب بھی فہم قر آن پر مو قوف نہیں بلکہ تلاوت بلا فہم سے بھی اللّٰد کا قرب نصیب ہو تاہے اور اجرو ثواب بھی ملتاہے۔

حضرت امام احمد ابن حنبل رحمة الله عليه نے فرمایا که میں نے الله تعالیٰ کو خواب میں نے الله تعالیٰ کو خواب میں دیکھا تو پوچھایار ب! جن چیز وں سے مقربین آپ کا قرب حاصل کرتے ہیں ان میں سب سے افضل کون ساعمل ہے؟ ارشاد فرمایا که اے احمد! وہ میراکلام ہے، میں نے دریافت کیا کہ سمجھ کریابلا سمجھے؟ فرمایا سمجھ کرہویابلا سمجھے۔

#### صفائی قلب کا ایک نبوی نسخه

اس سے معلوم ہوا کہ تلاوت سے اللہ تعالیٰ کا قرئب حاصل ہو تاہے خواہ سمجھ کر ہویا بلا سمجھ ، حضرت عبداللہ ابن عمر سے ایک روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ نے فرمایا کہ یہ قلوب زنگ آلود ہو جاتے ہیں جیسے کہ پانی لگ جانے سے لوہازنگ آلود ہو جاتا ہے ، دریافت کیا گیا کہ یار سول اللہ! پھر اس کی صفائی کا کیا ذریعہ ہے ؟ آپ علیہ نے فرمایا کہ موت کو کثرت سے یاد کرنااور قرآن یاکی تلاوت کرنا۔

اس حدیث میں تصر تک ہے کہ تلاوت کلام اللہ سے قلب کا زنگ دور ہو جاتا ہے میرے عزیزو! گناہوں کی کثرت سے قلب زنگ آلود ہو جاتا ہے اور تلاوت کی کثرت سے اس کودور کیا جاتا ہے۔

حضرت عبداللہ ابن مسعود اسے روایت ہے کہ رسول اللہ علیہ نیک ارشاد فرمایا کہ جس نے کتاب اللہ سے ایک حرف پڑھااس کے لئے ایک نیک ہے اور میں یہ نہیں کہتا کہ الم ہے اور ایک نیکی کا ثواب دس گنہ کر کے دیا جاتا ہے اور میں یہ نہیں کہتا کہ الم ایک حرف ہے بلکہ الف ایک حرف ہے الام ایک حرف ہے اور میم ایک حرف ہے ، توالم کی تلاوت پر گویا تمیں نیکیاں ملتی ہیں ، اور یہ بات بالکل ظاہر ہے الم حروف مقطعات میں سے ہے جس کے معنی کوئی بھی نہیں سمجھتا، پھر بھی ثواب ماتا ہے ، تواس سے معلوم ہوا کہ قرب و ثواب کا حصول معنی سمجھنے پر ثواب ماتا ہے ، تواس سے معلوم ہوا کہ قرب و ثواب کا حصول معنی سمجھنے پر موقوف نہیں ، آج بھی قرآن پاک کی تلاوت موجب قرب ہے مگر اس کے موقوف نہیں ، آج بھی قرآن پاک کی تلاوت موجب قرب ہے مگر اس کے موقوف نہیں ، آج بھی قرآن کے ساتھ اور توجہ قلب کے ساتھ ہو کہ یہا تھا الحاکمین کا کلام ہے۔

حضرت عکرمہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں مروی ہے کہ جب قرآن پاک کھولتے تھے تو آپ پر عشی طاری ہوجاتی تھی اور بار باریہ فرماتے تھے کہ "ھاڈا گلکامُ رَبِّیْ، ھاڈا گلامُ رَبِّیْ "یہ میرے پروردگار کا کلام ہے، یہ میرے پروردگار کا کلام ہے ۔ حضرات صحابہ کرام جب اس ڈھنگ سے تلاوت کرتے تھے تب کہیں جاکران کواس کی حلاوت اور لذت محسوس ہوتی تھی اور ان کے چرول سے اس کے آثار نمایاں ہوتے تھے۔

#### اب یہ حالت ہوگئی ھے کہ....

علامه شعرانی تنبیه المغترین "میں تحریر فرماتے ہیں کہ حضرت حسن بھری

رحمة الله عليه فرمايا كرتے ہے كہ پہلے جب كوئى شخص رات ميں قر آن پڑھتا تھا توضيح كے وفت لوگ اس كااثراس كے چہرے ميں محسوس كرتے ہے اور اب يہ حالت ہو گئى ہے كہ رات ميں اگر كوئى پورا قر آن بھى پڑھتا ہے تو صبح كے وقت اس كے چہرے پراسكا كوئى اثر ذكھائى نہيں ديتا، اور اس كا قر آن پڑھ لينا ايمامعمولى معلوم ہو تاہے جيسا كہ چاور اٹھالينا۔

# همیں تلاوت میں مزہ کیوں نھیں آتا؟

و یکھئے حسن بھری اپنے اسلاف کی تلاوت کے بارے میں فرمارہے ہیں کہ
ان کی تلاوت کا اثر چہروں سے نمایاں ہو تا تھا اب ہم اپنے حال میں خود غور
کرلیں کہ اپنے اسلاف کی سیرت سے کتنادور ہو چکے ہیں اور ہم کو جو تلاوت میں
لطف اور مزہ نہیں آتا تو اسکی وجہ یہ ہے کہ ہمارے قلوب سیاہ ہو چکے ہیں، گناہوں
کا زنگ ہمارے قلوب پرلگ گیاہے جس کی وجہ سے ہم پر کوئی اثر نہیں ہوتا۔

#### بندیے کو اللہ تعالیٰ سے دور کرنے والی چیز

حدیث شریف میں آتا ہے کہ بندہ جب گناہ کرتا ہے تواس کے قلب پر ایک سیاہ نقطہ لگ جاتا ہے، پھراگروہ توبہ کرلیتا ہے تو وہ نقطہ مٹادیا جاتا ہے ورنہ بڑھتار ہتا ہے، پھراگر دوسر اگناہ کرلیتا ہے تو دوسر انقطہ لگادیا جاتا ہے، غرض ہرگناہ پر نقطوں کااضافہ ہوتار ہتا ہے یہاں تک کہ اس کا قلب سیاہ ہو جاتا ہے پھراس پر قفل لگ جاتا ہے۔اَعَاذَنَا اللّٰهُ مِنْهُ

میرے عزیز و!اللہ کی نافرمانی وہ چیز ہے جو بندے کواللہ تعالیٰ سے دور

کردیتی ہے، بلاشبہ قرآن پاک میں الیمی لذت و حلاوت ہے جس کی کوئی حد نہیں مگر جب انسان گناہ اور نا فرمانی کرتا ہے تواس کو لذت اور حلاوت حاصل نہیں ہوتی اس لئے گناہوں کو چھوڑ دیں ، اللہ کی نافرمانی کو ترک کریں پھر طاعات میں خود لذت وحلاوت محسوس کریں گے۔

حضرت ذوالنون مصری گاواقعہ ہے کہ ایک دفعہ کسی نے اذان دی تواس کوسن کر آپ نے ارشاد فرمایا کہ بات پچی ہے اور یہ کلمہ حق ہے مگر کہنے والاسچا نہیں اس لئے کہ زبان سے تو اَشْھَدُ اَنْ لَا اِللهُ اِلَّا اللّٰهُ کہتا ہے اور اس بات کا اعلان کر تاہے کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں مگر دل میں ہزاروں معبود بھرے بین اور غیر اللہ کو حاجت رواسمجھتا ہے تو پھر اس قول میں کہاں سچار ہا۔

کلمہ طیبہ لا الله الله الله الله الله الله علی واثبات ہے کہ سوائے اللہ کے کوئی ذات بندگی کے لائن نہیں اور اللہ ہی کی شان بہ ہے کہ اس کے حکم کے سامنے ہم سر جھکادیں، اس کی نافر مانی نہ کریں اس طرح جب مُحَمَّدٌ رَسُوْلُ اللّهِ کہتے ہیں اور آپ عَلِی کو اللّه کار سول مانتے ہیں تو بحثیت مسلمان ہونے کے ہمارا فرض ہے کہ آپ کے حکموں پر چلیں، حق تعالی ارشاد فرماتے ہیں ﴿اَطِیْعُوا اللّهُ وَاَطِیْعُوا اللّهُ مَالَا سُوْلُ کی لطاعت کر واور رسول کی اطاعت کر و رسول تا اللّه وَاطِیْعُوا اللّهُ مَالتَّهُوْا کُومِنْ وَمَا نَهَا کُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوْا کَ لِیکن رسول ہم کوجس چیز کا حکم دیں اس کو اختیار کر و اور جس چیز سے منع کریں اس سے بازر ہو۔

#### مومن کا اصل وظیفہ

پس ہر امر میں آپ کا اتباع لازم وضر وری ہے، لہذا اتباع سنت کو لازم پکڑیں استغفار کی کثرت کریں اور تلاوت کی پابندی کریں۔

آج امت تلاوت ہے بہت غا فل ہے، بھائی تھوڑا ہی سہی قر آن یاک کی تلاوت کا معمول بنائیں اور قرآن برعمل کرنے کی بھی کوشش کریں،اس سے اللدراضي ہو گا،اورسب سے بڑي کامياني يہي ہے كہ ہم الله كوراضي كركيس،وه بندہ سب سے زیادہ کامیاب ہے جو اللہ تعالیٰ کو راضی کرلے اور قیامت کے دن اللہ کے سامنے پیشی سے ڈرے ،اور ڈر کے معنی یہ ہیں کہ اللہ ور سول کی مرضی کے خلاف کوئی قدم نہ اٹھائے بلکہ ہر قدم شریعت کے مطابق اٹھائے، عقا ئدميں، عبادات ميں، معاملات ميں، معاشرت واخلاق ميں،صورت وسيرت میں، لباس و پوشاک میں ، رہن سہن میں ، شادی غمی میں ، غرض زندگی کے ہر باب میں ہم انتاع کریں جناب رسول اللہ علیہ کا، پیہ ہے مومن کا اصل و ظیفہ۔ آج ہم کوہر طرف سے شدا کدومصائب گھیرے ہوئے ہیں وہ محض اسی بنایر ہیں کہ ہم لوگ اللہ تعالیٰ کی نافر مانی کرتے ہیں ، اللہ کاخوف ہمارے دلوں میں نہیں رہا، قیامت کا یقین ہمارے دلوں میں باقی نہیں رہا،اللہ کےسامنے پیشی اور حساب و كتاب كاستحضار نهيس رباءاسي جانب متوجه كرنے كے لئے الله تعالى ارشاد فرماتے ہیں ﴿وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ مَّاقَدَّمَتْ لِغَدِ ﴾ لعنی ہر انسان دیچہ بھال لے کہ اس نے کل قیامت کے لئے کیاتیاری کرر تھی ہے۔

انسان نے دنیا میں عیش وعشرت کے بہت سامان جمع کر لئے ، محل و مکان بنایا، بڑی بڑی کو ٹھیاں تیار کر لیں، مال و دولت جمع کر لیا، لیکن اللہ کو راضی کرنے کی فکر نہیں کی تواس زندگی کا مقصد اس نے نہیں سمجھا، جس نے اپنی زندگی کا مقصود صرف انہی چیزوں کو بنایا اس نے اپنے دنیا میں آنے کا مقصد ہی نہ سمجھا۔

رسول الله عَلَيْكُ ارشاد فرماتے ہیں 'اللهُنیا مَزْدَعَهُ الالحِرَةِ " یعن دنیا آخرت کی کھیتی ہے، پس ہمیں یہیں سے آخرت کا توشہ تیار کرناہے، عمل کی جگہ یہی ہے، دنیا دار العمل ہے اور آخرت دار الجزاء ہے، اگر یہاں عمل کروگے تو آخرت میں جزاء کے مستحق ہوگے۔

#### سب کچھ کرولیکن .....

میرے عزیزوا میں اس دنیا کے حاصل کرنے سے منع نہیں کرتا، سب
پچھ کرولیکن سے بھی توسوچو کہ آخرت کے لئے کیا توشہ جمع کیا ہے، اور وہاں
کی راحت کے لئے کیاسامان اکٹھا کیا ہے؟ وہاں کام آنے والی چیز اللہ کی توحید،
نماز کی پابندی، رمضان کے روزے، مال کی زکوۃ، قرآن پاک کی تلاوت اور
رسول اللہ عظیم کی مرضی کے مطابق زندگی گذارنا، اللہ ورسول کی نافرمانی
چھوڑد ینا، یہی سب چیزیں آخرت میں کام آنے والی ہیں، اور اس دار دنیا میں
جھوڑد ینا، یہی سب چیزیں آخرت میں کام آنے والی ہیں، اور اس دار دنیا میں

أمم سابقه پرجومختلف قشم كاعذاب آيا، لوگ تباه و برباد اور ہلاك كئے گئے

ویکھے! یہ اللہ کی نافر مانی کا نتیجہ ہے کہ آگ برسادی گئی خاکستر ہوگئے،
پانی کا عذاب آیا غرق کردیئے گئے ، صور تیں بدل دی گئیں، سور اور بندر
بنادیئے گئے ،اللہ کی نافر مانی ایسی ہی چیز ہے ، جب آدمی اللہ کی نافر مانی چھوڑ دے
گااور اللہ ور سول کی مرضی کے مطابق زندگی گذارے گااور اس کے لئے اللہ
والوں کی صحبت میں بیٹھے گا تواس کے قلب میں نور پیدا ہوگا، قیامت کا یقین
پیدا ہوگا، جنت و دوز خ کا یقین پیدا ہوگا اور آخرت کا خوف پیدا ہوگا، خوف
ترت ہی انسان کو عمل پر ابھار تا اور گنا ہوں سے بازر کھتا ہے ، افسوس کہ
ہمارے دلوں سے خوف آخرت نکل گیا۔

رات بستر پر لیٹتے تھے تورات بھران کو نیند نہیں آتی تھی، تڑپ تڑپ کراٹھتے تھے جہنم کی یادان کو سونے نہیں دیتی تھی۔

#### اپنے دلوں کو ٹٹول کردیکھیں....

الله والوں کا یہی حال ہوتاہے کہ راتوں کو عبادت کرتے ہیں اور پھر صبح کو اللہ کے سامنے گریہ و زاری کرتے ہیں کہ اے اللہ! آپ کی شان کے مطابق ہم سے عبادت نہ ہوسکی، ذرا ہم بھی اپنے دلوں کو شول کر دیکھیں، کیا ہمارے اندر تھا؟

قرآن پاک میں مسلمانوں کو دو چیزوں کا حکم دیا گیاہے، ایک تو یہ کہ معروف پڑمل کریں اور دوسرے یہ کہ منکرات سے بازر ہیں، اوراسی کی دعوت دوسروں کو بھی دیں، جو شخص خود معروف پڑمل نہیں کرے گا اور منکرات سے نہیں بچے گااس کی دعوت میں ہرگز اثر نہیں ہو گا،اس لئے ہمیں چاہئے کہ پہلے خود معروف پڑمل کریں اور منکرات سے پر ہیز کریں، جو اعمال اللہ ورسول کو راضی کرنے والے ہیں وہ معروف ہیں اور جن اعمال سے اللہ ورسول ناراض موتے ہیں وہ سب منکرات میں شامل ہیں۔

 بری باتوں سے روکتے ہو اور خود بھی اللہ تعالیٰ پرایمان لاتے ہو لیعنی ایمان پر قائم رہتے ہو۔

جس طرح حضورا قدس علیہ منام انبیاء کرام کے امام ہیں اسی طرح آپ
کیامت بھی تمام امتوں کی امام ہے، مگر اس کی شرط کو پورا کرنا بھی ہمارے ذمہ
لازم ہے اگر ہم اس کو پورانہ کریں گے توعنداللہ ہم سے باز پرس ہوگ۔
حضرت فاروق اعظم اس آیت کی تفییر میں فرماتے ہیں کہ اگر تم اس
فضیلت کو حاصل کرنا چاہتے ہو اور خیر الامم بننا چاہتے ہو تواس کی شرط کو پورا
کرو، یعنی امر بالمعروف و نہی عن الممنکر کرو، اور یہ کام جب ہی ہوسکتا ہے جب
اللہ پرکامل ایمان ہو، مخلوق کی پرواہ دل سے زکال چکا ہو، بلاخوف لومۃ لائم اللہ
کی طرف دعوت وہی دے سکتا ہے جس کا ایمان کامل ہو، مخلوق پراس کی مطلق

نظر نہ ہو ،ان کے رد و قبول اور مدح و ذم کو دل سے نکال چکا ہو۔ انبیاء علیہم السلام کے دعوت کی خصوصیت بیہ ہے کہ وہ مخلوق سے کسی اجر

کے طالب نہیں ہوتے بلکہ ان کی نظر اللہ ہی پر ہوتی ہے، ہر نبی نے اپنی قوم سرانگ دیل کو اس اللہ علی الله

سے بہانگ دہل یہ کہا ہے ﴿ مَا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَى اللَّهِ

رَبِّ الْعَلَمِيْنَ ﴾ یعنی میں تم ہے اس تبلیغ پر کسی اجر کا سوال نہیں کرتا میر ااجر تو محض اللہ کے ذمہ ہے جو تمام عالم کا پرور دگار ہے۔

بھائی! ہم لوگ کسی وقت بیٹھ کر سوچیں کہ ہماری زندگی کا کیا حال ہے، کتنی عمر ہوگئی اس میں ہم نے کس قدر نیکیاں جمع کیں اور کتنے گناہ کئے؟ اگر

کی نماز کاوفت قریب ہے۔

روزانہ کسی وقت بیٹھ کریہ سوچا کریں تو ہماری غفلت دور ہواور آخرت کی تیاری میں لگ جائیں، بھائی! قیامت کے دن کے لئے سامان کرواور مقصود اصلی آخرت بناؤاور مومن کوہر وقت اس کااستحضار رکھناچاہئے کہ اللہ تعالیٰ ہم کودیکھ رہے ہیں اور ہمارے حال سے باخبر ہیں، کوئی چیز ان پر مخفی اور پوشیدہ نہیں ہے، حتیٰ کہ ان کودل کے خطرات کا بھی علم ہے۔

اب ایک واقعہ بیان کر کے اس مضمون کو ختم کرنا چاہتا ہوں کیو نکہ عصر اب ایک واقعہ بیان کر کے اس مضمون کو ختم کرنا چاہتا ہوں کیو نکہ عصر

#### مقام حضور ومقام احسان کی دلنشیںتشریح

شخ شہاب الدین سہر وردی کی خانقاہ میں بہت سے طالبین رہتے تھے پہلے کا دور ایساہی تھا کہ لوگوں کو خود اپنی اصلاح کی فکر ہوتی تھی، اور اس کے لئے مشاکح کی خدمت میں جاکر رہتے تھے، اور آج یہ حال ہے کہ جسمانی امر اض کی تو بڑی فکر ہے ، کوئی بیار ہو جاتا ہے تو فور اُڈاکٹر کی طرف رجوع کرتا ہے اور اگر اس کے بتلائے ہوئے نسخہ کے مطابق دوا علاج اور پر ہیز کرتا ہے، اور اگر ضرورت محسوس ہوتی ہے تو ہپتال میں داخل ہو جاتے ہیں، اور صحت جسمانی کے لئے ہر قتم کی مشقتیں برداشت کرتے ہیں مگر باطنی امراض کی طرف سے عافل ہیں حالا نکہ جس طرح ظاہری امراض جسم کے لئے مضر ہیں اس طرح باطنی امراض کی طرف طرح بیاضی امراض کی مضر ہیں اس حین خالی امراض کی طرف سے عافل ہیں حالا نکہ جس طرح خلیم کی امراض جسم کے لئے مضر ہیں اس طرح باطنی امراض نفسانی کی حدیث کے میں امراض نفسانی کی وجہ سے کتنے اعمال صالحہ ضائع اور بریار ہو جاتے ہیں۔

جس طرح امراض جسمانی کاشفاخانہ ہیپتال ہے اس طرح امراض روحانی
کاشفاخانہ اہل اللہ کے دروازے ہیں اور امراض باطنی سے شفایانے کے لئے
شخ کامل سے رجوع کرنے کی ضرورت ہے، اور جولوگ طالب صادق ہوتے
ہیں وہ ان کے در پر جاکر پڑجاتے ہیں تاکہ ہم کو قلبی امراض سے شفاہو جائے،
ہمائی! ہمارے دل بیمار ہیں اور ہمارادل صحیح معنوں میں دل نہیں ہے لہذادل کو
دل بنانے کی ضرورت ہے، اور دل ہی کی سلامتی سے فلاح آخرت وابستہ
ہوائی! من سانے کی ضرورت ہے، اور دل ہی کی سلامتی سے فلاح آخرت وابستہ ہو، قیامت کے دن وہی شخص کا میاب ہوگا جس کادل رذائل سے پاک ہوگا،
حق تعالی ارشاد فرماتے ہیں ﴿ يَوْمَ لاَ يَنْفَعُ مَالٌ وَّ لاَ بَنُونٌ إِلاَّ مَنْ اَتَى اللّٰهَ عَلَى اللّٰ ا

حضرت شیخ الهند قلب سلیم کی تفسیر میں فرماتے ہیں کہ ایسادل جوب روگ ہو لیعنی جس دل میں بھی روگ ہو تعنی جس دل میں بھی روگ ہوتا ہے اور اس کودور کرنے کی ضرورت ہے اور ظاہر ہے کہ جن امراض کا علاج جو شخص جانے والا ہوگاوہی کرسکتا ہے اور اس کیلئے اسی کی طرف رجوع کیا جائے گا، ایسے حضرات کی نشاندہی بھی قرآن پاک میں کی گئے ہے چنانچہ اللہ تعالی فی اس کے گا، ایسے حضرات کی نشاندہی بھی قرآن پاک میں کی گئے ہے چنانچہ اللہ تعالی فی معتبوں اور سچوں کی صحبت میں رہنے کا بھی امر فی مانے اس نے مانے کی حاصل ہو چنانچہ ارشاد فرماتے ہیں و مائی اللہ اللہ مانے کا حاصل ہو چنانچہ ارشاد فرماتے ہیں و مائی اللہ مانے اللہ اللہ مانے اللہ اللہ مانے اللہ اللہ مانے اللہ اللہ اللہ مانے اللہ کا اللہ مانے اللہ کا اللہ مانے اللہ اللہ مانے اللہ کا اللہ اللہ مانے اللہ مانے اللہ مانے اللہ مانے اللہ مانے اللہ اللہ مانے اللہ اللہ اللہ مانے اللہ اللہ مانے اللہ اللہ مانے اللہ اللہ اللہ مانے اللہ مانے اللہ مانے اللہ مانے اللہ الل

ڈرواور پیجول کے ساتھ رہو۔

# آمدم برسر مطلب

یه بات در میان میں آگئی تھی، میں شیخ سہرور دی گاواقعہ بیان کرر ہاتھا کہ حضرت ؓ کی خانقاہ میں بہت سے طالبین تھہرے ہوئے تھے جو ذکر وشغل میں مشغول رہتے تھے ، ایک نوجوان بھی حضرت کی خدمت میں آیااور حضرتٌ ہے تعلق قائم کیا، آپ نے جو ذکر اس کو بتلایا اس میں مشغول رہااورخلوت میں وہ اللہ اللہ کرتارہا، اٹھارہ دن کے بعد اس کو بلا کر حضرت نے فرمایا کہ ہم تم کو احازت دیتے ہیں،اب جاؤلوگوں کو دین کی باتیں بتاؤ، گویا اٹھارہ دن میں اس کو خلافت سے مشرف فرمایا، اب جولوگ پہلے سے وہاں مقیم تھان کے دل میں بیہ خیال پیدا ہونے لگا کہ ہم لوگ برسہا برس سے یہاں بڑے ہوئے ہیں اور كامياب نهيس هوئ اوريه نوجوان صرف الهاره دن ربااس كوخلافت مل گئی، حضرت کو ان کا خطرہ منکشف ہوگیا، تو حضرت نے ان سب لو گول کو مع اس نوجوان کے بلایا اور سب کوایک ایک مرغ اور ایک ایک حجری دے کر فر مایا کہ اس کوالیم جگہ ذبح کر کے لاؤ جہاں کوئی دیکھتا نہ ہو، چنانچہ سب لوگ مختلف تنہائی کی جگہوں میں لے حاکر ذبح کر کے لائے اور وہ نوجوان بہت دیر کے بعد زندہ مرغ اور چھری لے کرواپس آگیا،لوگ اس کو دیکھ کر ہنے کہ دیکھو تو سہی یہ کیسا آدمی ہے جس کو کوئی تنہائی کی جگہ ہی نہیں ملی، پھر حضرت نے سب سے دریافت فرمایا کہ تم نے کہاں ذرج کیا؟ سب نے بتادیا، آخر میں اس نوجوان سے

پوچھاکہ تم نے مرغ کیوں نہیں ذرئے کیا؟ تواس نے عرض کیا کہ حضور! آپ کا یہ حکم تھا کہ الیم جگہ ذرئے کرکے لاؤجہاں کوئی دیکھتا نہ ہو تو مجھے کوئی الیم جگہ نہ ملی جہاں کوئی نہ دیکھتا ہواس لئے کہ جہاں بھی لے گیااس جگہ یہ خیال آیا کہ اللہ تعالیٰ تودیکھ رہے ہیں اس وجہ سے میں اس کو ذرئے نہ کر سکا۔

سجان الله! دیکھے اس نوجوان کو الله تعالیٰ کے حاضر و ناظر ہونے کا کس قدر استحضار تھا یوں تو الله تعالیٰ کے حاضر و ناظر ہونے کا عقیدہ ہر مسلمان رکھتا ہے لیکن ہمہ وقت اس کو متحضر رکھنا ہے مقام کسی کسی کو حاصل ہوتا ہے یہی مقام حضور ہے جو اس نوجوان کو حاصل تھا اور اس کو مقام احسان کہتے ہیں جس کا ذکر اس حدیث میں ہے کہ "ان تعبد الله کانگ تر اہ فان لم تکن تر اہ فانہ یو اگئی الله تعالیٰ کی عبادت اس طرح کروگویا تم اس کو دیکھ رہے ہو اور اگر یہ درجہ نہ حاصل ہو تو یہ استحضار کروگویا تم اس کو دیکھ رہے ہیں۔

معیت گرنه هو تیری تو گهبراؤں گلستاں میں

اہل اللہ کو یہ مقام حاصل ہوتا ہے اور وہ اللہ تعالیٰ کی معیت کا ہر وقت استحضار رکھتے ہیں جس سے ان کو قوت حاصل ہوتی ہے اور وہ اپنی عبادات میں لذت پاتے ہیں اور یہی چیز ان کو معصیت و نافر مانی سے محفوظ رکھتی ہے، میں لذت پاتے ہیں اور یہی چیز ان کو معصیت و نافر مانی سے محفوظ رکھتی ہے، میں لذت پاتے ہیں اور یہی چیز ان کو معصیت و نافر مانی سے محفوظ رکھتی ہے، میں لئے۔

معیت گرنہ ہو تیری تو گھبر اؤں گلستاں میں رہے توساتھ توسمحر ایل گلٹن کا مزہ یاؤں الله تعالیٰ کی معیت کا سخضار بہت بڑی نعمت ہے،جوالله والوں کو حاصل ہوتی ہے اور اس میں وہ ہر وقت سر شار رہتے ہیں اور جولوگ ان کے قریب ہوتے ہیں ان کو بھی اس سے ضرور کچھ نہ کچھ حصہ ملتا ہے،اس وقت مجھے اپنی غزل کے دوشعریاد پڑے اس کو پڑھتا ہوں۔

جو ہیں اہل محبت دوستو! پھر ان کا کیا کہنا محبت کے لئے پھرتے ہیں انگارے محبت میں بیا نامکن ہے آئے پاس اور پھر ترنہ ہو جائے محبت کی اڑا کرتے ہیں فوارے محبت میں

میرے محترم بھائیوا بیہ زندگی بھی اللہ کی طرف سے بہت ہوئی نعمت ہے جس کو نیہ زندگی مل گئی وہ بہت ہوا خوش نصیب ہے، آخرت کی تیاری اس زندگی میں کی جاتی ہے اور اللہ والے زندگی کے طول کو اسی لئے چاہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے قرب میں ترقی کا ذریعہ ہے یوں بعضے ہزر گوں نے غلبہ شوق میں اور محبوب خقیقی سے وصال کی تڑپ میں موت کی تمنا بھی کی ہے اور الیم موت کی تمنا منع بھی نہیں ہے بلکہ موت کی وہ تمنا منع ہے جو مصائب و آلام کی وجہ سے ہو مگر اعلیٰ وار فع مقام ہے ہے کہ اللہ کے قرب میں ترقی کے لئے زندگی کو غنیمت شار کرے مرنے کے بعد ایک مرتبہ سے ان اللہ یا الحمد للہ کہنے سے جو قرب ماسل ہو تاہے وہ بھی میسر نہیں ہوگا، ای بناء پر بہت سے بزرگان دین قرب حاصل ہو تاہے وہ بھی میسر نہیں ہوگا، ای بناء پر بہت سے بزرگان دین قرب حاصل ہو تاہے وہ بھی میسر نہیں ہوگا، ای بناء پر بہت سے بزرگان دین فرب حاصل ہو تاہے وہ بھی میسر نہیں ہوگا، ای بناء پر بہت سے بزرگان دین فرب حاصل ہو تاہے وہ بھی میسر نہیں ہوگا، ای بناء پر بہت سے بزرگان دین فرب حاصل ہو تاہے وہ بھی میسر نہیں ہوگا، ای بناء پر بہت سے بررگان دین فرب حاصل ہو تاہے وہ بھی میسر نہیں ہوگا، ای بناء پر بہت سے بزرگان دین فرب حاصل ہو تاہے وہ بھی میسر نہیں ہوگا، ای بناء پر بہت سے بررگان دین فرب حاصل ہو تاہے وہ بھی میسر نہیں ہوگا، ای بناء پر بہت سے بررگان دین فرب حاصل ہو تاہے وہ بھی میسر نہیں جو نانچہ علامہ جای فرماتے ہیں۔

بادو روزہ زندگی جاتمی نشد سیر غمت واہ چہ خوش بودے کہ عمر جاودانی داشتیم لیمنی دوروز کی زندگی میں جاتمی آپ کے غم محبت سے سیر نہیں ہوا، کیا خوب ہو تااگر مجھ کوعمر جاودانی حاصل ہو جاتی۔

بھائی! ہم کو بیر زندگی اسی لئے دی گئی ہے کہ اس میں ہم قیامت کے دن کے لئے توشہ جمع کریں اور اعمال صالحہ اختیار کریں اور اعمال صالحہ وہی ہیں جو سنت کے مطابق ہوں اور اللہ کے لئے کئے جاویں۔

# تم هی غالب رهو گے بشرطیکہ ....

آج آگر امت میں یہ چیز عام ہو جائے کہ نافرمانی چھوڑدیں، سب کے سب نمازی بن جائیں، شریعت کے پابند ہو جائیں، سنت کے مطابق زندگی گذاریں اور صحیح معنوں میں سے پی کیے مسلمان بن جائیں تو دیکھئے پھر کیا ہو تا ہے،اللہ تعالیٰ خودار شاد فرماتے ہیں:

﴿ وَ اَنْتُمْ الْاَعْلُوْ فَ اِنْ کُنْتُمْ مُّوْمِنِیْنَ ﴾
لیعنی تم ہی غالب رہو گے بشر طیکہ تم ایمان پر قائم رہو۔

میہ نص قطعی ہے اس میں کوئی شک و شبہ کی گنجائش نہیں،اور آج جو ہم پر
ہر طرف سے ذلت ور سوائی مسلط ہے یہ ہماری بدا عمالیوں کی سزاہے۔
میری ایک پوری نظم ہے جس میں وعوت ہی وعوت ہے،اس کے چند

، اشعاراس مضمون کے مناسب پڑھ کرمضمون ختم کر تاہوں ہے ، ذلت وخواری ورسوائی ہے تچھ کو کیا کام سیج بتا کیا تو نہیں بائے محد کا غلام ہائے کیابات ہے سوجا ہے مجبھی اس کو بھی تجھ سے زیادہ نہیں ہے کوئی دنیا میں بدنام خاک میں تجھ کو ملایا ہے تری غفلت نے ہوش میں اب بھی نہ آیا توہے حیرت کامقام آه! تجھ کو نہیں یاد رہا اپنا مقام مقتدی تو نہیں ہر گز تو ہے دنیا کا امام تو اگر آج بھی ہوجائے محمہ کا غلام تسمجھیں رحمت تخھے بھر دنیا کی ساری اقوام تیرے ایمان میں خامی نہ کہیں رہ جاتی كاش بي ليتا اگر تو تھى محبت كا جام بندے اللہ کے اللہ سے جب باغی ہیں کیا تعجب ہے جو دنیا میں بیا ہے کہرام

# جب ایمان دل میں راسخ هوجائے گا

ہم زبان سے تواپنے کو مومن کہتے ہیں لیکن ذرااپنے دلوں کو ٹٹول کر دیکھیں کیاایمان ہمارے قلب میں ہے ؟اور ہم صحیح معنوں میں مومن ہیں ؟ اللّٰہ کی خشیت اور اس کی محبت دل کے اندر ہوتی ہے تواس کے آثار ظاہر ہوتے ہیں، جیسے ایمان قلب کے اندر ہو تاہے مگراس کے علامات و آثار ظاہر ہوتے ہیں، جیسے ایمان دل میں راشخ ہوجائے گا،اللہ ورسول کی محبت دل میں راشخ ہوجائے گا،اللہ ورسول کی محبت دل میں راشخ ہوجائے گا،صحابے گی تواللہ کی راہ میں جان و مال سب کچھ قربان کرنا آسان ہوجائے گا،صحابہ کرام گی زندگی کو دیکھ لو،ان کے دل میں ایمان آگیا تھا اور اللہ ورسول کی محبت دل میں راشخ ہو گئی تھی تو انہوں نے اللہ کی راہ میں اپنی جان ،اپنامال، اپنی عزت و آبر وسب کچھ قربان کر دیاان کی زندگی ہمارے لئے خان ،اپنامال، اپنی عزت و آبر وسب کچھ قربان کر دیاان کی زندگی ہمارے لئے خمونہ ہے،اس میں غور کریں اور اسی کے مطابق اپنی زندگی کو بنائیں۔

الله تعالیٰ ہم سب کو عمل کی توفیق عطافر مائے اور قیامت کا یقین ہم سب کے دل میں ڈال دے اور اعمال صالحہ کی توفیق عطافر مائے۔

آج اس مدرسه میں مجھے پہلی بار حاضری کا اتفاق ہوا،اور آپ حضرات کی خوش ہوا، خدا خواہش پر مخضر وقت میں کچھ بیان بھی کردیا، یہاں آکر جی خوش ہوا، خدا کرے مدرسه کوتر تی ہو، طلباءاور اساتذہ سے دین کی خدمت ہواور صحیح معنوں میں دین کی خدمت کریں، اللہ تعالی ہم سب کو قبول فرمائے، اپنی محبت عطا فرمائے، ہمارا خاتمہ ایمان پر فرمائے۔ آمین ثم آمین



# صحبت صالحین گرورت داہمیت

# اقتباس

اخیار کی صحبت سے خیر حاصل ہو تاہے اور اشرار کی صحبت سے شر ہی میں اضافہ ہو تا ہے، اس لئے برے ساتھیوں سے پر ہیز کریں اور اہل دل اور اہل اللہ کی صحبت اختیار کریں اور وقت نکال کر کسی اللہ والے کے پاس جا کر بیٹھا کریں اس کا نفع انشاء اللہ آپ خود محسوس کریں گے۔ تنہا نہ چل سکیں گے محبت کی راہ میں میں چل رہا ہوں آپ مرے ساتھ آ ہے کے میں میں چل رہا ہوں آپ مرے ساتھ آ ہے کے میں میں چل رہا ہوں آپ مرے ساتھ آ ہے کے میں میں چل رہا ہوں آپ مرے ساتھ آ ہے کے میں میں چل رہا ہوں آپ مرے ساتھ آ ہے کے میں میں چل رہا ہوں آپ مرے ساتھ آ ہے کے میں میں چل رہا ہوں آپ مرے ساتھ آ ہے کے میں میں چل رہا ہوں آپ مرے ساتھ آ ہے۔

الْحَمْدُ لِلهِ! نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْنَعْفِرُهُ وَنُؤْمِنُ بِهٖ وَ نَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ، وَنَعُوْدُ بِاللهِ مِنْ شُرُورٍ انْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّنَاتِ اعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلاَ مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُضْلِلْهُ فَلاَ هَادِي لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لَآالِهُ الْآاللهُ وَحْدَهُ لَاشَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنَا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ وَحْدَهُ لَاشَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنَا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ وَحْدَهُ لَاشَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنَا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ، وَصَلَّى اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ رَسُولُهُ، وَ صَلَّى اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ رَسُولُهُ، وَ صَلَّى اللهُ وَمَا اللهُ الرَّحِيْمِ ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا قُوْا انْفُسَكُمْ وَ اهْلِيْكُمْ وَ اهْلِيْكُمْ فَا النَّاسُ وَ الْحِجَارَةُ ﴾ نَاراً وَ قُودُهُ النَّاسُ وَ الْحِجَارَةُ ﴾

ابھی شروع میں ایک چھوٹے بچے سے قرآن پاک کی تلاوت کی فرمائش کی گئی اور اس نے قرآن پاک کی تلاوت کی ، آپ حضرات نے بھی سناکتنا اچھا معلوم ہوا کہ اتنا چھوٹا بچہ زبانی قرآن پاک کی تلاوت کر تاہے ، یہ بھی قرآن پاک کا عجیب وغریب معجزہ ہے کہ مسلمانوں کے چھوٹے چھوٹے بچوٹ کی اس کویاد کر لیتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے جواس کی حفاظت کا وعدہ ہے اس کا یہی انتظام ہے ، اور جو لوگ اس کویاد کر لیتے ہیں یہ ان کی بہت بڑی سعادت اور خوش نصیبی ہے کہ اللہ کے کلام پاک کی حفاظت ان کے ذریعہ سے ہور ہی ہے،
یہ اللہ کی بہت بڑی نعمت اور ان کا فضل وانعام ہے اور انتہائی شکر کامقام ہے مگر
اس کے ساتھ ساتھ اس پر عمل کا بھی مطالبہ ہے اور یہ مطالبہ عوام وخواص
سب سے ہے جیسا کہ اللہ تعالی ارشاد فرمارہے ہیں کہ ﴿ یَایُّهَا الَّذِیْنَ امَنُوا
قُوْا اَنْفُسَکُمْ وَ اَهْلِیْکُمْ نَاراً ﴾

#### جھنم سے بچنے کی صورت

اس آیت میں تمام مسلمانوں کو مخاطب کرتے ہوئے اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ اے ایمان والو!اینے کو اور اینے اہل وعیال کو جہنم کی آگ سے بچاؤاور اس سے بیخے کی صورت یہی ہے کہ ہم وہ اعمال اور صفات اختیار کریں جن سے جنت میں داخل ہو سکیں اور جہنم سے نیج جائیں، پس ہم کو حاسئے کہ خود بھی دوزخ کی آگ ہے بچیں اور اللہ کی نافر مانی حصورٌ دیں اور اینے اہل وعیال کو اور اس طرح دوستوں اور عزیزوں کو بھی بچائیں اور جہنم سے بیخے کی صورت یہی ہے کہ سب سے پہلے ہم شرک سے بچیں،جس کی حقیقت یہ ہے کہ اللّٰہ کی ذات و صفات میں کسی کو شریک نہ کیا جائے اور خدا کے سواکسی مخلوق کونافع وضارنه سمجھا جائے بلکہ یہ عقیدہ راسخ کیا جائے کہ نافع وضار صرف اللہ ہی کی ذات ہے اس وقت آپ کوانیے ہی دوشعر سنا تاہوں ہے الفت میں ان کی اینے کو جس نے بھلا دیا د ونول جہال میں پھر اسےخوف وخطرنہیں

غیروں پہ تیری جاتی ہے کس واسطے نظر واللہ ان کے ہاتھ میں نفع وضرر نہیں

نفع وضرر سب خداہی کے اختیار میں ہے، وہی بیار ڈالنے والے ہیں وہی شفادینے والے ہیں، عرض اس شفادینے والے ہیں، وہی مارنے والے اور وہی جلانے والے ہیں، غرض اس عالم میں متصرف انہی کی ذات ہے جیسا کہ قرآن پاک میں سید ناابراہیم علیہ السلام اپنی قوم کوخطاب فرماتے ہوئے ارشاد فرماتے ہیں:

﴿ قَالَ اَفَرَایْتُمْ مَّا کُنْتُمْ تَعْبُدُوْنَ اَنْتُمْ وَ ابَاءُ کُمُ الْاَقْدَمُوْنَ فَانَّهُمْ عَدُوِّلِيْ اللَّهِ عَدُوِّلِيْ اللَّهِ عَلَمَ اللَّاقَدَمُوْنَ فَاللَّهِ عَدُوِّلِيْ اللَّهِ عَدُوِّلِيْ وَ اللَّذِيْ هُوَ يُطْعِمُنِيْ وَ اللَّذِيْ يُمِيْتُنِيْ ثُمَّ يُطْعِمُنِيْ وَ اللَّذِيْ يُمِيْتُنِيْ ثُمَّ يُطْعِمُنِيْ وَ اللَّذِيْ يُمِيْتُنِيْ ثُمَّ يُحْيِيْنِ وَ اللَّذِيْ يُومَ اللَّذِيْ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الللْمُلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ الللْمُلْمُ الللْمُلْمُ الللللْمُ الللللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ ا

فرمایا کہ بھلاتم نے ان کود یکھا بھی جن کی تم عبادت کیا کرتے ہو، تم بھی اور تمہارے پرانے بڑے بھی کہ یہ میرے لئے باعث ضرر ہیں، مگر ہاں رب العالمین جس نے مجھ کو بیدا کیا پھر وہی مجھ کور ہنمائی کر تاہے، اور جو کہ مجھ کو کھلا تا پلا تاہے، اور جب میں بیار ہو جاتا ہوں تو وہی مجھ کو شفادیتا ہے اور جو مجھ کُوموت دے گا پھر مجھ کوزندہ کرے گا، اور جس سے مجھ کو یہ امید ہے کہ میری غلط کاری کو قیامت کے روز معاف کردے گا۔

#### جس کی توحید کامل ہوجاتی ہے

جس کی توحید کامل ہو جاتی ہے اس کی نظر غیر پر نہیں اٹھتی وہ صرف خدا

ہی کو دیکھتا ہے اور ہر چیز کو انہی کی طرف سے دیکھتا ہے انہی کو اپناخالق ومالک اور رب سمجھتا ہے اور وہ بالکل اس کا مصداق ہو تاہے ہے جہال دیکھیں جدھر دیکھیں نظر محبوب آتا ہے

تعالی اللہ سے برکت ہے انوار محبت میں

اس کی نظر محض اللہ پر ہوتی ہے اور غیر اللہ کو اپنے دل سے نسیاً منسیاً کردیتا ہے اور اللہ سے محبت جب کامل ہو جاتی ہے تواس کا خاصہ ہی ہے ہے کہ غیر اللہ کے نقش کو دل سے مٹادیت ہے اور اغیار کو خاکسر کردیت ہے اس مضمون کامیر الیناہی ایک شعر ہے سنئے۔

اسے نسیان کامل غیر سے واللہ ہو تا ہے عجب کچھشان دیکھی میں نے بیار محبت میں

اے مسلمانو! سنو، ند جب اسلام میں بنیادی چیز اللہ کی توحید ہے اور شرک بالکر اس کے منافی ہے، اس لئے شرک باللہ سے بچواور اللہ کی توحید پر مرمٹواور اس پر اٹل ہو جاؤ، چنانچہ ہمارے اول کلمئہ لَا اِللهُ اِللّٰهُ مُحَمَّدٌ وَسُولُ اللّٰهِ کامفہوم یہی ہے۔

# لٹا دیتا ھے جنت کی بھاریں شوق سے عاشق

جب الله کی توحید دل میں آجاتی ہے اور اس کی لذت ہے آدمی آشنا ہو جاتا ہے تو پھر اس پر مرمٹنے کے لئے تیار ہو جاتا ہے اور کسی حال میں اس کو چھوڑنا گوارہ نہیں کرتا، میر اہی ایک شعر ملاحظہ ہو لٹادیتاہے جنت کی بہاریں شوق سے عاشق مزہ کچھ اس طرح یا تاہے گلزار محبت میں

اس کامزہ حضرت بلال حبثی ہے پوچھوکہ جب کلمہ طیبہ لا إللہ الله محمد منظم منظم منظم منظم منظم منظم منظم اور ایمان کی حلاوت کو چھ لیا تو پھر ان پر لا کھ ظلم وہائے گئے سینے پر پھر رکھ کر پہتی ہوئی ریت پر گھیٹا گیا مگر وہ اَحد اَحد کی رٹ لگاتے رہے اور دوبارہ شرک کی طرف جانا گوارہ نہ فرمایا، بلکہ توحید پر اٹل رہے اور جبل استقامت بن کر سارے عالم کے سامنے قیامت تک کے لئے زبر دست نمونہ اور مثال قائم فرما گئے یہ تھی حضرت بلال کی توحید۔

چنانچہ اس واقعہ کو شاعر نے اردو میں نظم کیا ہے جس کو میں نے اپنے بحین میں پڑھا تھا اور مجھے اس کے پڑھنے میں بڑا مزہ آتا تھا اس وقت بعض اشعار مجھے بے ساختہ یاد آگئے جی چاہتا ہے کہ آپ کو بھی سنادوں تا کہ اس سے حضرت بلال گی استقامت کا بچھ اندازہ ہو ، ان پر ظلم وستم کی کیفیت کود کھ کر صدیق اکبر نے ان سے کہا اے بلال! تم آہتہ آہتہ کلمہ پڑھو ، زیادہ زور سے اس کا علان نہ کرو ، چنانچہ انہوں نے بچھ دنوں اس پر عمل کیا، مگر پھر جوش محبت میں باواز بلند کلمہ پڑھنے گئے اس پر ان کا آقا جس کے یہ غلام تھے بہت خفا ہو ااور مختلف طریقہ سے ان کواذیتیں پہنچائیں۔

منجملہ ان کے ایک یہ تھا کہ گرم ریت پر لٹا کر ان کو تھیٹا، مگر انہوں نے ان سب کو برداشت کیااور تو حید پر آگل ہے ان کے اس حال کا بیان ان اشعار میں مذکورہے جن کومیں اس وقت سنانا چاہتا ہوں، سنئے ہے

پھروں سے ہورہا ہوں پائمال خون اب دینے لگا ہے بال بال

ان عذابوں کی مجھے پروانہیں ان تکالیفوں سے دل دکھتا نہیں

دفتر عشاق میں لکھ لے مجھے حاہے پھر جتنی بھی ایذادے مجھے

دیکھ پھر کس شوق سے لیتا ہوں میں جان کو کس شوق سے دیتا ہوں میں

# زکوہ کی فرضیت نماز ھی کی طرح ھے

بہت سے صحابہ کرام گواس قتم کی تکلیفیں پہنچائی گئیں مگر وہ لوگ اپنے

کام میں گےرہے اور دوسر وں کو بھی اس کی دعوت دیتے رہے، لہذاہم کو بھی چاہئے کہ دین کی طرف دعوت دیں اور دوسر وں کو سمجھائیں کہ توجید اختیار

کرو، شرک سے باز رہو، اللہ کے احکام کی یابندی کرو، نماز کی یابندی کرو،

ر مضان کے روزے رکھو، مال ہو تواس کی زکوۃ اداکرو،اس لئے کہ اللہ تعالیٰ

نے قرآن پاک میں متعدد جگہوں پر نماز کے تھم کے ساتھ زکوۃ کا بھی تھم

فرمایا ہے چنانچہ ارشاد باری تعالی ہے ﴿ أَقِيْمُوا الْصَّلُواٰةَ وَ اتُّوا الزَّ كُواٰةَ ﴾

یعنی نماز قائم کرواور ز کوۃ اداکرو،اس سے جس طرح نماز کی فرضیت ثابت

ہو ئیاسی طرح زکوۃ کی بھی فرضیت ثابت ہو ئی دونوں میں کوئی فرق نہیں ہے۔

#### صدیق اکبرؓ کی عزیمت

حضور اقدس علیہ کے وصال کے بعد بعض قبائل نے زکوۃ دیے سے انکار کیااور یہ کہنے لگے کہ ہم نماز پڑھیں گے مگر زکوۃ نہ دیں گے تو حضرت صدیق اکبر نے فرمایا کہ جوشخص نماز اور زکوۃ میں فرق کرے گاہم اس کے ساتھ جہاد کریں گے، صحابہ نے آپ کو سمجھایا کے اے خلیفہ رسول! ذرانری کی بحثے، حتیٰ کہ فاروق اعظم نے بھی حضرت صدیق اکبر سے فرمایا کہ ابھی نری ہی مناسب ہے تو حضرت صدیق اکبر نے فرمایا کہ اے عمر! تم جاہلیت میں تو سخت تھے اور اسلام میں بود ہوگئے، پھر فرمایا کہ اگر میر اساتھ اگر کوئی بھی نہ دے گا تو میں تنہا ان ما نعین زکوۃ سے جہاد کے لئے جاؤں گا، آخر تمام حضرات صحابہ نے آپ کی رائے سے اتفاق کیا۔

اُدھریہ ہواکہ جن لوگوں نے زکوۃ روکی تھی جب انہوں نے صدیق اکبر ا کے عزم جہاد کوسنا تو تائب ہو گئے اور کہا کہ ہم زکوۃ بھی دیں گے ، نماز بھی پڑھیں گے اور تمام احکام شرع کی پابندی کریں گے۔

# دین کے تمام شعبوں پر عمل ضروری ھے

بہر حال جس پرزکوۃ فرض ہے اور وہ ادا نہیں کرتا تو اسلام کا ایک فریضہ ترک کررہا ہے لہٰذااس کی بھی تاکید ہونی چاہئے کہ نماز پڑھو، روزے رکھو اور مال ہو تو حساب کر کے زکوۃ نکالو، اور استطاعت ہو توجج بھی کرو، اور محض استے پر بھی اکتفانہ ہونا چاہئے بلکہ دین کے جتنے شعبے ہیں سب پر عمل ضروری ہے اور اس کی طرف وعوت لازی ہے، اخلاق وعادات کی اصلاح کی طرف بھی توجہ کرنا چاہئے جب ہم صورت میں، سیرت میں، لباس میں، وضع قطع میں، لبنے ویے ہیں، رہنے سہنے میں، اٹھنے بین، شادی عمی، غرض میں، لبنے ویے ہیں، رہنے سہنے میں، اٹھنے بین، شادی عمی، غرض میں، لبنے ویے ہیں، رہنے سہنے میں، اٹھنے بین، شادی عمی، غرض میں، لبنے ویے ہیں، رہنے سہنے میں، اٹھنے بین، شادی عمی، غرض

ا پنے تمامی امور میں محمد رسول اللہ علیہ کا انتباع کریں گے تب صحیح معنوں میں امتی کہلانے کے تب صحیح معنوں میں امتی کہلانے کے مستحق ہوں گے۔

#### تاقیامت دعوت دین کا سلسلہ جاری رہے گا

آج امت کہاں سے کہاں پہنچ گئی، دین کے ہر باب میں ہم سے کوتاہی
ہورہی ہے اور ہم طریق سنت کو چھوڑتے جارہے ہیں، جس کی وجہ سے اللہ
ورسول سے دور ہوتے جارہے ہیں مگر اللہ کے پچھ بندے آج بھی موجود ہیں
اور تاقیامت ایسے لوگ رہیں گے جودین کی دعوت کے لئے مستعد و کمربستہ
رہیں گے چنانچہ یہاں بھی ایسے حضرات موجود ہیں جودین کی طرف دعوت
دستے ہیں اور ہم لوگ بھی بعض احباب کی خواہش پر اسی لئے یہاں آئے ہیں
کہ آپ کو دین کی باتیں سنائیں۔

میرے محترم عزیزو! دین کی دعوت میں بھی اکا بر کے طریق کو پیش نظر رکھیں ہمارے اکا برنے دین کی دعوت دی توان کو کیسی کیسی مصیبتیں پیش آئیں اور اللہ کی راہ میں انہوں نے کتنی اذبیتی اور شقتیں بر داشت کیں اور بعد میں لوگوں نے انہی کو مانا بھی اور مخلص لوگوں کی جماعت تیار ہوگئ جو پسینہ بہنے کی جگہ اپناخون بہانے کے لئے تیار رہتی تھی، بھائی اصل چیز اخلاص ہے، اللہ تعالی ایپ مخلص بندوں کو ضائع نہیں فرماتے اس لئے اخلاص اختیار کرنے کی ضرورت ہے، اخلاص اختیار کریں اور اپنے اندر دین کی بچی طلب بیدا کریں کیونکہ دین طلب اور محنت ہی سے ملے گا، کچھ ہم کو اس کے لئے مشقت تو

برداشت کرنی ہوگی۔

#### بڑوں کی بڑی بات

ہارے اکابر کے حالات میں لکھا ہے کہ انہوں نے ایک ایک حدیث سننے کے لئے ہزاروں میل کا سفر پیدل طے کیا ہے، اسی طرح جبوہ حدیث رسول کو سنتے تھے توان پر عجیب کیفیت طاری ہو جاتی تھی چنانچہ بعضے حضرات تو صرف قَالَ رَسوْلُ اللّهِ (عَلَيْكُ ) سن کر ہی ہے ہوش ہو جاتے تھے، اسی طرح قرآن پاک سن کر بھی ان پر عجیب کیفیت طاری ہو جاتی تھی۔

#### ایک عام غفلت کی طرف خصوصی توجه

پس ہم کو چاہئے کہ اپنے اسلاف کے طرز کو اختیار کریں اور ان کی
سیرت اپنے اندر پیدا کرنے کی فکر کریں ، قرآن پاک کو تذہر کے ساتھ
پڑھیں اور حدیث رسول کو اوب کے ساتھ مطالعہ کریں اور اللہ و رسول کے
حکموں کے مطابق اپنی زندگی بنائیں خود بھی عمل کریں اور گھر والوں کو بھی
عمل کرائیں۔

میں نے ایسا بہت دیکھاہے کہ علماء کے پاس مردوں کے آنے جانے اور بزرگوں کی صحبت میں بیٹھنے کی برکت سے وہ تو نمازی ہو جاتے ہیں مگر عورتیں بے نمازی کی بے نمازی ہی رہ جاتی ہیں، تو چو نکہ گھر میں دینی ماحول نہیں بنتا اس لئے بچے بھی نماز کے عادی نہیں ہوپاتے، حالا نکہ اولاد کی تربیت اور گھر والوں کی دینی حالت کی ذمہ داری بھی ہمارے ذمہ ہے، حدیث شریف میں آیا ہے کہ جب بچہ سات سال کا ہوجاوے تواس کو نماز کا تھم دواور جب دس برس کا ہوجاوے تواس کو نماز کے ترک پر مارو، آج عموماً اس حدیث پر عمل کی طرف ہم لوگوں کی توجہ نہیں حالا نکہ اس پر عمل کرنا ضرور ک ہے، اس بات کا اہتمام ہونا چاہئے کہ گھروالوں میں سے کوئی بھی بے نمازی نہ رہ جائے، لہذا خود بھی نمازی بنیں اور اپنے گھروالوں کو بھی نمازی بنائیں۔

#### نزول رحمتِ اللهى كيسے ؟

میں تواکثر کہا کرتا ہوں کہ جس دن سب لوگ نمازی ہوجائیں گے تو اللّٰہ کی خاص رحمت نازل ہو گی اور سب کو گھیر لے گی، کرکے تودیکھیں!

الله تعالى فرمات بين ﴿إِنِّى مَعَكُمْ لَئِنْ اَقَمْتُمُ الصَّلُواةَ وَ اتَيْتُمُ التَّلُواةَ وَ اتَيْتُمُ الرَّكُواةَ وَ امَنْتُمْ بِرُسُلِيْ ﴾ بيتك مين تمهارے ساتھ ہوں اگر تم لوگ نماز قائم كرواورز كوة اداكرواور ميرے رسولوں پر ايمان لاؤ۔

نماز کا قائم کرنااہتمام کو چاہتاہے،اس کو یوں سمجھنے کہ ایک توہے نماز پڑھنااورایک ہے نماز کو درست کرناجوا قامت صلوٰۃ کے مفہوم میں داخل ہے جس کی حقیقت ہے ہے کہ سنت کے مطابق وضو ہواور سنت کے مطابق قر اُت ہو،ر کوع اور سمجود ہو، غرض ہررکن نماز کو مکمل طریقے سے ادا کیاجائے اور ان سب کے آداب کی پوری پوری رعایت کی جائے پس اقامت صلوٰۃ سے بہی مراد ہے کہ نماز کے تمام ارکان کو سنن و آداب کی پوری پوری رعایت کے ساتھ اداکیا جائے۔

# ايك گذارش والتماس

اب میں دیکھنا ہوں کہ اکثرلوگ اس قدر جلدی نماز پڑھتے ہیں کہ کوئی ر کن اطمینان سے ادا نہیں ہو تاحتیٰ کہ جولوگ امامت کرتے ہیں ان میں بھی بعض د فعہ کمی رہ جاتی ہے حالا نکہ امام کو مزید اطمینان کی ضرورت ہے امام مقتریوں کی نماز کاضامن ہے، میر اخود اپنا تجربہ ہے بعض د فعہ اییا ہوا کہ سجدہ میں ایک بار تشبیح پڑھ پایا تھا کہ امام نے دوسر اسجدہ کر دیااسی طرح قعد وُاخیرہ میں التحیات بھی ختم نہ کریایا تھا کہ اد ھر امام صاحب نے سلام بھیر دیا۔ اب آپ ہی ہتلایئے میہ بھی کوئی نماز ہے نماز کواللہ کے مراقبہ اور حضور کے ساتھ پڑھناچاہے اور یہ خیال کرناچاہے کہ اللہ تعالیٰ ہم کود کچھ رہے ہیں، حَق تعالى ارشاد فرمات بين ﴿ يأَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا ارْكَعُوا وَ اعْبُدُوا رَبَّكُمْ وَافْعَلُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُوْنَ وَجَاهِدُوْا فِي اللَّهِ حَقَّ جَهَادِهِ هُوَّ اجْتَبِكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّيْنِ مِنْ حَرَجٍ مِلَّةَ اَبِيْكُمْ اِبْرَاهِيْمَ هُوَ لِسَمّْكُمُ الْمُسْلِمِيْنَ مِنْ قَبْلُ وَفِيْ هَلَا لِيَكُوْنَ الرَّسُوْلُ شَهِيْدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُوْنُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ فَاقِيْمُوا الصَّلواةَ وَ اتُوا الزَّكواةَ وَ اعْتَصِمُوْا بِاللَّهِ هُوَ مَوْلِكُمْ فَنِعْمَ الْمَوْلَى وَ نِعْمَ النَّصِيْرُ ﴾ الاراوالوا رکوع کیا کر واور سجده کیا کر واوراینے رب کی عبادت کیا کر واور نیک کام کیا کرو، امیدہے کہ تم فلاح یاؤ گے اور اللہ کے کام میں خوب کو شش کیا کر و جیسا کہ کوشش کرنے کا حق ہے ،اس نے تم کو ممتاز فرمایااور تم پر دین میں کسی قتم کی

تنگی نہیں کی، تم اپنے باپ ابراہیم کی ملت پر قائم رہو، اس نے تہارالقب مسلمان رکھا پہلے بھی اور اس میں بھی تاکہ تمہارے اوپررسول اللہ گواہ ہوں اور تم لوگوں کے مقابلہ میں گواہ ہو، سوتم لوگ نماز کی پابندی رکھو اور زکوۃ دیتے رہو، اور اللہ کومضبوط پکڑے رہووہ تمہارا کار سازہے سوکیسا اچھا کار سازہے اور کیسااجچھا مددگارہے۔

#### اتباع سنت کا ایک فائدہ

انسان اسی وقت نیک بے گاجب خدا کی طرف دوڑے گا، برائیوں سے
نیچ گاعمل صالح اختیار کرے گانیک کام وہی ہے جو نثر بعت کے مطابق ہواور
صیح نیت سے اللہ کوراضی کرنے کی غرض سے کیا جائے جو عمل سنت کے
مطابق نہیں اللہ ورسول علیہ کے نزدیک اس کی پچھ وقعت نہیں،اور اتباع
سنت کی نیت سے تو عادت بھی عبادت بن جاتی ہے اور جو عبادت خلاف سنت
اداکی جائے وہ منہ پرمار دی جاتی ہے۔

چنانچہ حضرت مجدد صاحب قدس سرہ اپنے مکتوبات میں تحریر فرماتے ہیں ''سنت کے مطابق دو پہر میں کھانا کھاکر قیلولہ کرناان ہزاروں را توں کی عبادت سے بہتر ہے جوخلاف سنت ادا کی گئی ہوں''

مجاہدات بھی وہی معتبر ہیں جوخلاف سنت نہ ہوں، اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿ وَ جَاهِدُوْ ا فِي اللّٰهِ حَقَّ جِهَادِهٖ ﴾ یعنی الله کی راہ میں اور دین کے لئے خوب کو شش کروجیسا کہ اس کا حق ہے۔

دوسری جگہ اسی مضمون کو بول فرماتے ہیں ﴿ وَالَّذِیْنَ جَاهَدُوْا فِیْنَا لَنَهْدِیَنَّهُمْ سُبُلَنَا ﴾ یعنی جولوگ ہماری راہ میں کوشش کرتے ہیں تو ہم اپنا راستدان کے لئے کھول دیتے ہیں۔

اس طرح اس مضمون کوایک جگه دوسرے عنوان سے ارشاد فرماتے ہیں کہ ﴿ یَانَیْهَا الَّذِیْنَ اَمَنُوۤا اِنْ تَنْصُرُوا اللّهَ یَنْصُرْ کُمْ وَ یُفَیِّتُ اَقْدَامَکُمْ ﴾ لیعنی اے ایمان والو! اگرتم الله کی مدد کروگ توالله تمہاری مدد کرے گا اور تمہارے قد مول کو جمادے گا، اس سے مرادیہی ہے کہ اگرتم الله کے دین کی مدد کرو تواللہ تعالی تمہارے مددگار بن جائیں گے۔

میرے دوستواور عزیز و! اللہ کے دین کے لئے اپنی جان اور مال سے کوشش کردو، اور اللہ کی راہ میں کوشش کردو، اور اللہ کی راہ میں اپنے کو قربان کردو۔

#### دین کا ایک اهم باب

میں تو برابر یہ بھی کہاکر تاہوں کہ میں دنیا کے کاروبار کو منع نہیں کر تا اس کو بھی کرو مگر حدود شرع کالحاظ ضروری ہے، ہر کاروبار شریعت کے مطابق ہونا چاہئے، تجارت ہو تواس کے مسائل بھی علماء سے پوچھ پوچھ کراس کے مطابق عمل کرو، نرراعت ہو تواس کے احکام بھی معلوم کرو، شریعت میں معاملات سے متعلق بھی بہت سے احکام ہیں اور یہ بھی دین کا ایک اہم باب ہے اور اس کا علم نہ ہونے کے سبب آدی حرام کام تکب ہو جاتا ہے جس باب ہے اور اس کا علم نہ ہونے کے سبب آدی حرام کام تکب ہو جاتا ہے جس

کی وجہ سے طاعات وعبادت کا ثمرہ بھی مرتب نہیں ہو تا، اسی بنا پر ہمارے اکابر معاملات کی صفائی اور در سکی پر بہت زور دیتے ہیں۔

چنانچہ حضرت کیم الامت مولانا تھانویؒ نے مستقل ایک کتاب تھنیف فرمائی ہے جس کانام ہے ''صفائی معاملات ''جس میں روز مرہ پیش آنے والے معاملات سے متعلق ضروری احکام درج ہیں اس کتاب کا مطالعہ بہت مفید ہے اس کے بڑھنے سے معلوم ہوگا کہ ناوا تفیت اور لا علمی کی وجہ سے ہم روزانہ کتنے محرمات کے مرتکب ہوتے رہتے ہیں اور ہمیں اس کی خبر بھی نہیں واقعی جہالت بہت بری بلاہے۔

اگر ہم سچے کیے مسلمان بننا جاہتے ہیں تو دین کے ہرباب میں پنجنگی پیدا کریں اور سب سے پہلے اس کے متعلق جو احکام ہیں ان کو سیکھیں اور عقائد میں، عبادات میں، معاملات اور معاشرت میں، اخلاق و عادات میں ہم اتباع کریں محمد رسول اللہ علیہ کا۔

# اگر منکرات سے دل میں نفرت نه هوگی تو...

اور ہر مسلمان جو کلمہ پڑھنے والا ہے خواہ مرد ہویا عورت، جوان ہویا بوڑھا، وہ پختہ ارادہ کرلے کہ ہم صحیح معنوں میں مسلمان بنیں گے اور اللہ کے دین کی خدمت میں لگ جائیں گے اور کوشش کریں گے کہ دوسرے لوگ بھی النے کی مسلمان اور اللہ والے بن جائیں، حدیث شریف میں آتا ہے کہ دیر رای مِنْکُمْ مُنْگُراً فَلْیُغَیّرہ بِیدِہ فَاِنْ لَمْ یَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ فَاِنْ لَمْ مُنْکُمْ مُنْگُراً فَلْیُغَیّرہ بِیدِہ فَاِنْ لَمْ یَسْتَطِعْ فَبِلِسَانِهِ فَاِنْ لَمْ

یَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ وَ لَیْسَ وَرَاءَ ذلِكَ حَبَّهُ خَرْ دَلٍ مِّنَ الْإِیْمَانِ" یعنی تم میں سے جو شخص کی مکر کو دیکھے تواسے چاہئے کہ اپنے ہاتھ سے اس کی اصلاح کردے اور اگر اس پر قدرت نہ ہو تو زبان سے روکے اور اگر اس پر بھی قدرت نہ ہو تو زبان سے روکے اور اگر اس پر بھی قدرت نہ ہو تو اپنے دل سے اس کو برا سمجھے اور اس کے بعدرائی کے دانہ کے برابر بھی ایمان نہیں۔

ال حدیث سے معلوم ہوا کہ منگرات کو مٹانے پراگر بوری قدرت ہوتو خود مٹادے ورنہ زبان سے لوگوں کو منع کرے اور اس کی قدرت بھی نہ ہو تو دل سے نفرت کرے اور یہ ایمان کا ادنی مرتبہ ہے اگر منگرات سے دل میں نفرت بھی نہ ہوگی تو ایمان کا آخری درجہ بھی باقی نہ رہے گا پس اگر ہم گناہ کی باتوں کو دیکھیں اور دل سے بھی نفرت نہ کریں تو ہم بھی اس جرم میں شریک

#### منکرات کے فروغ کا ایک اہم سبب

آج آگر ہم لوگ اس بات پر آمادہ ہو جائیں اور اس کام کے لئے کمر بستہ ہو جائیں کہ جتنے منکرات اور برائیاں ہمارے اندر ہیں ان سب کو ہم ختم کریں گے اور خودالیں چیزوں میں شرکت نہیں کریں گے تو بہت کچھ اصلاح ہو جائے، آج جو منکرات کو فروغ ہورہا ہے اس کی وجہ یہی ہے کہ عام مسلمانوں میں اس سے نفرت باقی نہیں رہی، ایک کر تاہے اور سب اس کے ساتھ شریک ہوتے ہیں اگر بلاخوف لومۃ لائم نکیر کی جانے گے اور ناجائز ساتھ شریک ہوتے ہیں اگر بلاخوف لومۃ لائم نکیر کی جانے گے اور ناجائز

مجلسوں میں شرکت سے پر ہیز کیا جائے تو پورے معاشرے کی اصلاح ہوجائے، مگراس کے لئے ہمت جاہئے یہ ہرکس وناکس کا کام نہیں ہے اس کے لئے شیر مرد ہوناچاہئے جبیباکہ ہمارے اکابروائمہ تھے۔

#### دین کو فروغ کیوں کر هوا ؟

چنانچہ حضرت امام احمد ابن صنبل رحمۃ اللہ علیہ کا واقعہ میں نے کتابوں میں پڑھاہے جو فقہ کے ائمہ اربعہ میں سے مشہور امام اور زبر دست محمد ثاور فقیہ بیں ، ایک جگہ ان کی دعوت ہوئی، وہاں تشریف لے گئے تو ان کی نظر ایک طاق پر بڑی جس پر ایک چاندی کی سر مہ دانی رکھی ہوئی تھی، دریافت فرمایا کہ یہ کیا چیز ہے؟ معلوم ہوا کہ چاندی کی سر مہ دانی ہے جس سے سر مہ فرمایا کہ رسول اللہ عقالیہ نے سونے اور چاندی کے جنوں کے استعمال کرنے سے منع فرمایا ہے، اور یہاں چاندی کی سر مہ دانی استعمال کی جاتی استعمال کرنے سے منع فرمایا ہے، اور یہاں چاندی کی سر مہ دانی استعمال کی جاتی استعمال کرنے سے منع فرمایا ہے، اور یہاں چاندی کی سر مہ دانی استعمال کی جاتی استعمال کی جاتی استعمال کی جاتی ہے، اس لئے یہاں دعوت نہیں کے مار دیوت نہیں کی مردنے سے دین کو فروغ منکرات سے اس قدر نفرت تھی تب ان سے دین کو فروغ ہوا اور اینے وقت کے امام ہوئے۔

سونے کی انگو تھی یا اور کوئی زیور عور توں کے لئے تو جائز ہے، مردوں کے لئے جائز نہیں ،لیکن کے لئے جائز نہیں ،لیکن اب آج کل اکثر دیکھا جاتا ہے کہ مرد بھی سونے کی انگو تھی پہنتے ہیں یہ جائز نہیں مگر ناوا تفیت کی وجہ سے اس میں مبتلا ہیں اگر علماء سے یو چھیں تو بہت سے

منکرات کاعلم ہو سکتا ہے۔

تو بھائی! منکرات کو چھوڑیں اور اگر ہاتھ سے مٹانے پر قدرت ہو اور ہمت ہو تو ہاتھ سے مٹادیں اور اگر اتنی ہمت نہ ہو تو زبان سے برا کہیں اور اتنا بھی نہ ہو سکے تودل سے نفرت کریں، یہ آخری درجہ ہے، اور جو حضرات یہاں موجود ہیں خود بھی تیار ہو جا ئیں اور جو موجود نہیں ان کو یہ بات پہنچادیں کہ وہ خود بھی منکرات سے بچیں اور دوسروں کو بھی اس سے بچنے کی دعوت دیں، اگر کچھ لوگ ایسا کرنے لگ جائیں تو بہت سے منکرات ختم ہو جائیں اور خاص طور پر رسوم و بدعات سے احتراز کریں دین میں جتنی باتیں نئی نئی پیدا کرلی گئی بیدا کرلی گئی بیدا کرلی گئی ہیں یہ سب بدعت ہیں ان سب سے احتراز کریں۔

#### حضرت مجدد الف ثانی' کی تحقیق

بعض لوگ بدعت کی دو قتم بدعت حسنه اور بدعت سیرے کہتے ہیں لیکن حضرت مجد دالف ثانی قدس سرہ فرماتے ہیں کہ ہمارے زمانہ کے علماء اور مشاکخ اگر انصاف سے کام لیس تو بدعت حسنه کانام زبان پر ہر گزنه لا ئیس،اس لئے کہ حضور اقدس علیہ نے ارشاد فرمایا ہے کہ ''کُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ '' یعنی ہر بدعت گر اہی ہے، تو پھر بدعت حسنہ کیسے ہو سکتی ہے اور جس چیز کی اصل قرآن و سنت سے ثابت ہے وہ بدعت میں داخل ہی نہیں۔

حضرت مولانا مرتضٰی صاحب جاند پوریؒ فرماتے تھے کہ ''اے بدعت ملعونہ تیراناس ہو تو جس گھر میں داخل ہوتی ہے تو پہلے عقل کو وہاں سے

ر خصت کردی ہے"۔

پس سنت پر عمل کریں، بدعت سے پر ہیز کریں، شرک سے پر ہیز کریں تو حید پر ثابت قدم رہیں، ہر حال میں اللہ کی مرضی پر راضی رہیں، تو ہمارا سب کام بن جائے گااپی نظر کواپنی نظر نہ سمجھیں اور اپنی رائے کواپنی رائے نہ سمجھیں بلکہ اللہ ورسول کی مرضی میں اپنے کو فنا کریں، میر ااپناہی بیہ شعر ہے۔ نظر ان کی نظر اپنی ، پہند ان کی بہند اپنی نظر اپنی بہند اپنی نہیں ہوتی محبت میں

جب ہم نے محت کا دعویٰ کیا ہے تو حضور علیہ کی مرضی کے مطابق زندگی گذاریں، معروف پر عمل کریں، منکرات سے پر ہیز کریں، مومن کی یہی شان ہے۔

#### معروف پر عمل کرنا آسان ھے لیکن...

حضرت خواجہ محمد معصوم صاحب رحمۃ اللہ علیہ جو حضرت مجد دصاحب کے صاحب زادے ہیں فرماتے ہیں کہ معروف پر عمل کرنا تو آسان ہے مگر منکرات سے بچنااور اس سے روکنا مشکل کام ہے، انبیاء علیہم السلام، صحابہ کرام اور اولیاء عظام کی مخالفت جو کی گئی اور ان پر لعن طعن کیا گیا اور کیسی کیسی اور اولیاء عظام کی مخالفت جو کی گئی وہ سب منکرات ہی سے روکنے کی وجہ سے ہوا او بیتیں اور مصیبتیں پہنچائی گئیں وہ سب منکرات ہی سے روکنے کی وجہ سے ہوا کیونکہ انہوں نے کفروشر ک سے اور رسوم وبد عات سے روکا تولوگ ان کے مخالف ہو گئے۔

#### کامیاب کون ؟

آپ جانتے ہیں کہ یہ دنیاہمیشہ رہنے کی جگہ نہیں، تن تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں ﴿ کُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ ﴾ یعنی ہرایک کوموت کامزہ چھناہے، لہذا ہم سوچیں کہ ہم کوبھی مرناہے اور اس دنیا کو چھوڑ کر جاناہے، آخرت میں کام آنے والی چیز تو بس اعمال صالحہ ہیں، یہ دنیا کی کامیابی چند روزہ اور فانی ہے، اصل کامیابی یہ ہے کہ قیامت کے روزہم جہنم سے بچالئے جائیں اور جنت میں داخل کردیئے ققد فاز ﴾ یعنی جو شخص دوزخ سے دورر کھا گیا اور جنت میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں ﴿ فَمَنْ ذُحْزِحَ عَنِ النّادِ وَ الْحَلَ کردیا گیاوہ کامیابی ہے، یہی سب سے بڑی کامیابی ہے اس کے لئے ہم کو داخل کردیا گیاوہ کامیاب ہے، یہی سب سے بڑی کامیابی ہے اس کے لئے ہم کو کوشش کرنا چاہئے اور اس کی دعوت دوسروں کو دینا چاہئے کہ جہنم کے راستہ کو چھوڑ واور جنت کے راستہ پر چلو، اللہ کا حکم مانو اور اللہ کے رسول کا حکم مانو، شریعت کی یابندی کروسنت کی پیروی کرو۔

# محبت کی حقیقت ھی ابھی تو نے نھیں جانی

اگر ہم دنیاد آخرت میں فلاح حاصل کرناچاہتے ہیں تواس کاسیدھاراستہ یہ بیت تواس کاسیدھاراستہ یہ کہ اللہ کے رسول کی اطاعت و فرمانبر داری کی جائے،ان کی مرضی کے مطابق چلاجائے اور من مانی زندگی چھوڑ دی جائے، یہ من مانی جو ہم نے اختیار کررکھی ہے کہ جو ہمارا جی چاہے وہی کریں تو گویا ہم اپنے کو آزاد سمجھتے ہیں

حالا نکہ ہم آزاد نہیں بلکہ ہم بندے اور غلام ہیں اور غلام آ قاکی مرضی پر چلتا ہے اپنی مرضی کو چھوڑ دیتا ہے میں اپناایک شعر پڑھ کراب اس مضمون کو ختم کرناچا ہتا ہوں، وہ بیر ہے ۔

سمجھتا ہے کہ کیوں جاتی نہیں ہے تیری من مانی محبت کی حقیقت ہی ابھی تو نے نہیں جانی محبت کی حقیقت ہی ابھی تو نے نہیں جانی محبت فنا فی المحبوب کانام ہے، یعنی وہ جو فرما ئیں ہم وہی کریں اور جس چیز سے روک دیں اس سے بازر ہیں اگر ہم ایسا کریں گے توانشاء اللہ دنیاو آخرت دونوں میں کامیاب ہو جائیں گے۔

#### اخلاص کی دولت کیسے حاصل ہوگی؟

دوستوادر عزیزو! آج اس کام کواختیار کرنے کی ضرورت ہے، اس پر عمل کریں اور اس کی دعوت بھی دیں، اخیر میں ایک اہم اور ضرور ک شک کی طرف متوجہ کرناچا ہتا ہوں، اس پر غور کرنے اور عمل کرنے کی ضرورت ہے۔ وہ یہ کہ آپ کے ہر کام میں اس وقت ایک جان پیدا ہو جائے گی جب کہ آپ بھی بھی اللہ والوں کی خدمت میں حاضری بھی دیتے رہیں گے اللہ والوں کی خدمت میں حاضری بھی دیتے رہیں گے اللہ والوں کی صحبت میں بیٹھنے سے انشاء اللہ تعالیٰ عمل کی توفیق ہو جائے گی اور راستہ آسان ہو جائے گی، اعمال صالحہ کی رغبت اور برائیوں سے نفرت دل میں پیدا ہو جائے گی اور ان کی صحبت میں رہ کر اخلاص کی دولت حاصل ہو گی جو عمل کی روح ہے، بدون اخلاص کے عمل کی مثال کی دولت حاصل ہو گی جو عمل کی روح ہے، بدون اخلاص کے عمل کی مثال

بےروح جیسی ہے اور ظاہر ہے کہ جسم بےروح کی کیا قدرو قیت ہو گی، میر ا اپناہی ایک شعریاد پڑا، سنئے ہے

> عمل کی روح ہے اخلاص جب تک بیہ نہ حاصل ہو نہیں آئے گی ایمان و عمل میں تیرے تابانی

پس ایمان وعمل میں اور اسی طرح دعوت الی الله میں روحانیت و نور انبیت

پیدا کرناچاہتے ہو تواہل اللہ کی صحبت اختیار کرویہ صحبت کیمیااثرر کھتی ہے۔

#### گوشہ نشینی بریے ساتھی سے بھتر ھے

حضرت قاضی ثناءاللہ صاحب پانی پی قدس سرہ اپنی کتاب "ارشادالطالبین"
کے خاتمہ پر تحریر فرماتے ہیں کہ " ذکر ، فکراور فرائض ونوا فل سے فارغ
ہو کراگر علماء ومفتیان اور صلحاء کی مصاحب اور مکالمت میسر ہو تو غنیمت سمجھو،
بشرطیکہ وہ علماء دنیا داروں کی صحبت سے بازرہنے والے ہوں اور اگر علماء وصلحاء
کی صحبت میں اثر نہ ہو تو تنہا بیٹھنایا سور ہنا بہتر ہے۔

"العزلة خير من الجليس السوء والجليس الصالح خير من العزلة" يعنى گوشه العزلة" يعنى گوشه نشين برے ہم نشين سے بہتر ہے اور نيک ہم نشين گوشه نشين سے بہتر ہے۔

# بروں کی صحبت مبتدیوں کے لئے سخت مضر ھے

جاہلوں، فاسقوں اور آن لو گوں کی صحبت اور ہم نشینی جو دنیا میں مستغرق

رہتے ہیں کارخانہ باطن کو خراب کردیت ہے، خصوصاً مبتدی کے حق میں سخت مصر ہے جیساکہ تھوڑ نے پائی کو نجاست پلید کردیت ہے، صوفیوں، صاحب دلول، ولیوں کی ہم نتینی اور صحبت اللہ کے ذکر اور عبادت سے بھی زیادہ مفید ہے، صحابہ کرام رضی اللہ عنہم باہم کہا کرتے تھے کہ" اِجلس بنا نؤمن ساعةً" یعنی ہمار نیوں بیٹھو تا کہ ہم آ بس میں ایمان تازہ کریں، مولانارومؓ فرماتے ہیں۔ ہمار نے باولیاء کی صحبت بااولیاء بہتر از صدسال بودن در تُقا کین اولیاء کی صحبت میں تمہارا تھوڑی دیر بیٹھنا سوسال تقوی میں گذار نے سے بہتر ہے۔

حضرت خواجہ احرارؓ فرماتے ہیں کہ "نماز رابہ حقیقت قضا بودولیکن نماز صحبت ماراقضانہ خواہد بود" یعنی نمازاگر رہ جائے تو قضا کی جاسکتی ہے لیکن ہماری صحبت کی نمازالیں ہے کہ اس کی کوئی قضا نہیں، دیکھئے! حضرت خواجہ صاحبؓ صحبت اہل اللہ کی اہمیت کو کیسے کیسے عنوان سے واضح فرمارہے ہیں۔

اس سے معلوم ہوا کہ اخیار کی صحبت سے خیر حاصل ہو تاہے اور اشر ار
کی صحبت سے شر ہی میں اضافہ ہو تاہے،اس لئے برے ساتھیوں سے پر ہیز
کریں اور اہل دل اور اہل اللہ کی صحبت اختیار کریں اور وقت نکال کر کسی اللہ
والے کے پاس جا کر بیٹھا کریں اس کا نفع انشاء اللہ آپ خود محسوس کریں گے
اللہ تعالیٰ عمل کی توفیق عطا فرمائے ، میر ااپنا ہی ایک شعر ہے اس کو سنا کر
مضمون ختم کر تاہوں ہے

بے روح جیسی ہے اور ظاہر ہے کہ جسم بے روح کی کیا قدرو قیمت ہو گی، میر ا اپناہی ایک شعریاد پڑا، سنئے ہے

> عمل کی روح ہے اخلاص جب تک بیر نہ حاصل ہو نہیں آئے گی ایمان و عمل میں تیرے تابانی

پس ایمان وعمل میں اور اسی طرح دعوت الی الله میں روحانیت ونور انبیت

پیدا کرنا چاہتے ہو تواہل اللہ کی صحبت اختیار کرویہ صحبت کیمیااثرر کھتی ہے۔

# گوشہ نشینی بریے ساتھی سے بھتر ھے

حضرت قاضی ثناءاللہ صاحب پانی پی قدس سرہ اپنی کتاب "ار شادالطالبین"
کے خاتمہ پر تحریر فرماتے ہیں کہ " ذکر، فکراور فرائض ونوا فل سے فارغ
ہو کراگر علماء ومفتیان اور صلحاء کی مصاحب اور مکالمت میسر ہو تو غنیمت سمجھو،
بشر طیکہ وہ علماء دنیا داروں کی صحبت سے بازرہنے والے ہوں اور اگر علماء وصلحاء
کی صحبت میں اثرنہ ہو تو تنہا بیٹھنایا سور ہنا بہتر ہے۔

"العزلة خير من الجليس السوء والجليس الصالح خير من العزلة "يعنى گوشه نشين برے ہم نشين سے بہتر ہے اور نيك ہم نشين گوشه نشين سے بہتر ہے۔

# بروں کی صحبت مبتدیوں کے لئے سخت مضر ھے

جاہلوں، فاسقوں اور آن لو گوں کی صحبت اور ہم نشینی جو دنیا میں مستغرق

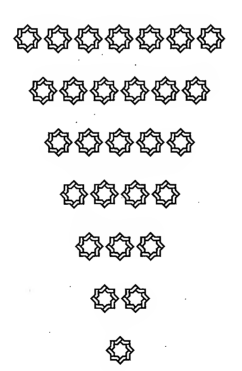
رہتے ہیں کارخانہ باطن کو خراب کردی ہے، خصوصاً مبتدی کے حق میں سخت مضربے جیساکہ تھوڑ نے پائی کو نجاست پلید کردی ہے، صوفیوں، صاحب دلوں، ولیوں کی ہم نتینی اور صحبت اللہ کے ذکر اور عبادت سے بھی زیادہ مفید ہے، صحابہ کرام رضی اللہ عنہم باہم کہا کرتے تھے کہ" اِجلس بنا نؤمن ساعةً" یعنی ہمار نیٹھو تا کہ ہم آپس میں ایمان تازہ کریں، مولانارومؓ فرماتے ہیں۔ ہمار نے بالولیاء کی صحبت بالولیاء ہم تہمارا تھوڑی دیر بیٹھنا سوسال تقوی میں گذار نے سے بہتر ہے۔ گزار نے سے بہتر ہے۔

حضرت خواجه احرارٌ فرماتے ہیں کہ "نماز رابہ حقیقت قضا بودولیکن نماز صحبت مارا قضانہ خواہد بود" یعنی نمازاگر رہ جائے تو قضا کی جاسکتی ہے لیکن ہماری صحبت کی نمازالی ہے کہ اس کی کوئی قضا نہیں، دیکھئے! حضرت خواجہ صاحب صحبت اہل اللہ کی اہمیت کو کیسے کیسے عنوان سے واضح فرمار ہے ہیں۔

اس سے معلوم ہوا کہ اخیار کی صحبت سے خیر حاصل ہو تاہے اور اشر ار
کی صحبت سے شر ہی میں اضافہ ہو تاہے ،اس لئے برے ساتھیوں سے پر ہیز
کریں اور اہل دل اور اہل اللہ کی صحبت اختیار کریں اور وقت نکال کر کسی اللہ
والے کے پاس جا کر بیٹھا کریں اس کا نفع انشاء اللہ آپ خود محسوس کریں گے
اللہ تعالیٰ عمل کی توفیق عطا فرمائے ، میر ااپنا ہی ایک شعر ہے اس کو سنا کر
مضمون ختم کر تاہوں ہے

تنہا نہ چل سکیں گے محبت کی راہ میں میں چل رہاہوں آپ مرے ساتھ آیئے

وآخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين



# حاملین قر آن کی ذمه داریاں

# القتياس

"بزرگو! تمہارے اندر بعضے فقہاء اور علاء بھی ہیں، تم وعظ کی مجاسی بھی منعقد کرتے ہو، درس بھی دیتے ہو احکام شرعیہ بھی بیان کرتے ہو، مفتی بن کرلوگوں کو احکام بھی بتلاتے ہو، خبر دار چھلی کی طرح نہ ہو جانا کہ عمدہ آٹا تو نکال دیتی ہے اور بھوسی اپنے پاس رہنے دیتی ہے، اس طرح تمہار ایہ حال نہ ہو ناچاہئے کہ تم اپنے منہ تو حکمت کی باتیں نکالتے رہو اور دلوں میں کھوٹ رہ جائے کہ اس وقت تم سے اللہ کے ارشاد پر عمل نہ کرنے کہ اس وقت تم سے اللہ کے ارشاد پر عمل نہ وَتَنْسَوْنَ اَنْفُسَکُمْ کی کیا دوسروں کو تو نیکی کی تاکید و تروں روں کو تو نیکی کی تاکید کرتے ہواور اپنے آپ کو نیکی سے بھلائے دیتے ہو۔

الْحَمْدُ لِلهِ! نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنُوْمِنُ بِهِ وَ نَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ، وَنَعُوْدُ بِاللهِ مِنْ شُرُورٍ انْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّئَاتِ اعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلاَ مُضِلَّلهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لاَ اللهُ اللهُ وَمَوْلاَنا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ وَحْدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ وَحُدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ وَحُدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ، وَ صَلَى الله وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلّمَ رَسُولُهُ، وَ صَلّى الله وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلّمَ تَسْلِيْماً كَثِيْراً ءَامًا بَعْدُ!

فَاعُوْ ذُ بِاللّٰهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ، بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

﴿ هُوَ اللَّذِيْ بَعَثَ فِي الْالْمِيِّيْنَ رَسُوْلاً مِنْهُمْ يَتْلُوْ عَلَيْهِمْ ايَاتِهِ وَيُزَكِيْهِمْ
وَ يُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوْا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَللٍ مُبِيْنٍ ﴾
وي يُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوْا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَللٍ مُبِيْنٍ ﴾
وي يُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَللٍ مُبِيْنٍ ﴾
وي يحب جس نے عرب كے ناخوانده لوگوں ميں انهى كى قوم ميں سے (يعنی عرب ميں سے) ايك پيغمبر بھيجاجو اُن كوالله كى آيتيں پڑھ پڑھ كرساتے ہيں اور ان كو (عقا كد باطلہ اور اخلاق ذميمہ سے) پاك كرتے ہيں اور ان كو كتاب اور دانش مندى كى باتيں سكھلاتے ہيں اور يہ لوگ (آپ كى بعثت كے) پہلے اور دانش مندى كى باتيں سكھلاتے ہيں اور يہ لوگ (آپ كى بعثت كے) پہلے سے كھلى گم ابى ہيں شے۔

#### آخری رسول اور آخری کتاب

آپ حضرات جانے ہیں قرآن پاک خدائے تعالیٰ کی آخری کتاب ہے،
جس طرح محدرسول اللہ عظامیہ فاتم النہین ہیں آپ کے بعد نبوت کاسلسلہ
ختم ہو گیااب کوئی نبی نہیں آئے گااگر کوئی شخص نبوت کادعویٰ کرتا ہے تواوہ
اپنے اس دعویٰ میں کاذب ہے، اسی طرح قرآن پاک اللہ تعالیٰ کی آخری
کتاب ہے اب اس کے بعد کوئی دوسری کتاب نہیں آئے گی لہذا قیامت تک
کیلئے ہماراد ستور العمل یہی ہے اس کو مضبوطی کے ساتھ پکڑیں اور اس کے
ساتھ جسیا شخف مطلوب ہے ویسا شغف رکھیں، نیے وہی قرآن آگ ہے کہ
جب مشرکین مکہ اس کو سنتے سے تواس قبد میں تاثر ہوئے سے کہ شرف آباسلام
ہوجاتے سے اور اس کی آیات طیبات کو س کر کلمہ سپڑھ گیتے سے یعن آلا الله
ہوجاتے سے اور اس کی آیات طیبات کو س کر کلمہ سپڑھ گیتے سے یعن آلا الله
ہوجاتے سے اور اس کی آیات طیبات کو س کر کلمہ سپڑھ گیتے سے یعن آلا الله
ہوجاتے سے اور اس کی آیات طیبات کو س کر کلمہ سپڑھ گیتے سے یعن آلا الله

# صدیق اکبر کا قرآن کریم سے شغف

حضرت صدیق اکبر نے اپنے مکان کے سامنے ایک چبوترہ بنار کھا تھا اس پر نماز پڑھتے تھے اور قرآن پاک کی تلاوت کرتے تھے، صدیق اکبر کا امت میں جو مقام ہے آپ لوگ جانتے ہی ہیں کہ افضل البشر بعد الا نبیاءا نہی کی ذات ہے ان کے کمالات ایمانی کا کیا کہنا! کوئی نہیں سمجھ سکتا، اور یہ حقیقت ہے کہ جس کا جس در جہ ایمان ہوگا اسی در جہ کی اس کی تلاوت ہوگی، لہذا امت کا کوئی فرد حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ جیسی تلاوت نہیں کر سکتا، اور اس کی کیفیت کا صحیح اندازہ وہی کر سکتا ہے جس نے ان سے سنا ہو گا، ہم لو گوں کو بھلا اس کا کیاا ندازہ ہو سکتا ہے، بہر کیف اس تلاوت کی کیفیت بیان سے باہر ہے۔ یس جب آپ چبوترہ پر قرآن یاک کی تلاوت فرماتے تھے تو مکہ کے نوجوان آکر آپ کی تلاوت سنتے تھے اور اس سے متأثر ہو کر ایمان لاتے تھے، مشرکین مکہ نے جب بیہ حال دیکھا توان کو فکر ہوئی کہ اس طرح تو ہمارے ب جوان مسلمان ہو جائیں گے لہٰذااس کور دکنے کی تڈبیر کرنی حاہے۔ چنانچہ انہوں نے صدیق اکبڑے کہا کہ آپ مکہ حچووڑ کر کہیں باہر چلے جائے، آپ کو پہال رہنے نہیں دیا جائے گا، قوم کی مخالفت دیکھ کر آپ نے ہجرت کاارادہ فرمالیا،اور حضور اکرم علیہ سے اجازت لے کر مکہ سے روانہ ہوگئے ابھی کچھ دور گئے تھے کہ راستہ میں ایک بڑے سر دار سے اتفاقاً آپ کی ملا قات ہو گئیاس نے دریافت کیااے ابو بکر! آپ کہاں جارہے ہیں؟ تو فرمایا چونکہ یہاں آپ لوگ قر آن پاک کی تلاوت سے روکتے ہیں اس لئے میں اپنا وطن حِيورٌ كِرالِيي حَكَم جارہا ہوں جِہاڻى بلاروك ٽوك قر آن ياك كى تلاوت کر سکوں، تواس نے کہا کہ آپ لوٹ چلین مگر اتنا کریں کہ قر آن یاک جہر کے ساتھ نہ پڑھیں بلکہ آہتہ آہتہ تااوت کیا کریں، آپ نے فرمایا بہت احیمااور والیس آگئے،اور چندروز تک آہتہ تلاوت کرتے رہے پھر آپ کے ول میں یہ جذبہ پیدا ہوا کہ میں اب حسب سابق جہر کے ساتھ قر آن یاک یڑھوں گاجاہے کچھ بھی حشر ہو، چنانچہ جہر کے ساتھ تلاوت شروع فرمائی، تو

آپ جانتے ہیں کہ مشرکین مکہ کی جانب سے کیا معاملہ ہوا؟ انہوں نے آکر آپ کی تلاوت کلام اللہ کے وقت سیٹیال اور تالیال بجاناشر وع کردیں تاکہ تلاوت میں حرج ہواورلوگ سن نہ سکیں۔

#### کلام خداوندی کا کمال

ای طرح روایات میں آتا ہے کہ جب رسول اللہ علیہ تلاوت فرماتے تھے تو فیبلہ عبدالدار کے دو آدمی آپ کی داہنی اور بائیں جانب کھڑے ہوکر شور و شغب کرتے تھے، تالیاں اور سٹیاں بجاتے تھے اور زور زور سے اشعار پڑھتے تھے تاکہ آپ قرآن نہ پڑھ سکیں اور لوگوں کے کانوں میں آپ کی آواز نہ بہنچ سکے اور اپنی قوم سے کہتے تھے کہ اس قرآن کو مت سنو، جبیا کہ اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں ہو قال اللہ ین کھروا کہ تسمع وا لھذا الْقُوانِ وَالْغَوْا وَالْغَوْا لِهَدَّا الْقُوانِ وَالْغَوْا اللهُ وَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَ اللهُ ا

بھائی قرآن پاک اللہ تعالیٰ کا کلام ہے اوز بردست تا ثیر کا عامل ہے جب
اس کی تلاوت کی جائے تو غور سے سنیں اور ایسا سنیں جس کادل پر اثر ہو محض
کان سے سننا جس سے دل متا ثرنہ ہو، اس کا کچھ اعتبار نہیں، قرآن پاک کااثر
اگر ہمارے دلوں پر ہو جائے تو ہماری زندگی تبدیل ہو جائے، آج ہمارے پاس
اسلاف جیسے قلوب نہیں رہے جن کی تلاوت میں ایسی تا ثیر تھی کہ کفار و
مشرکین اس کو سن کر متا ثر ہو جائے تھے، اسی بنایر ان میں کے شریر و سرش اس

بات کی کوشش کرتے تھے کہ قرآن پاک ہمارے کانوں تک پہنچنے ہی نہ پائے

کہ کہیں ایسانہ ہو کہ دل پراثر ہوجائے اور آبائی کفروشر ک کو چھوڑنا پڑے ، یہ
ان کی ایک تدبیر تھی جس کو انہوں نے اپنی گر اہی پر باتی رہنے کے لئے اختیار
کرر کھا تھا، اور اپنے جوانوں سے کہتے تھے کہ اس قرآن کو مت سنو، تو اللہ
تعالی ان کی اس تدبیر کی تردید میں ارشاد فرماتے ہیں کہ یہ لوگ ﴿ لَا تَسْمَعُوْ الله الْقُرْ ان فَاسْتَمِعُوْ الله وَ اَنْصِتُوْ الْعَدُ الْقُرْ ان فَاسْتَمِعُوْ الله وَ اَنْصِتُوْ الْعَدُ الْقُرْ ان فَاسْتَمِعُوْ الله وَ اَنْصِتُوْ الله عَلَی ہُن جب قرآن پڑھا جائے تو اس کی
طرف کان لگاؤاور خاموش رہوتا کہ تم پررحم کیا جائے۔

اس آیت بین ان کے ہر ہر جملے کا پورا پولار دہے یعن جس طرح انہوں نے کہا کہ اس قرآن کو مت سنواور تلاوت کے وقت شور مجاؤ ہامید ہے کہ تم غالب آجاؤ گے اسی طرح اس کے مقابل اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ جب قرآن پڑھا جائے تو تم کان لگاؤاور خاموش رہوامید ہے کہ اللہ تعالی تم پررحم فرمائیں گے۔ سبحان اللہ !کیاخوب کلام ہے اور کیسا پُر کیف مضمون ہے کہ انہوں نے کہا مت سنواور اللہ تعالی فرماتے ہیں کان لگا کر سنو، انہوں نے کہا کہ شور مجاؤ اور اللہ تعالی فرماتے ہیں خاموش رہو، انہوں نے کہا اس تدبیر سے تم غالب آجاؤ گے اور اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ جم جو تدبیر ہتلار ہے ہیں اس کو اختیار کرنے آجاؤ گے اور اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ جم جو تدبیر ہتلار ہے ہیں اس کو اختیار کرنے سے تم پررحمت الہی متوجہ ہوگی جس سے تم لوگ غالب ہو گے نہ کہ یہ کفار۔ اللہ اکبر! اس کلام میں کس قدر بلاغت ہے، بیشک یہ کلام خداوندی کا اللہ اکبر! اس کلام میں کس قدر بلاغت ہے، بیشک یہ کلام خداوندی کا

کمال اور خاص و صف ہے۔

# تلاوتِ کلام الله کی حلاوت کسے اور کیسے؟

بھائی!جب قر آن پڑھاجائے تو سکون سے سنواور خاموش رہوجو شخص خاموش ہو کر دل لگا کر ہمہ تن گوش ہو کر قرآن کو سنتا ہے اسی کو تلاوت کی لذت وحلاوت حاصل ہوتی ہے،اللہ تعالیٰ نے قرآن پاک میں ایسی لذت و حلاوت رکھی ہے جو کسی چیز میں نہیں،اب کس قدرافسوس کی بات ہے کہ الیمی بابرکت کتاب ہمارے اندر موجود ہے مگر ہم اس کے برکات سے محروم ہیں، ہمیں چاہئے کہ اس کی تلاوت کا معمول بناویں اور کلام اللّٰہ کی تعظیم و تکریم کے ساتھ تلاوت کریںاوراس میں تدبرو تفکر کریںاور خدا کی کتاب کوجی لگا کرپڑھیں۔ انسان جس قدر کتاب اللہ سے تعلق بڑھا تا ہے اسی قدر اللہ تعالیٰ سے محبت پیدا ہوتی ہے اور کلام اللہ کے ذریعہ اللہ تعالیٰ سے محبت بڑھتی چلی جاتی ہے لیعنی کلام اللہ کی تلاوت اور ساعت سے اللہ تعالیٰ کی محبت پیدا ہوتی ہے اور بڑھتی بھی ہےاوراسی سے اللہ تعالٰی کی رحمتِ خاصہ متوجہ ہوتی ہے،اور نسبت مع اللہ کی تکمیل ہوتی ہے۔

#### ایک عظیم الشان نعمت

میرے عزیزو! قرآن پاک اللہ تعالیٰ کی عظیم الثان نعمت ہے، جس کو قرآن بل کی اللہ تعالیٰ کی عظیم الثان نعمت ہے، جس کو قرآن مل گیااس کو بہت بڑی دولت سے نوازاہے،اللہ تعالیٰ نے اس نعمت کو کہ اللہ تعالیٰ نے اس نعمت کو

بطور امتنان ذکر فرمایا ہے چنانچہ رسول اللہ عَلَیْ کو مخاطب کر کے ارشاد فرماتے ہیں ﴿ وَلَقَدْ اتَیْناکَ سَبْعاً مِّنَ الْمَثَانِیْ وَ الْقُرْانَ الْعَظِیْمَ ﴾ یعنی ہم نے آپ کو ایک بڑی بھاری نعمت یعنی سات آیات دیں جو نماز میں مکرر پڑھی جاتی ہیں (مراد اس سے سور وَ فاتحہ ہے) اور قرآن عظیم مرحمت فرمایا۔

اور حدیث شریف میں آیاہے "فضل کلام الله علیٰ سائر الکلام کفضل الله علیٰ سائر الکلام کفضل الله علیٰ حلقه" یعنی الله تعالیٰ کے کلام کو دوسرے کلاموں پر وہی فضیلت حاصل ہے جواللہ تعالیٰ کو اپنی مخلوق پر۔

#### قرآن کریم کی ناقدری پروعید

اسی طرح حضورا قدس علی ارشاد فرماتے ہیں "من قرأ القران شم رای ان احداً او تی افضل مما او تی فقد استصغر ما عظمه الله" یعن جس نے قرآن کو پڑھا پھر بھی اس نے کسی کے متعلق بیسمجھا کہ اس سے افضل چیز دیا گیاہے تواس نے ایسی چیز کو چھوٹا سمجھا جس کواللہ تعالی نے باعظمت بنایا ہے۔
اسی طرح حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ جو شخص اسی طرح حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ جو شخص قرآن جسی عظیم نعمت دیا گیا پھر بھی اس نے یہ خیال کیا کہ کوئی شخص دنیا کی نعمت سے افضل دیا گیا ہے تواس نعمتوں میں سے کوئی نعمت اس کے قرآن کی نعمت سے افضل دیا گیا ہے تواس نے عظیم چیز کی تصغیر کی ،اور چھوٹی کو بڑا سمجھا۔

اس سے معلوم ہوا کہ جس کو قر آن جیسی دولت حاصل ہواور پھر وہ دنیا کی کسی چیز کی طرف للچائی نظر سے دیکھے تواس نے کلام اللّٰہ کی تنقیص کی اور

بہت بڑی نعمت کی ناقدری کی۔

نیز حدیث شریف میں وارد ہے کہ میری امت کی عبادات میں سب سے زیادہ سے افضل تلاوت قرآن ہے، اور آج ہم دیکھ رہے ہیں کہ سب سے زیادہ عفلت اور ہے اعتنائی اسی کی طرف سے ہور ہی ہے اگر ہم اس کا اہتمام کریں اور قرآن کریم کو مضبوطی سے پکڑیں تو ہماری حالت بدل جائے۔

#### مسلمان تاقیامت محفوظ رہیںگے

ایک مرتبہ کا واقعہ ہے کہ پرتاپ گڑھ کے قریب ایک جگہ اجتماع ہوا جس میں بڑے بڑے علاء تشریف لائے تھے، مجھے بھی دعوت دی گئی تھی، اور وہ اجتماع اس غرض سے منعقد کیا گیا تھا کہ مسلمانوں کے بقاء و تحفظ کی سبیل پر غور کیا جائے، میری طبیعت وہاں پہنچ کر خراب ہو گئی اس لئے میں نے لوگوں سے کہا کہ جب علاء کرام بیان فرمالیں توسب سے اخیر میں مجھے بلوالیا جائے۔ چنانچہ بیانات ہوئے اور اخیر میں لوگ مجھے بلانے کے لئے آئے تومیں جاکر وہاں بیٹے گیا مگر پہلے سے ذہن میں کوئی بات نہیں تھی، اچانک اللہ تعالی جاکر وہاں بیٹے گیا مگر پہلے سے ذہن میں کوئی بات نہیں تھی، اچانک اللہ تعالی نے میرے دل میں بیہ آیت ڈائی ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللّهِ مُحَرَّ وَ إِنَّا لَلُهُ كُولُول کے اسے لئے اللہ تعالی کے میرے دل میں بیہ آیت ڈائی ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اللّهِ مُحَرِّ وَ إِنَّا لَلُهُ لَحَافِظُونٌ کَی کُونی ہم نے قرآن کو نازل کیا اور ہم خود اس کی حفاظت کرنے والے ہیں۔

اس سے میراذ ہن اس مضمون کی جانب منتقل ہوا کہ جب اللہ تعالیٰ نے قرآن پاک کی حفاظت کا وعدہ فرمایا ہے تواس کے لئے یہ بھی لازم وضروری

ہے کہ قرآن کے حاملین و محافظین بھی محفوظ رہیں، پس اس آیت ہے جس طرح یہ معلوم ہوا کہ قرآن پاک تاقیامت محفوظ رہے گااسی طرح یہ بھی ثابت ہوا کہ اس کی حفاظت کرنے والے مسلمان بھی تاقیامت محفوظ رہیں گے، جو قرآن پاک کو پڑھیں گے اس کویادر کھیں گے اور اس کی تفسیر بیان کریں گے۔

گویا قرآن پاک کی حفاظت کا خداو ندی طریقہ یہی مقرر ہوا کہ مسلمان اس کواپنے سینوں میں محفوظ رکھیں، چنانچہ اب تک اسی طور پر محفوظ ہے اور قیامت تک اسی طرح محفوظ رہے گا، پس جولوگ اپنابقاء و تحفظ چاہتے ہیں ان کو جائے کہ قرآن کو مضبوطی کے ساتھ کیڑیں، جب آپ کلام اللہ کے محافظ بنیں گے تو منجانب اللہ آپ کی حفاظت کی جائے گی۔

قرآن پاک اللہ تعالیٰ کی مضبوط رسی ہے، اللہ تعالیٰ نے خوداس کو کبل اللہ فرمایے، چنانچ فرماتے ہیں ﴿وَاعْتَصِمُوْا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيْعاً ﴾ یعنی تم سب کے سب اللہ کی رسی کو مضبوطی کے ساتھ پکڑلو۔

# یہ خدا کی وہ مضبوط رسی ھے

تلاوت کے وقت اپنے قلب میں اگر اس بات کا استحضار کیا جائے کہ یہ میرے رب کا کلام ہے اور ہم حق تعالیٰ کا کلام ان کے سامنے پڑھ رہے ہیں اور وہ ہماری تلاوت کچھ اور ہی قتم کی ہوگی اور اس میں لذت وحلاوت پیدا ہوگی ، اللہ تعالیٰ نے اپنے قرب کے لئے اس رسی کو

نازل فرمایا ہے اور یہ خداکی وہ مضبوط رسی ہے جس کا ایک سرا تو خود حق تعالیٰ کے ہاتھ میں ، گویا جو شخص اس کو جس قدر مضبوط پیڑے گا اس قدر مضبوط پیڑے گا، حدیث شریف میں وارد ہوا ہے "ابشروا فان هذا القران طرفه بیدالله و طرفه بایدیکم لن تهلکوا او لن تضلوا بعده " (طبرانی ، منتخب کنز العمال)

لیعنی خوش ہو جاؤ کہ اس قر آن کا ایک سر اتواللہ تعالیٰ کے ہاتھ میں ہے اور دوسرا سراتمہارے ہاتھ میں ، پس اس کو مضبوط پکڑلو تو پھرتم اس کے بعد مجھی ہلاک نہ ہوگے یا بیہ فرمایا کہ ہرگز گمراہ نہ ہوگے۔

قرآن پاک سے متعلق میری ایک مستقل نظم ہے جس کا ایک شعر ریہ بھی ہے ہے وہ جس کا ایک نقطہ بھی نہ بدلے گا قیامت تک وہ جس کی خود خدائے پاک کرتا ہے نگہبانی

اورایک دوسرا شعر بیہے۔

خزانہ گھرمیں ہے موجود پھر بھی آہ!مفلس ہیں بھلتے پھررہے ہیں جار سو اے وائے نادانی

پس ہم کو جائے کہ قرآن پاک کو پہچا نیں اور نہایت عظمت و محبت کے ساتھ اس کی تلاوت کریں اور اس کے ساتھ اس کی تلاوت کریں اور اس کے مطابق اپن زندگی بناویں ، اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿اَفَلَا یَتَدَبَّرُوْنَ الْقُوْانَ اَمْ عَلَیٰ قُلُوْبِ اَقْفَالُهَا ﴾ یعنی کیا یہ لوگ قرآن میں تدبر نہیں کرتے ؟یاان کے علیٰ قُلُوْبِ اَقْفَالُهَا ﴾ یعنی کیا یہ لوگ قرآن میں تدبر نہیں کرتے ؟یاان کے

دلوں پر تالے پڑے ہیں۔

# طالب علمی کے زمانہ ھی سے عمل کا اھتمام کرو

اس میں ترغیب ہے کہ قرآن پاک میں تدبر کریں، آپ لوگ قرآن وحدیث کاعلم حاصل کرنے کے لئے یہاں آئے ہوئے ہیں، سجان اللہ! علم کا کیا کہنا!اس کو سیکھنا بہت ضروری ہے اور بڑے خوش نصیب ہیں وہ لوگ جن کو اللہ تعالیٰ نے علم سیکھنے اور سکھانے کے لئے منتخب فرمایا ہے، مگر میرے عزیزہ! طالب علمی کے زمانہ ہی سے عمل کا اہتمام کرواور حاملین قرآن کی صفات اپنے اندر پیدا کرنے کی سعی کرو توانشاء اللہ علم کے برکات و ثمر ات تم کو حاصل ہوں گے۔

# حاملین قرآن کی صفات

حضرت عبداللہ ابن مسعود رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ جس کے سینے میں قرآن ہواس کوالیا ہونا چاہئے کہ وہ اپنی رات سے پہچانا جائے جس وقت سب لوگ سورہے ہوں ،اور اپنے دن سے بہچانا جائے کہ لوگ کھا پی رہے ہوں (یعنی روزہ رکھے ہوئے ہو) اور اپنے حزن وغم سے بہچانا جائے جب کہ سب لوگ خوشیاں منارہے ہوں ،اور اپنی گریہ وزاری سے بہچانا جائے جب کہ کہ لوگ خوشیاں منارہے ہوں ،اور اپنی گریہ وزاری سے بہچانا جائے جب کہ کہ لوگ بنس بول رہے ہوں اور اپنی خاموشی اور سکوت سے بہچانا جائے جب کہ کہ لوگ بنس بول رہے ہوں اور اپنی خاموشی اور سکوت سے بہچانا جائے جب کہ سب لوگ ادھر اُدھر کی باتیں کررہے ہوں اور بکواس میں مشغول ہوں ،

اسی طرح اپنی مسکنت اور تواضع سے پہچانا جائے جس وقت کہ سب لوگ فخر وغرور کی ہاتوں میں لگے ہوں۔

دیکھے اس میں حاملین قرآن کے کتنے اوصاف کاذکر فرمایا ہے، اور سب
سے اخیر میں تواضع و مسکنت کے اختیار کرنے پر ابھارا ہے، ان اوصاف کو
اپنے اندر پیدا کرنے کی کوشش کریں، اللہ تعالیٰ کے نزدیک سب سے پندیدہ
چیز تواضع اور مسکنت ہے، اور سب سے زیادہ ناپندیدہ کبر و نخوت ہے، اس
طرح بزرگان دین فرماتے ہیں کہ جملہ اخلاق حمیدہ کی اصل تواضع ہے، اس
سے سب صفات حمیدہ انسان کے اندر پیدا ہوتی ہیں، اور تمام رذائل کی اصل
تکبر ہے اس کے سبب تمام برے اخلاق آدمی کے اندر پیدا ہوتے ہیں پس
تواضع اختیار کرواور تکبرسے بچو۔

سیدنا آدم علیہ السلام سے لغزش ہوئی توانہوں نے تواضع کاراستہ اختیار فرمایا ﴿ رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنْفُسَنَا فرمایا ﴿ رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنْفُسَنَا وَ مَا اِللَّهُ مَنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ الْخُسِرِیْنَ ﴾ اے ہمارے رب! ہم نے اپنا بڑا نقصان کیا اور آگر آپ ہماری مغفرت نہ کریں گے اور ہم پررحم نہ کریں گے اور ہم پررحم نہ کریں گے تو واقعی ہمار ابڑا نقصان ہوگا۔

چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ان کے سریر خلافت کا تاج رکھااور اپنا خلیفہ بناکر زمین پر اتارا،اور ابلیس نے اللہ کے تھم سے روگر دانی کی،اور آدم علیہ السلام کوسجدہ کرنے سے انکار کیااور تکبر کی راہ اختیار کی، حتیٰ کہ اپنے قصور کی نسبت حق تعالیٰ کی طرف کی، تو مردود ومطرود ہوا، چنانچہ الله تعالیٰ نے اینے سوال اور اس کے جواب کو قر آن یاک میں جابجا ذکر فرمایا ہے ایک مقام پرار شاد فرماتے مِي ﴿ قَالَ مَا مَنَعَكَ الَّاتَسْجُدَ إِذْ اَمَرْتُكَ قَالَ اَنَا خَيْرٌ مِّنْهُ خَلَقْتَنِيْ مِنْ نَّار وَّ خَلَقْتَهُ مِنْ طِيْن قَالَ فَاهْبِطْ مِنْهَا فَمَا يَكُوْنُ لَكَ أَنْ تَتَكَّبَّرَ فِيْهَا فَاخْرُجْ إِنَّكَ مِنَ الصِّغِرِيْنَ قَالَ أَنْظِرْنِيْ إِلَىٰ يَوْمٍ يُبْعَثُوْنَ قَالَ إِنَّكَ مِنَ الْمُنْظَرِيْنَ قَالَ فَبِمَا أَغْوَيْتَنِي لَأَقْعُدَنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ الْمُسْتَقِيْمَ ثُمَّ لَاثِيَنَّهُمْ مِّنْ بَيْنِ ٱيْدِيْهِمْ وَ مِنْ خَلْفِهِمْ وَ عَنْ ٱيْمَانِهِمْ وَ عَنْ شَمَائِلِهِمْ وَلَا تَجِدُ آكْثَرَهُمْ شَاكِرِيْنَ قَالَ اخْرُجْ مِنْهَا مَذْءُ وْمَا مَدْحُوْراً لَمَنْ تَبعَكَ مِنْهُمْ لَأَمْلَئَنَّ جَهَنَّمَ مِنْكُمْ أَجْمَعِيْنَ ﴾ حق تعالى نے فرمایاجو توسجده نہیں کر تا تجھ کو اس سے کو نساامر مانع ہے جبکہ میں تجھ کو سجدہ کا تھم دے چکا ہوں، شیطان کہنے لگامیں اس سے بہتر ہوں، آپ نے مجھ کو آگ سے پیدا کیا اوراس کو آپ نے خاک سے پیدا کیا ہے، حق تعالی نے فرمایا تو آسان سے پنچے اُتر، بچھ کو کوئی حق حاصل نہیں کہ تو آسان میں رہ کر تکبر کرے، تو یہاں ہے نکل دور ہو، بیٹک توزلیلوں میں شار ہونے لگا، وہ کہنے لگا مجھ کو قیامت کے دن تک مہلت دیجئے،اللہ تعالیٰ نے فِرمایا تجھ کو مہلت دی گئی،وہ کہنے لگا کہ یہ سبب اس کے کہ آپ نے مجھ کو گر اہ کیاہے میں قشم کھا تا ہوں کہ میں ان (کے بعنی آدم اور اولاد آدم کی رہزنی کرنے) کے لئے آپ کی سید ھی راہ پربیٹھ جاؤں گا پھر ان پر حاروں طرف سے حملہ کروں گاان کے آگے سے بھی، پیھیے سے

بھی،اوران کی داہنی جانب سے بھی اور بائیں جانب سے بھی (یعنی ان کے بہکی اور ان کی داہنی جانب سے بھی (یعنی ان کے بہکانے میں کوشش کا کوئی پہلو باقی نہ چھوڑوں گا تاکہ وہ آپ کی عبادت نہ کرنے پاویں )اور آپ ان میں سے اکثر کواحسان مانے والانہ پاویں گے،اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ یہاں سے ذلیل وخوار ہو کر نکل جا،جو شخص ان میں سے تیر اکہنا مانے گامیں ضرور تم سے جہنم کو بھر دول گا۔

ایک دوسرے مقام پر حق تعالیٰ اس واقعہ کا تفصیلیٰ ذکر فرماتے ہیں، چنانچہ باری تعالیٰ کاار شاوہے:

ترجمہ: اور وہ وفت یاد کرنے کے قابل ہے جب آپ کے رب نے ملا نکہ سے فرمایا کہ ایک بشر کو بجتی ہوئی مٹی سے جو کہ سڑے ہوئے گارے کی بنی ہو گی پیدا کرنے والا ہوں سو میں جب اس کو بورا بنا چکوں اور اس میں جان ڈال دوں تو تم سب اس کے روبرو سجدہ میں گریڑنا ، سوسارے کے سارے فرشتوں نے سجدہ کیا گر اہلیس کہ اس نے اس بات کو قبول نہ کیا کہ سجدہ کرنے والوں کے ساتھ شامل ہو،اللّٰہ تعالٰی نے فرمایا کہ اے ابلیس! تجھ کو کون امر باعث ہوا کہ تو سجدہ کرنے والوں میں شامل نہ ہوا، کہنے لگا کہ میں ایسا نہیں کہ بشر کو سجدہ کروں جس کو آپ نے بجتی ہوئی مٹی سے جو کہ سڑے ہوئے گارے کی بنی ہے پیدا کیا ہے،ار شاد ہوا تو آسان سے نکل کیونکہ بیشک تو مر دود ہو گیااور بیٹک تھے پر قیامت تک لعنت رہے گی، کہنے لگا تو پھر مجھ کو قیامت کے دن تک مہلت دیجئے ارشاد ہوا تجھ کو معین وقت کی تاریخ تک مہلت دی گئی، کہنے لگا کہ بہ سبب اس کے کہ آپ نے مجھ کو گمر اہ کیا ہے میں قتم کھاتا ہوں کہ میں دنیا میں ان کی نظر میں معاصی کومر غوب کرکے د کھاؤں گا اور ان سب کو گمراہ کروں گا بجز آپ کے ان بندوں کے جو اُن میں منتخب کئے گئے ہیں،ار شاد ہوا کہ بیرایک سیدھاراستہ ہے جو مجھ تک پہنچتا ہے واقعی میرے بندوں پر تیراذرا بھی بس نہ چلے گاہاں مگر جو گمر اہلو گوں میں تیر ی راہ پر چلنے گلے اور ان سب سے جہنم کا وعدہ ہے جس کے سات در وازے ہیں ہر دروازے کے لئے ان لوگوں کے الگ الگ جھے ہیں۔

تودیکھے! حضرت آدم علیہ السلام نے ﴿ رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنْفُسَنَا﴾ میں قصور کی نبست اپنی طرف کی تو مقبولِ بارگاہ ہوئے، اور ابلیس نے ﴿فَبِمَا أَغُوَیْتَنِی﴾ میں تقصیر کی نبست اللہ تعالیٰ کی طرف کی تووہ مردودِ بارگاہ ہوا، پس جو تواضع اختیار کرے گااس کو مقبولیت عند اللہ حاصل ہوگی اور جو تکبر کی راہ چلے گااس کو مقبولیت حاصل نہیں ہوگی، الغرض قیامت تک بید دونوں سلسلے چلے گااس کو مقبولیت حاصل نہیں ہوگی، الغرض قیامت تک بید دونوں سلسلے چلے گااس کو مقبولیت واولیاء اور صالحسین امت حضرت آدم گی سنت پر چلتے رہیں گے، انبیاء واولیاء اور صالحسین امت حضرت آدم گی سنت پر چلتے رہیں گے اور گر اہ لوگ ابلیس کے طریقے پر چلتے رہیں گے، مولاناروم ؓ اپنی مثنوی میں فرماتے ہیں کہ۔

آئکہ فرزندانِ خاص آدمند نفحہ اِنّا ظَلَمْنَا می زنند لین جو آدم علیہ السلام کی خاص اولاد ہیں وہ ﴿ رَبَّنَا ظَلَمْنَا انْفُسَنَا ﴾ کی صدالگاتے ہیں۔اور فرماتے ہیں۔

اینکه می بنی خلاف آدمند سیستند آدم غلاف آدمند

لینی بہ جوتم دیکھ رہے ہو کہ آدم علیہ السلام کے طریقہ کے خلاف چل رہے ہیں یہ آدمی نہیں ہیں بلکہ آدمی کاغلاف ہیں۔

آئندہ شعر میںاس کی وضاحت فرماتے ہیں \_

گر بصورت آدمی انساں بُدے ۔ احمد و بوجہل ہم یکساں بُدے ۔ یعنی اگر محض ظاہری شکل وصورت پر انسانیت کا مدار ہو تا تو حضور

اقدس عليلة اورابوجهل كويكسان قرار دياجا تا\_

مگر ایبانہ ہوا کیونکہ دونوں میں بون بعید ہے کہ ایک تور اُس الا تقیاء ہیں، اور دوسرار اُس الا شقیاء، پس ظاہر ہے کہ یہ فرق حقیقت انسان کے اعتبار سے ہے، خوب سمجھ لو! حدیث شریف میں آتا ہے "من تواضع للہ دفعہ اللہ فھو فی نفسہ صغیر وفی اعین الناس عظیم ومن تکبر وضعہ اللہ فھو فی اعین الناس صغیر وفی نفسہ کبیر حتیٰ لھو اھون علیہ من کلب او خنزیر "جواللہ کے لئے تواضع اختیار کرتا ہے اللہ تعالی اس کو بلند فرماتے ہیں پس وہ اپنی نگاہ میں چھوٹا ہوتا ہے اور لوگوں کی نگاہوں میں بڑا ہوتا ہے اور جوشخص تکبر کرتا ہے اللہ تعالی اس کو بست کردیے ہیں پس وہ لوگوں کی نگاہوں میں جھوٹا ہوتا ہے اور جوشخص تکبر کرتا ہے اللہ تعالی اس کو بست کردیے ہیں لیس وہ لوگوں کی نگاہوں میں جھوٹا ہوتا ہے اور جوشخص تکبر کرتا ہے اللہ تعالی اس کو بست کردیے ہیں لیس وہ لوگوں کی نگاہوں میں چھوٹا ہوتا اور اپنی نگاہ میں بڑا ہوتا ہے حتیٰ کہ وہ لیس وہ لوگوں کی نگاہوں میں چھوٹا ہوتا اور اپنی نگاہ میں بڑا ہوتا ہے حتیٰ کہ وہ لوگوں کے نزد یک کے اور سور سے زیادہ ذیل ہوجاتا ہے (مظاہر حق)

اسی روایت سے اس حدیث کی بھی شرح ہو جاتی ہے جو آپ علی ہے۔ دعا میں وارد ہے ''اللّٰھم اجعل فی عینی صغیراً وفی اعین الناس کبیراً " لیخی اے اللہ! مجھے اپنی نگاہ میں چھوٹا اور لوگوں کی نگاہ میں بڑا بنا ہے، اسکا عاصل یہی ہے کہ مجھے متواضع بناد ہے۔

#### خوش نصیب هیں وہ لوگ ....

میرے عزیزہ! علم دین کوجب صحیح نیت سے حاصل کیاجا تاہے تو یہ بھی قرب خداہ ندی کاذریعہ بنتاہے، لہذا تحصیل علم میں اپنی نیت ابھی سے درست کریں ادر اللہ کی رضا کیلئے علم دین کو حاصل کریں، حضور اکرم علیہ کاار شاد

ہے"انما الاعمال بالنیات وانما لکل امری ما نوی "یقیناً اعمال کا دار ومدار نیت پرہے اور بلاشبہ ہر آدمی کے لئے وہی ہے جس کی وہ نیت کرے۔
علم میں بھی ایک قتم کی لذت وحلاوت ہے، خوش نصیب ہیں وہ لوگ جن کو اس کی لذت وحلاوت حاصل ہوجائے یہ روحانی حلاوت ہے اور جس کو حاصل ہوتی ہے اس کے نزدیک اس راہ کی ہر کلفت راحت محسوس ہونے لگی حاصل ہوتی ہے اس کے نزدیک اس راہ کی ہر کلفت راحت محسوس ہونے لگی ہے، اکا بر امت نے زمانہ طالب علمی میں بہت سی پریشانیاں بھی برداشت کیں،
اکثر طالب علمی کے زمانہ میں مصائب کا سامنا کرنا پڑتا ہے، اس سلسلہ میں بھی ایخا کرنا پڑتا ہے، اس سلسلہ میں بھی ایخا کرنا پڑتا ہے، اس سلسلہ میں بھی ایخا کا بر کے حالات کو پیش نظر رکھیں۔

# قرآن وحدیث کا علم سب چیزوں سے مستغنی کردیتا ھے

سند کرۃ الرشید" میں واقعہ لکھاہے کہ حضرت مولانا مملوک علی صاحب ملائی میں پڑھتے تھے توسستائی کا زمانہ تھا، اس وقت صرف دوپیے میں ایک آدمی دونوں وقت پیٹ بھر کر گوشت روٹی کھالیتا تھا، مگر آپ کی غربت کا بیہ عالم تھا کہ اکثر فاقہ ہوجا تا تھا، کئی گئی وقت گذر جانے کے بعد جب کھانے کے لئے کچھ نہ ہوتا تو شام کے وقت بازار چلے جاتے جہاں سبزی فروش پے توڑ توڑ کر کے پینک دیتے تھے ان پتوں کو جمع کر کے اٹھالاتے اور نمک ڈال کراسے اُبال کر کھالیتے اور اگر کسی وقت نمک نہ ہوتا تو ویسے ہی بلا نمک کے پتوں کو اُبال کر کھالیتے تھے، اور اگر کسی وقت نمک نہ ہوتا تو ویسے ہی بلا نمک کے پتوں کو اُبال کر کھالیتے تھے، اور بیا او قات کتابوں کے مطالعہ کے لئے آپ کے پاس چراغ

بھی نہ ہو تا تھا تو سڑک کے کنارے کھڑے ہو کر جو سرکاری لاکٹین جلا کرتی تھی اس کی روشنی میں کتاب کا مطالعہ کیا کرتے تھے۔

ایک روز شاہرادے کی سواری ادھر سے گذر رہی تھی اور شاہی چو بدار
آگے آگے ہٹو بچو کرتے ہوئے چلے آرہے تھے گر آپ کتاب کے مطالعہ میں
ایسا مصروف تھے کہ اس کی طرف متوجہ نہیں ہوئے، چو بدار نے قریب جاکر
ڈانٹ کر کہا کیا تم کو نظر نہیں آتا کہ شاہر ادے کی سواری آر ہی ہے اور تم راستہ
سے نہیں ہٹ رہے ہو، تو آپ نے جواب دیا کہ ہوں گے تمہارے شاہر ادے،
ابھی کا فیہ کا ایک مسئلہ پوچھ دول تو بغلیں جھا تکنے لگیں گے۔

دیکھا آپ نے علم کا وہ نشہ تھا کہ اسی میں وہ مست رہا کرتے تھے اور سب
سے بڑی دولت اسی کو سجھتے تھے اسی وجہ سے وہ سب مے تنخی رہا کرتے تھے اور
واقعی علم الی ہی دولت ہے کہ جس کو قرآن وحدیث کا علم مل جاتا ہے تو وہ
سب سے متنخی ہو جاتا ہے اسی علم کی قدر دانی کی برکت سے اللہ تعالیٰ نے
حضرت مولانا مملوک علی صاحب کو وہ مقام عطا فرمایا کہ ہندوستان کے چوٹی
کے علماء آپ کے شاگر د ہوئے۔

#### علم نافع اور علم غير نافع

علم بہت بڑی دولت ہے اور احادیث میں اس کی بڑی فضیلت آئی ہے، حدیث شریف میں وار دہے کہ عالم کی فضیلت عابد پر الی ہے جیسے چود ھویں رات کے جاند کی فضیلت ستاروں پر، اسی طرح دوسری حدیث میں وار دہے كه "خير كم من تعلم القران وعلمه" ليني تم مين بهتر وه لوگ بين جو قرآن كوير عق اور يرهاتے بين -

اور الله تَعَالَىٰ خُود ارشاد فرماتے ہیں ﴿ هَلْ يَسْتَوِى الَّذِيْنَ يَعْلَمُوْنَ وَ الَّذِيْنَ لَا يَعْلَمُوْنَ ﴾ لِعَنْ كياوه لوگ جوعلم ركھتے ہيں اور جوعلم نہيں ركھتے برابر ہیں؟ اس سے معلوم ہوا کہ عالم اور جاہل برابر نہیں،البتہ بیسمجھناضر وری ہے کہ نصوص میں جس علم کی فضیلت آئی ہے اس سے مراد کو نساعلم ہے اور اس کی حقیقت کیا ہے ؟ حضرت حسن بھر گ سے مرسلاً روایت ہے کہ "العلم علمان علم في القلب فذاك العلم النافع وعلم على اللسان وذاك حجة الله على ابن آدم" (مشكوة) ليني علم كي دوقتمين بين ايك وه علم ب جو قلب میں ہو تاہے اور یہی علم نافع ہے اور دوسر اعلم وہ ہے جو محض زبان پر ہو تاہے اور یہ وہ علم ہے جوانسان پراللہ کی حجت ہے، لینی پیہ علم غیر نافع ہے۔ حضور اقدس عَلِيلَتُهِ الله تعالیٰ ہے علم نافع کا سوال کرتے ہیں ، چنانچہ فرماتے بین "اللّهم انی اسئلك علماً نافعاً "اس طرح علم غير نافع سے آپ نے پناہ مانگی ہے پس معلوم ہوا کہ علم نافع مطلوب ہے اور غیر نافع مذ موم ہے۔

علم کی حقیقت

اور آپ جانتے ہیں کہ علم کی حقیقت کیاہے؟ وہ ایک نور ہے جواللہ تعالیٰ اپنے خاص بندوں کے قلب میں ڈال دیتے ہیں جس سے انہیں خیر وشر کی تمیز حاصل ہوتی ہے اور حقیقی علم اس کو کہتے ہیں جس سے خیر وشر میں امتیاز حاصل

ہو،اور جو علم محض زبان پر ہو تاہے اس کو علم رسمی کہاجاتا ہے جس کی کوئی وقعت اللہ ورسول کے نزدیک نہیں ہے،اسی بنا پر بزرگان دین علم رسمی کی مذمت فرماتے ہیں چنانچہ مولاناروم مُفرماتے ہیں۔

علم رسمی سربسر قبل است و قال نے از و کیفیئے حاصل نہ حال رسمی علم محض قبل و قال ہے اس لئے کہ نہ تو اس سے کوئی کیفیت حاصل ہوتی ہے اور نہ حال۔

پس اس بات کی کوشش کرنی چاہئے کہ علم حقیقی حاصل ہو،اوراس کے حصول کے لئے بچھ آواب ہیں جب ان کا لحاظ کیا جائے گا تب وہ حاصل ہوگا ہمارے اکا برنے ان آواب کی رعایت فرمائی توعلم حقیقی سے مشرف ہوئے۔

#### حصول علم کئے آداب

انہی آداب میں سے ایک بڑاادب یہ بھی ہے کہ علم پر عمل کیا جائے،
جب آدمی اپنے علم پر عمل کر تاہے تواللہ تعالیٰ کی طرف سے اس کو بہت سے
علوم حاصل ہوتے ہیں، چنانچہ حدیث میں وار دہے کہ جو شخص اپنی جانی ہوئی
بات پر عمل کر تاہے تواللہ تعالیٰ نہ جانی ہوئی بات کاعلم اس کو عطا فرماتے ہیں
لہذا سب سے زیادہ عمل کا اہتمام کیا جائے اور اس ٹے ساتھ ساتھ اساتذہ کا
ادب واحر ام کیا جائے اور ابتدائی سے تقویٰ اختیار کیا جائے ، نور علم تقویٰ ہی
سے حاصل ہو تا ہے اور معصیت سے یہ نور بچھ جاتا ہے لہذا معصیت سے
یہ جاتا ہے لہذا معصیت سے یہ نور بچھ جاتا ہے لہذا معصیت سے
یہ بیز کریں اور نور تقویٰ سے ایے دلوں کوروشن کریں۔

#### امام شافعی ؓ کو اپنے استاذ کی نصیحت

ایک دفعہ حضرت امام شافعی رحمۃ اللّٰد علیہ نے اپنے استاذ حضرت و کیج " سے عرض کیا کہ حضرت میر اقوت حافظ کمزورہے، تواستاذنے ترک معصیت اور لزوم تقویٰ کی وصیت اور تاکید فرمائی اور فرمایا کہ بیہ علم اللّٰہ کا نورہے اور اللّٰہ کانورعاصی اور نافرمان کو نہیں دیاجا تا۔

اس سے ان حضرات کے نزدیک تقویٰ کا کس قدر اہتمام معلوم ہو تا ہے
کہ ابتدا ہی سے شاگر دوں کو اس کی تاکید فرماتے تھے اور شاگر د بھی اس کا
اہتمام کرتے تھے تب اپنے وفت کے امام ہوئے، اب آج کل اس کا اہتمام باقی
نہیں رہا اسی وجہ سے جو حالات ہیں وہ آپ کے سامنے ہیں لہٰذا علم پر عمل
کرنے کا خوب اہتمام کریں اور تقویٰ اختیار کریں۔

# اساتذۂ کرام اور طلباء سے ایک گذارش

اساتذہ کو جاہئے کہ خود بھی تقویٰ اختیار کریں اور طلباء کو بھی تقویٰ کے اہمتام کی تاکید کریں، اور تقویٰ حاصل کرنے کاطریقہ یہ ہے کہ اہل تقویٰ کی صحبت اختیار کریں اور کچھ وقت نکال کر کسی اللہ والے کے پاس جاکر اس کی صحبت میں بیٹھیں اور اس کے ساتھ ساتھ کچھ تھوڑا معمول ذکر اللہ کا بھی رکھیں۔

#### مشائخ نے اب اپنا معمول بدل دیا

ہمارے سلف اور متقد مین بزرگان دین کابیم معمول تھاکہ زمانہ طالب علمی میں طلباء کو بیعت نہ فرماتے تھے تاکہ کیسوئی کے ساتھ علم حاصل کریں ہاں تخصیل علم کے بعد کسی صاحب نسبت بزرگ کی صحبت میں رہ کر اپنی اصلاح کراتے تھے اور ان کی نگرانی و تربیت میں سلوک طے کرتے تھے مگر وہ زمانہ خیر و ہرکت کا تھااس لئے علم دین کے طلباء ابتدائی سے عمل اور تقویٰ کا خیال رکھتے تھے اور طالب علمی کے زمانہ کو غفلت اور آزاد کی میں نہ گذارتے تھے مگر اب وہ حالات نہیں رہے، لوگوں پر عموماً غفلت چھائی ہوئی ہے، آزادی عام ہے اس لئے مشائخ نے بھی اس باب میں اپنا معمول اب بدل دیا ہے اور اس زمانۂ طالب علمی ہی سے فکر اصلاح اور ذکر اللہ کی طرف متوجہ فرماتے ہیں بلکہ ضروری قرار دیتے ہیں، لہذا اب ضروری ہے کہ ابتدائی سے کچھ ذکر وشغل ضروری قرار دیتے ہیں، لہذا اب ضروری ہے کہ ابتدائی سے کچھ ذکر وشغل علمی کریں اور کسی اللہ والے سے تعلق بھی پیدا کریں اور اس کی صحبت میں جاکر کچھ وقت ضرور گذاریں تاکہ ابھی سے نفس اس کا عادی بن جائے ورنہ اگریے زمانہ غفلت میں گذر جائے گا تو بعد میں نفس جلدی قابو میں نہ آوے گا۔

قلب کے اصلاح کی اشد ضرورت ھے

حدیث شریف میں آیاہے کہ انسان کے جسم میں ایک لو تھڑاہے، اگر وہ سنور گیا توسارا جسم بگڑ جاتاہے، اور اگر وہ بگڑ گیا توسارا جسم بگڑ جاتاہے، اور اگر وہ بگڑ گیا توسارا جسم بگڑ جاتاہے، اور است ہو گیا اور دل واقعی دل بن گیا توسیجھ لو کہ اس کے سارے اعضاء صالح ہو جائیں گے اور وہ شخص خدائے تعالیٰ کا فرماں بردار ہو جائے گا، اور اس کو ایسا حال نصیب ہوگا کہ اللہ کے ذکر ہی میں اس کو لذت ملے گی اور انتباع سنت کے بغیر اس کو چین نہ ملے گا، اور جب کسی کا

دل بگر جاتا ہے اور رزائل اس میں گھر کر لیتے ہیں تو سمجھ لو کہ فسادہی فساد ہے اسے، چنانچہ آج کل جتنے بھی فسادات رونما ہورہے ہیں ان سب کا اصلی سبب قلب کا فسادہے، اس لئے قلب کی اصلاح کی اشد ضرورت ہے، اس قلب اور نفس کی اصلاح نہ ہونے سے بد خلقی عام ہے، لہٰذااگر دل کی اصلاح ہوجائے نفس کی احلاح نہ ہوجائے توسارافساد ختم ہوجائے۔

#### انبیاء کرام کی بعثت کا مقصد

انبیاء علیہم السلام دل بنانے اور نفس کور ذاکل سے پاک کرنے کے لئے دنیا میں تشریف لائے، چنانچہ جناب رسول اللہ علیہ نے حالم کے دل کواپیایا ک وصاف فرمادیا تھاجس کی نظیر قیامت تک نہ ملے گی۔

الله تعالیٰ ارشاد فرمارہ ہیں ﴿ هُوَ الَّذِیْ بَعَثَ فِی الْاُمِیّیْنَ رَسُولاً مِنْهُمْ یَتْلُو عَلَیْهِمْ ایَاتِهِ وَیُزَکِیْهِمْ وَ یُعَلِّمُهُمُ الْکِتَابَ وَالْحِکْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِیْ ضَللٍ مُّبِیْنٍ ﴾ وہی ہے جس نے عرب کے ناخواندہ لوگوں میں انہی کی قوم میں سے (یعنی عرب میں سے) ایک پیغیر بھیجاجو اُن کو الله کی آیتیں پڑھ پڑھ کر سناتے ہیں اور ان کو (عقائد باطلہ اور اخلاق ذمیمہ الله کی آیتیں پڑھ پڑھ کر سناتے ہیں اور ان کو (عقائد باطلہ اور اخلاق ذمیمہ اور یہ لوگ کرتے ہیں اور ان کو کتاب اور دانش مندی کی باتیں سکھلاتے ہیں اور یہ لوگ (آپ کی بعثت کے) پہلے سے کھلی گر اہی میں تھے۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے منصب رسالت کی چند خصوصیات کاذکر فرمایا ہے چنانچہ آپ مسلم کی رسالت کے بعد جواہم امور آپ سے متعلق تے ان

کے متعلق میہ فرمارہے ہیں کہ ﴿ يَتْلُوْ عَلَيْهِمْ اَيَاتِهِ ﴾ لِينى جو اللہ كى آيات كو انہيں پڑھ پڑھ كرساتے ہیں، جب اللہ كے رسول عليہ لوگوں كو قرآن پڑھ كرساتے تھے تو سننے والوں كا میہ حال ہو تا تھا كہ مد توں كا كفر اُن كے دلوں سے دور ہوجاتا تھا، اور كا فرومشرك اس قدر متأثر ہوتے تھے كہ سنتے ہى فور اَا يمان لے آتے تھے، اور قرآن كے نورسے ان كا قلب منور ہوجاتا تھا، كي تو آپ كے تلاوت كى تاثير تھى۔

اس کے بعد فرماتے ہیں ﴿ وَيُوْ بِحَيْهِمْ ﴾ اور وہ نبی لوگوں کے قلوب کوپاک کردیتے ہیں بعنی باطن میں جو روائل ہوتے ہیں جن سے دل مر دہ اور تاریک ہو جا تاہے اس کی نجاست اور گندگی کو دور فرمادیتے ہیں اور اپنی نگاہ کرم سے اس کا تزکیہ فرمادیتے ہیں، حضور اقد س عَلِی کی نگاہ میں وہ تاثیر تھی کہ جس مومن پر آپ کی ایک دیگا س کو ایک پاکی حاصل ہوتی تھی کہ اب قیامت تک کوئی برٹ سے بڑاغوث وقطب بھی آپ کے ادنی صحابی کے مرتبہ کو نہیں پاسکتا، یہ برٹ سے بڑاغوث وقطب بھی آپ کے ادنی صحابی کے مرتبہ کو نہیں پاسکتا، یہ برٹ کے ادنی صحابی کے مرتبہ کو نہیں پاسکتا، یہ تھا آپ کا تزکیہ۔

اس کے بعد فرماتے ہیں ﴿ وَ یُعَلِّمُهُمُ الْکِتَابَ وَالْحِکْمَة ﴾ اور وہ نبی ان کو کتاب و حکمت کی تفییر جو سلف و متقد مین ہے منقول ہے وہی کرنی چاہئے جو لوگ من مانی تفییر بیان کرنے لگتے ہیں وہ اپنا ٹھکانا جہنم میں بناتے ہیں، حدیث شریف میں آتا ہے کہ ''من قال فی القرآن برأیه فلیتبو اً مقعدہ من النار ''لینی جو شخص قرآن کی تفییر اپنی

رائے سے کر تاہے وہ اپناٹھکانہ جہنم میں بنالے۔

# آج کل لوگوں کا حال یہ ھے !!!

اس مدیث سے تفسیر بالرائے پر کس قدر وعید ہے، مگر آج کل لوگوں کا حال ہیہ ہے کہ إدهر اُدهر کی چندار دو کتابوں کا مطالعہ کر کے اپنے کو محقق سمجھنے لگتے ہیں اور قر آن و حدیث کا مطلب من مانی بیان کرنے لگتے ہیں، جس میں بڑی بڑی غلطیاں سر زد ہو جاتی ہیں اور مطلب کچھ کا بچھ ہو جاتا ہے اس لئے قرآن کے معنی کو اور آیات کی تفسیر کو محققین سے سمجھنے کی ضرورت ہے، اب دیکھئے کتاب و حکمت کی تفسیر میں محققین فرماتے ہیں کہ کتاب سے مراد قرآن اور حکمت سے مراد قرآن

# صحابهٔ کرامٌ کا امت پر احسان عظیم

اس سے معلوم ہوا کہ رسول اللہ علیہ نے امت کو جو تعلیم فرمائی ہے وہ قرآن پاک ہے اور حضور اقدس علیہ کی حدیثیں ہیں، صحابہ کرامؓ نے ہمارے لئے حضور اقدس علیہ کی ہر ہربات کو سن کرایسے محفوظ طریقے پر پہنچایا ہے کہ آج ہمارے سامنے حضور اقدس علیہ کی پوری زندگی کا نمونہ موجود ہے اور زندگی ہمارے سامنے حضور اقدس علیہ کی پوری زندگی کا نمونہ موجود ہے اور زندگی کے ہرباب میں آپ کی سنت محفوظ ہے، بلا شبہ صحابہ کرامؓ کا امت پر یہا حسان عظیم ہے اگر یہ حضرات آپ کی ایک ایک سنت کو محفوظ نہ فرماتے تو ہم تک عظیم ہے اگر یہ حضرات آپ کی ایک ایک سنت کو محفوظ نہ فرماتے تو ہم تک آپ کی سنت سے ہم جود ہے اس طرح حضور پاک علیہ کی سنت بھی موجود ہے، طرح قرآن پاک موجود ہے، کی موجود ہے، طرح قرآن پاک موجود ہے، کی سنت بھی موجود ہے، طرح قرآن پاک موجود ہے، کی سنت بھی موجود ہے، کی موجود ہے، کی سنت بھی سنت بھی موجود ہے، کی سند کی ہم کی سند کی

اور ہمارے تمام بزرگان دین کے نزدیک یہی دونوں اصل ہیں جن کا اتباع امت کے ہر فرد پر لازم ہے،اکا برامت نے سب سے زیادہ اتباع سنت کا اہتمام فرمایااور اسی کا دوسروں کو امر فرماتے رہے ہیں،اور سب سے زیادہ زور اتباع سنت کی اتباع سنت ہی پر دیتے ہیں،اور جس کسی کو جو مرتبہ بھی ملاہے اسی اتباع سنت کی برکت سے ملاہے، آج بھی اگر اتباع سنت کو اختیار کیا جائے اور حضور اقدس علیہ کی تعلیمات کو لازم کر لیا جائے تو پھر دیکھنے اللہ تعالی کی طرف سے کیسی رحمت کی تعلیمات کو لازم کر لیا جائے تو پھر دیکھنے اللہ تعالی کی طرف سے کیسی رحمت نازل ہوتی ہے اور کس قدر فضل و کرم کی بارش ہوتی ہے۔

#### حصولِ علم کے متوالے

صحابہ کرام میں میں میں میں کہ اگر دو بھائی ہوتے تھے تو آپس میں میں معاملہ طے کرتے تھے کہ ایک بھائی تو مز دوری کر کے معاش کا انظام کرے اور دوسر ابھائی حضور علیہ کی خدمت میں رہ کر دین سکھے اور پھر دوسرے کو بتلاوے، چنانچہ ایک تو جا کر یہودیوں کے باغ میں پانی چلاتا، یا اور کوئی کام کرتا تھا، اور دوسر ابھائی حضور علیہ کی خدمت میں جاتا تھا اور دن بھر ساتھ رہتا اور جو پھی آپ ارشاد فرماتے اس کو یاد کرتا تھا، پھر شام کو جو بھائی مزدوری کر کے لاتا تو اس میں سے آدھا خود لیتا اور آدھا اپنے بھائی کو دے دیتا، اور جو حضور علیہ کی خدمت میں رہتا وہ اپنی یاد کی ہوئی حدیثیں اس کو صنادیتا، اور جب دوسرا دن ہوتا فرد میں رہتا وہ اپنی یاد کی ہوئی حدیثیں اس کو صنادیتا، اور جب دوسرا دن ہوتا فرد میں رہتا وہ اپنی یاد کی ہوئی حدیثیں اس کو صنادیتا، اور جب دوسرا دن ہوتا فرد میں رہتا وہ اپنی یاد کی ہوئی حدیثیں اس کو صنادیتا، اور جب دوسرا دن ہوتا فرد میں بیا در دوری کو جاتا اور پہلے دن والا حضور علیہ کی خدمت میں رہ کرتا تھا۔

اس طریقہ ہے علم پھیلا ہے اور حدیث پاک کی اشاعت ہوئی ہے ، دیکھئے صحابہ کرامؓ میں دین کے سکھنے کا کس قدر شوق تھااور کیباا ہتمام سنت کے سکھنے کا کس قدر شوق تھااور کیباا ہتمام سنت کے سکھنے کا کرتے تھے ، پس ہم کو چاہئے کہ یہی شوق اپنے اندر پیدا کریں اور ذوق و شوق سے دین کی باتوں کو سنیں اور اس پر عمل کرنے کا جذبہ اپنے اندر پیدا کریں جو پچھ سنیں اس پر عمل کریں اور صحیح معنوں میں ہم مسلمان اور اللہ تعالیٰ کے فرماں بردار بن جائیں، اور نیک بندوں میں شامل ہو جائیں۔

#### تین چیزیں مطلوب هیں۔

بھائی تین چزیں شرعاً مطلوب ہیں، علم، عمل اور اخلاص، علم تو کتابوں سے آسکتا ہے اور کسی درجہ میں اس پر عمل بھی کیا جاسکتا ہے مگر اخلاص جو اِن دونوں سے اہم ہے وہ تو بدون اہل اللہ کی صحبت کے حاصل ہونا ممکن نہیں، یہ تو انہی سے حاصل ہوگااور اس کے لئے اہل اللہ کی صحبت میں جانا ہوگا۔

#### حكيم الامت كي حكيمانه بات

حضرت مولانا تھانوی رحمۃ اللہ علیہ طلباء کے لئے فرماتے تھے کہ اگر کوئی سخصیل علم میں استعداد پیدا کرنے کی نیت کرے گا تو اس کو استعداد حاصل ہوجائے گی، لیکن علم سے جو اصل مقصود ہے بینی اللہ تعالیٰ کی رضاو قرب وہ نہیں حاصل ہوگا،اوراگریہ نیت کرے گا کہ اللہ تعالیٰ کی رضااوران کا قرب علم کے ذریعہ حاصل کرے تواستعداد بھی ہوجائے گی اور رضاو قرب بھی ہوگا۔

سجان اللہ! حضرت حکیم الامت نے کیسی وضاحت کے ساتھ ایک حقیقت سجان اللہ! حضرت حکیم الامت نے کیسی وضاحت کے ساتھ ایک حقیقت

کوبیان فرمادیا، اس سے معلوم ہوا کہ طلباء کو علم حاصل کرنے میں بیہ نیت کرنی چاہئے کہ اس کے ذریعہ اللہ تعالیٰ کی رضااور ان کا قرب حاصل ہو گا، اور جب اس نیت سے علم دین کوحاصل کرے گا تواللہ تعالیٰ کی رضا بھی حاصل ہو گی اور استعداد بھی پیدا ہو جائے گی ، یقیناً یہی وہ علوم ہیں جو اہل اللہ کی صحبت سے حاصل ہوتے ہیں اور حقیقی علم بھی واقعی انہی علاء کے حصہ میں آتا ہے جن کو اللہ والوں کی صحبت ملی ہے اسی بنا پر بزرگوں نے ہر زمانہ میں اہل اللہ کی صحبت پر اللہ والوں کی صحبت بلی حبت پر لوگوں کو ابھارا ہے اور اس کی رغبت دلائی ہے۔

#### ذکر وصال حق کا مقناطیس ھیے

سید نااحد کبیر رفاعی رحمۃ اللہ علیہ عجیب عنوان سے اس کی ترغیب دیتے ہیں، چنانچہ ایک مقام پر ذکر اللہ کی ترغیب دیتے ہوئے اس کے ضمن میں اپنی کتاب "البیان المشید" میں تحریر فرماتے ہیں "بزر گو! ذکر اللہ کی پابندی کرو کتاب دو مال حق کا مقاطیس ہے، قرب کا ذریعہ ہے، جواللہ کویاد کر تاہے وہ اللہ سے مانوس ہو تاہے اور جواللہ سے مانوس ہواوہ اللہ تک پہنچ گیا، مگریادر کھو! ذکر اللہ صحبت مشاکح کی برکت سے دل میں جمتاہے آدمی این دوست کے دین پر ہو تاہے تو ایسے لوگوں سے تعلق پیدا کروجن کے دل میں خدا کی یاد جم چکی ہے تم کو بھی یہ دولت نصیب ہوگی ورنہ غافلوں کی صحبت میں رہ کر، یا تنہا خلوت میں رہ کریا جو ایسے دولت نصیب ہوگی ورنہ غافلوں کی صحبت میں رہ کر، یا تنہا خلوت میں رہ کریا تہا خلوت میں رہ کریا تہا خلوت میں بر کریا تھو ایسے دولت حاصل نہ ہوگی، ہم سے تعلق پیدا کرو، ہماری صحبت آن مایا ہوا تریات ہے، ہم سے مجوب رہنے والے!

تیرا یہ خیال ہے کہ عالم بن جانے کے بعد مجھے ہماری ضرورت نہیں؟ بتااس علم ہے کیا تفع جس میں اخلاص نہیں،اور اخلاص ایک خطر ناک راستہ کے پار کنارہ یرہے اب بتلا تھے عمل کے لئے کون اٹھائے گا؟ ریا کے زہر کا کون علاج کرے گا جو تیرے اندر بھرا ہواہے اور اخلاص حاصل ہوجانے کے بعد تجھے بے خوف وخطر راستہ کون بتلائے گا؟ ( کیا بیہ درسی کتابیں اور کتابوں کے پڑھانے والے بتائیں گے؟ ہر گزنہیں!) جاننے والوں سے پوچھو اگر تم خود نہیں جانتے ﴿ فَاسْئَلُوا أَهْلَ الذِّكُو إِنْ كُنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ عليم وخبير الله تعالى شانه نے ہم کو یہی طریقہ بتلایا ہے ( کہ جس بات کاعلم نہ ہو تو جاننے والوں سے معلوم کرو) تواینے آپ کواہل ذکر میں سے سمجھتا ہے اگر توان میں سے ہو تا توان سے مجوب نہ ہوتا، اگر تو اہل ذکر میں سے ہوتا تو فکر کے ثمرہ سے محروم نہ ہوتا (کیونکہ ذکراللہ کے اٹڑ ہے دل پرفکر ضرور غالب ہو تاہے اور فکر کے آثار ذاکر کی صورت سے ظاہر ہونے لگتے ہیں اس کے ہر کام سے معلوم ہو جاتا ہے کہ اس کو کوئی بڑا فکرہے) بچھ کو تیرے اس حجاب نے روکا کہ مشائخ سے دور دور رہتا ہے ، تجھ کو تیرے دعویؑ علم نے تباہ کیا، رسول اللہ علیہ کاار شاد ہے اے اللہ! میں اینے علم سے جو نفع نہ دے آپ کی پناہ مانگنا ہوں (اب بتلا جس علم سے حضور علی نے پناہ مانگی ہے اس پر تیراناز کرنا کہاں تک زیباہے؟)اے مجوب! تو ہمارے دروازوں کا پہرہ دے کیونکہ تیر اجو وقت اور درجہ ہمارے دروازوں بر گذرے گاوہ تیرے لئے ایک اعلیٰ در جہاور اللہ کی طرف رجوع کرنے کاوقت

ہوگا، کیونکہ ہمارار جو عاللہ کی طرف صحیح ہو چکاہے اس لئے جو ہمارے پاس آتا ہے اس کو بھی اللہ کی طرف رجوع کرنے کی توفیق ہو جاتی ہے، اللہ تعالیٰ کاار شاد ہے ﴿وَاتَّبِعْ سَبِيْلَ مَنْ اَنَابَ اِلَيَّ ﴾ ان لوگوں کے راستہ پر چل جو میری طرف رجوع کر چکے ہیں"

سجان الله! سیدنار فاعی رحمة الله علیه کے کلام میں عجیب تاثیر محسوس ہوتی ہے جس مضمون کو بھی بیان فرماتے ہیں تواسادل نشین انداز اختیار فرماتے ہیں کہ بات دل میں اتر جاتی ہے جی چاہتا ہے کہ اس مقام پران کی کتاب سے مزید عبارات نقل کروں جو مناسب مقام ہونے کے ساتھ ساتھ نہایت مؤثر اور مفید ہیں اس کو پڑھنے سے دل میں انشاء اللہ نور بیدا ہوگا، بڑی نور انی اور پُر تاثیر باتیں ہیں! للہ تعالی سمجھنے اور عمل کرنے کی توفیق عطافر مائے۔

# خبردار چھلنی کی طرح نه هوجانا !

چنانچہ اس کتاب میں ایک دوسری جگہ علماء کو خطاب کرتے ہوئے فرماتے ہیں "بزرگو! تمہارے اندر بعضے فقہاء اور علماء بھی ہیں، تم وعظ کی مجلسیں بھی منعقد کرتے ہو، درس بھی دیتے ہو، احکام شرعیہ بھی بیان کرتے ہو، مفتی بن کرلوگوں کو احکام بھی بتلاتے ہو، خبر دار چھانی کی طرح نہ ہو جانا کہ عمدہ آٹا تو نکال دیتی ہے اور بھوسی اپنے پاس رہنے دیتی ہے، اس طرح تہارا یہ حال نہ ہونا جائے کہ تم اپنے منہ سے تو حکمت کی باتیں نکالتے رہواور دلوں میں کھوٹ رہ جائے کہ اس وقت تم سے اللہ کے ارشاد پر عمل نہ کرنے کا مطالبہ کیا جائے گا

﴿ اَتَاْمُرُوْنَ النَّاسَ بِالْبِرِ ۗ وَتَنْسَوْنَ اَنْفُسَكُمْ ﴾ کیادوسروں کو تو نیکی کی تاکید کرتے ہواوراینے آپ کو نیکی ہے بھلائے دیتے ہو۔

# الله تعالى كامحبوب كون؟

الله تعالیٰ جس بندے سے محبت کرتے ہیں اس کے دل میں تمام مخلو قات کی شفقت و محبت پیدا کر دیتے ہیں اس کے ہاتھ کو سخاوت کا عادی بنادیتے ہیں اور اس کے نفس میں بلند ہمتی اور چشم پوشی پیدا کر دیتے ہیں اور اپنے عیوب پر نظر کرنے کی توفیق دیتے ہیں یہاں تک کہ اپنے کو سب سے کم دیکھنے لگے اور کسی قابل نہ سمجھے۔

پس آج کل سب سے زیادہ قابل رشک وہ مومن ہے جو اپنے زمانہ کے حال سے واقف ہو،اور زبان کی حفاظت رکھے اور اپنے کام میں لگارہے اور نیک ہندوں کے اعمال اختیار کئے رہے ''۔

ایک جگه فرماتے ہیں:

# إدهر أدهر ديكهنے والا واصل نميں هوتا

"میں نے سید عبد الملک الحربونی قد س اللہ سر ہسے عرض کیا کہ مجھے کچھ وصیت کیجئے، فرمایا اے احمد! إُدھر اُدھر دیکھنے والا واصل نہیں ہو تا (مقصود کل طرف سے نگاہ ہٹا کر مقصود کی طرف تک پہنچنا اس کو بصیب ہو تا ہے جو سب طرف سے نگاہ ہٹا کر مقصود کی طرف ہمہ تن متوجہ ہو جائے ) اور شک کرنے والا کامیاب نہیں ہو تا (کامیابی کا بڑا مداریقین پرہے کہ یہ سمجھ لے کہ میرا شخ اللہ تک پہنچانے کاراستہ خوب جانتا مداریقین پرہے کہ یہ سمجھ لے کہ میرا شخ اللہ تک پہنچانے کاراستہ خوب جانتا

ہے اور مجھے پہنچا سکتا ہے ، جس کوشنخ پر اعتاد نہیں وہ محروم ہیں رہتا ہے ) اور جس شخص کو اپنے اندر نقصان نہ معلوم ہو تا ہواس کے تمام او قات نقصان ہی میں گذررہے ہیں، میں سال بھر تک شخ کی اس وصیت کو دل اور زبان سے دہرا تارہا، اور جب میرے دل میں کوئی خیال یا وسوسہ آتا اس وصیت کو فوراً یاد کرلیتا تو وسوسہ دور ہو جاتا۔

#### عقل مند کے لئے جاهل هونا اور ....

پھر میں دوسر ہے سال شخ کی زیارت کو گیااور جب کچھ عرصہ قیام کرنے کے بعدان سے رخصت ہونے لگا تو پھر وہی درخواست کی کہ حضرت مجھے کچھ وصیت کیجئے فرمایااے احمد! طبیبوں کے لئے بیار ہونا بہت براہے اور عقل مند کے لئے جاہل ہونا ، اور دوستوں کے لئے بے مروت ہونا ، یہ سن کر میں رخصت ہوااور سال بھر تک اس وصیت کو دہر اتار ہا مجھے حضرت شخ کی ذات سے اور ان کی وصیتوں سے بہت نفع پہنچا"۔

سبحان الله! شخ کی نصیحت کی کیسی قدر دانی فرمائی اور پھر اسکی برکت بھی کیسی ظاہر ہوئی واقعی اہل الله کا کلام زبر دست تا ثیر کا حامل ہو تاہے ایک مقام پر تحریر فرماتے ہیں:

# جو الله كا مقرب هوگا....

"عالم عارف، الله تعالى كے خوف اور اس كے مراقبہ كى وجہ سے اپنے نفس ير براى سياست (يابندى اور قيود) ركھتا ہے، جب وہ بات كرنا جا ہتا ہے تو

منہ سے نکالنے سے پہلے سوچ لیتا ہے، اگر اس میں کھھ بھلائی معلوم ہوتی ہے تو کہہ دیتا ہے ورنہ منہ کو بند ہی رکھتا ہے، کیونکہ روایات میں آتا ہے کہ تیری زبان تیرا شیر ہے اگر نواس کی حفاظت کرے گا تووہ تیری حفاظت کرے گااور اگربے قید چھوڑ دے گا تو پھاڑ کھائے گا،عار ف کا بولنا (دلوں کے ) زنگ کو دور کر تاہے اور اس کی خاموشی ہلاکت کو د فع کرتی ہے وہ ان لو گوں کو جو اہل ہیں نیک کاموں کا تھم کر تاہے، برے کاموں سے اور ان کے پاس جانے سے روکتا ہے،اللہ تعالی فرماتے ہیں ﴿لَا خَيْرَ فِیْ كَثِيْرِ مِّنْ نِجُواهُمْ إِلَّا مَنْ اَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوْفٍ أَوْ إصْلَاحِ بَيْنَ النَّاسِ ﴾ يعنى ان كي بهت سي خفيه باتوں میں کوئی بھلائی نہیں، ہاں جو صدقہ کایانیک کام کایالو گوں میں باہم صلح کرادینے کاامر کرے (اس کی باتیں بیٹک انچھی ہیں اور عارف اینے کلام میں ان باتوں کی بوری رعایت کرتاہے)جواللہ کو پہچان لے گااس کاادب اللہ کے ساتھ بڑھ جائے گا،جواللہ کامقرب ہو گاس کے اندر خوف زیادہ ہوگا" انتہی بزرگان دین کے کلام میں جا بجااہل اللہ اور عار فین کی صحبت اختیار کرنے کی تر غیب موجود ہے، چنانچہ شخ عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ کی کتاب "اخبار الاخیار" کے مقدمہ میں یہ مضمون ہے جس کاتر جمہ درج ذیل ہے: فرماتے ہیں کہ:

#### افضل ترين عبادت

"افضل ترین عبادت اہل اللہ کی صحبت اور مقربان خدا کی ہم نشینی ہے،

اس کئے کہ ان حضرات کی استقامت اور ان کے ثبات واستقلال کو دیکھ کر سالک راہ خدا کے اندر بھی ایک قوت اور ہمت پیدا ہو جاتی ہے جس کی وجہ سے عبادت وریاضت کی مشقت کا برداشت کرنا جو کہ اس طریق پر چلنے کے لئے لازم ہے اس کے لئے آسان ہو جاتا ہے بلکہ ان حضرات کے جمال کے مشاہدہ ہے اس کے قلب میں ایک نور پیدا ہو جاتا ہے جس کی وجہ سے شک مشاہدہ ہے اس کے قلب میں ایک نور پیدا ہو جاتی ہیں "

اسی طرح حضرت قاضی ثناء الله صاحب پانی پتی قدس سرہ اپنے رسالہ " "ارشاد الطالبین" میں تحریر فرماتے ہیں جس کاتر جمہ بیہ ہے کہ:

#### کارخانۂ باطن کو خراب کردیتی ھے ....

گوشہ نثینی برے ہم نشین سے اچھی ہے اور نیک ہم نشیں گوشہ نثینی سے بہتر ہے، جاہلوں اور فاسقوں اور ان لوگوں کی صحبت اور ہم نشینی جود نیامیں مستخرق رہتے ہیں، کار خانۂ باطن کو خراب کر دیتی ہے، خصوصاً مبتدی صوفیوں کے حق میں، اور صاحبدلوں اور ولیوں کی ہم نشینی اور صحبت اللہ کے ذکر وعبادت سے بھی زیادہ مفید ہے، صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کہا کرتے تھے کہ وعبادت سے بھی زیادہ مفید ہے، صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کہا کرتے تھے کہ 'آبس میں ایمان تازہ کرلیں "۔

اسی طرح آپ ہی کی مشہور کتاب "مالا بد منہ" کے حاشیہ پر ایک عبارت درج ہے جس کاتر جمہ نقل کیاجا تاہے:

# اگر کسی شیخ کی صحبت میں نفع نه هو تو ...

" جس جگہ ضرر کا اختال ہو وہاں سے دور بھا گناچاہے اور جو شخص بظاہر متنقی معلوم ہو تا ہواس کی صحبت میں بیٹھنے اور اس کے ہاتھ میں ہاتھ دینے میں کوئی مضا نقہ نہیں، کیونکہ وہاں ضرر کا اختال تو بہر حال نہیں ہے خواہ اس سے فائدہ بھی پہنچے یانہ پہنچ، پس اگر اس کی صحبت مؤثر ہو اور وہ تاثیر علماء ظاہر وباطن کے نزدیک معتبر بھی ہو توالیے شخص کی صحبت کو کبریت احمر یعنی اسیر مسمجھنا چاہئے اور ابسا غنیمت شار کرنا چاہئے اور اگر اس کی صحبت مؤثر نہ ہو ،یا وہ تاثیر اکا بر کے نزدیک معتبر نہ ہو تو اس شخص سے حسن ظن رکھتے ہوئے اس کی صحبت کو ترک کر دینا چاہئے اور خدا کار استہ کسی اور جگہ سے تلاش کرنا چاہئے کی صحبت کو ترک کر دینا چاہئے اور خدا کار استہ کسی اور جگہ سے تلاش کرنا چاہئے کی صحبت کو ترک کر دینا چاہئے اور خدا کار استہ کسی اور جگہ سے تلاش کرنا چاہئے کے فیک کے وہ شخص "۔

سبحان الله! کیسی عمدہ بات تحریر فرمائی اور صحبت کی ترغیب کے ساتھ ساتھ یہ بھی ارشاد فرمادیا کہ اگر کسی شخ کی صحبت میں رہنے کے باوجود نفع نہ ہو تو خداکار استہ دوسر کی جگہ تلاش کرنا چاہئے نیزیہ بھی تاکید فرمادی کہ اس شخ کے ساتھ ترک صحبت کی صورت میں بھی حسن ظن رکھے اور عدم فیض کو اپنے قصور استعداد کا نتیجہ سمجھے۔اس کے بعداس تا ثیر کی تفصیل مذکورہے جو اکابر کے نزدیک معترہے، چنانچہ تحریر فرماتے ہیں کہ:

# ان کو دیکھ کرخدا یاد آجائے

"جس تا ثیر کواکابرنے معتبر قرار دیاہے وہ پیہے کہ ان بزرگ کی صحبت

میں بیٹھنے سے ایک ایساحال پیدا ہو جائے کہ دل دنیاسے سر دہو جائے اور خدا اور دوستان خدااور اعمالِ صالحہ سے محبت پیدا ہو جائے، نیز نیکیوں کی رغبت اور گناہوں سے نفرت بیدا ہو جائے اور اس سے بیخے کی تو فیق ہو جائے، اور ان كى صحبت سے بمقتضائے حديث "اذا راو ذكو الله"ان كو ديكھ كر خداياد آ جائے،اور دائمی حضور نصیب ہواور حق تعالیٰ کی یاد میں جمعیت اور طمانینت محسوس ہو،اور جس قدراعمال صالحہ کر تاجائے تواس نسبت میں جوان بزرگ سے اس کو حاصل ہوئی ہے قوت مشاہدہ کرے اور جب بھی اس سے معصیت کا صدور ہو تواس کی وجہ سے اس کا دل تنگ ہو اور اپنے اندر ایک بے کلی محسوس کرے اور اس نسبت وحالت میں جوان بزرگ سے اس کو حاصل ہوئی ہے کی ہونے لگے، حضور اقدس علیہ ارشاد فرماتے ہیں "اذا سرتك حسنتك وساء تك سيئتك فانت مؤمن "ليني جب ايني نيكيوں سے تم كو خوشی حاصل ہوادرا بنی برائیوں سے تم کو نکلیف پہنچے تو سمجھو کہ تم مومن ہو، اس حدیث میں اسی اطمینان اور تنگی کی طرف اشارہ ہے "انتہیٰ

اسی طرح حضرت مولانار وم رحمة الله علیه مثنوی شریف میں جا بجااہل الله

کے صحبت کی اہمیت اور ضرورت کی طرف متوجہ فرماتے ہیں چنانچہ ایک جگہ

فرمارہے ہیں کہ ہے ہر کہ خوامد ہم نشینی ہاخدا گونشیند در حضور اولیاء

بر کہ راہر ہو ہو ہے۔ لینی جو شخص حق تعالیٰ کے ساتھ ہم نشینی چاہتا ہو اس سے کہہ دو کہ اولیاءاللہ کی صحبت میں بیٹھے، نیز فرماتے ہیں۔

یک زمانے صحبت بااولیاء بہتر از صدسالہ طاعت بے ریا گر توسنگ خارہ ومر مرشوی چوبصاحبدل رسی گوہرشوی

یعنی تھوڑی دیر تمہار ااولیاء اللہ کے ساتھ بیٹھنا سوسالہ طاعت بے ریا

سے بہتر ہو تاہے،اگر تم سنگ خارہ یاسنگ مر مر یعنی ناقص بھی ہوگے توجب صاحب دل کی صحبت میں پہنچ جاؤگے تو گوہر بن جاؤگے۔

مطلب سے کہ ان کے فیض باطن سے جو کمالات ان کو حاصل ہیں وہ تہارے اندر بھی پیدا ہو جائیں گے اور تم کامل بن جاؤ گے ، نیز فرماتے ہیں۔

ہیں غذائے دل بدہ از ہمدلے رو بجو اقبال را از مقبلے

دست زن در ذیل صاحب دو گتے 🐪 تا ز افضالش بیابی رفعتے

صحبت صالح ترا صالح كند صحبت طالح ترا طالح كند

حضرت تحکیم الامت مولانا تھانوی قدس سرہ ان اشعار کی شرح کرتے ا

ہوئے"کلید مثنوی"میں تحریر فرماتے ہیں:

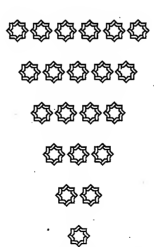
"لین ہم تم کو متنبہ کرتے ہیں کہ دل کواس کی غذالیتنی محبت و معرفت کسی ہم دل سے لیے کردینا چاہئے اور اقبال کو کسی صاحبِ اقبال سے لینا چاہئے اور کسی صاحبِ دولت لیتن صاحبِ باطن کا دامن ہاتھ میں لانا چاہئے تا کہ اس کی عنایت سے تم کور فعت باطنی حاصل ہو جائے، کیونکہ صحبت ہی وہ تا ثیر ہے کہ صارفح کی صحبت تم کو صارفح بنادی ہے ای طرح طالح (بد بخت) کی صحبت تم

کوطالح بنادیت ہے۔

الغرض ہم کو جاہئے کہ علم دین سیجے نیت کے ساتھ حاصل کریں،اور ساتھ ہی عمل کا بھی اہتمام کریں اور تقوی اختیار کریں اور علم وعمل میں اخلاص پیدا کریں اور کسی اللہ والے کی صحبت میں بھی جا کر بیٹھا کریں،اسی برکت سے انشاء اللہ اخلاص نصیب ہوگا اور علم وعمل میں برکت حاصل ہوگی۔

اس وقت طبیعت بہت ضمل تھی، بیان کرنے کاار ادہ نہیں تھالیکن اللہ تعالی کے نے یہ چند باتیں فرہن میں ڈال دیں تو عرض کر دیا، اللہ تعالی ہم کو اور آپ کو اخلاص عطا فرمائے اور اپنے اکابر اور بزرگوں کے طریق پر چلنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین ثم آمین

وآخر دعوانا ان الحمد لله رب العلمين



# موت ایک پل ہے

# ا قنتباس

حدیث پاک میں ارشاد فرمایا نبی کریم علی اے کہ جو محصہ کو اللہ کار سول مانتا ہے اور جس کو اس بات کا لیقین ہے کہ میں اللہ کار سول ہوں تو اس کو چاہئے کہ موت کو محبوب رکھے۔ دیکھا آپ نے جس موت سے آج ہم لوگوں کو وحشت ہے اس کو نبی کریم علی اپنے اپنی و جس مولا ہے کہ موت حق میں مطلوب بنار ہے ہیں، اس کی وجہ رہے کہ موت حق تعالی سے ملا قات کا ذریعہ ہے دوجہ رہے کہ موت حق تعالی سے ملا قات کا ذریعہ ہے "الموت جس یو صل الحبیب الی الحبیب الی الحبیب موت ایک بل ہے جس پر چل کر بندہ اپنے اللہ سے ملے گا، اس کے بزرگوں نے اس کی تمنا فرمائی ہے۔

الْحَمْدُ لِلهِ ! نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنُوْمِنُ بِهِ وَ نَتَوَكُلُ عَلَيْهِ، وَنَعُوْدُ بِاللهِ مِنْ شُرُورٍ انْفُسِنَا وَمِنْ سَيِّنَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلاَ مُضِلَّ لَهُ وَمَنْ يُضْلِلْهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لَآالِهُ اللهُ اللهُ وَحْدَهُ لَاشَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ وَحْدَهُ لَاشَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ وَحُدَهُ لَاشَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْلاَنا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ، وَ صَلَّى الله وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ رَسُولُهُ، وَ صَلَّى الله وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْماً كَثِيْراً وَلَهُ لَا اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْماً كَثِيْراً وَلَا أَمَّا بَعْدُ !

فَأَعُوْذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيْمِ، بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ ﴿ وَيُمْ اللَّهِ النَّاسُ اَنْ يُتُورُوا امَنَّا وَهُمْ لَا يُفْتَنُوْنَ ﴾ ﴿ الْمَ اَحَسِبَ النَّاسُ اَنْ يُتْرَكُوا اَنْ يَقُولُوا امَنَّا وَهُمْ لَا يُفْتَنُوْنَ ﴾

(المم) بعضے مسلمان جو کفار کی ایذاؤں سے گھر اجاتے ہیں تو کیا ان لوگوں نے یہ خیال کرر کھاہے کہ اتنا کہنے میں چھوٹ جائیں گے کہ ہم ایمان لے آئے اور (ان کوانواع مصائب سے) آزمایا نہ جائے گا۔ (یعنی ایسانہ ہوگا بلکہ اس قتم کے امتحانات بھی پیش آئیں گے)

# حق تعالیٰ کی رسی ٹوٹ نھیں سکتی

ا بھی آپ کے سامنے جس آیت کریمہ کی تلاوت کی ہے یہ قر آن پاک

کی ایک مبارک و مقدس آیت ہے، قرآن مجید، فرقان حمید، اللہ تبارک و تعالی کا مقدس کلام ہے اس کی تلاوت سے روح کو فرحت و مسرت اور قلب کو عجیب لذت و حلاوت حاصل ہوتی ہے، اگر قرآن پاک کو تذیر اور تفکر کے ساتھ پڑھاجائے تو یہ اللہ تعالیٰ کے قرب و و صال کا ذریعہ ہے، خود اللہ جل شانہ نے اپنے کلام کا یوں تعارف کرایا ہے ﴿وَاعْتَصِمُوْا بِحَبْلِ اللّٰهِ جَمِیْعاً ﴾ اور رسول اللہ عَلَیْ کام اللہ کا تعارف کراتے ہوئے فرماتے ہیں "ھو حبل الله الممتین "یعنی یہ اللہ تعالیٰ کی مضبوط رسی ہے، اور جب یہ اللہ کی رسی ہے تو پھر اس کے ٹوٹے کا سوال ہی نہیں، ہاں! البتہ اگر کوئی اسے چھوڑنا ہی جا ہے تو پھر اس کے ٹوٹے کا سوال ہی نہیں، ہاں! البتہ اگر کوئی اسے چھوڑنا ہی جا ہے تو پھر حب یہ تو کی سے تو پھر اس کے ٹوٹے کا سوال ہی نہیں، ہاں! البتہ اگر کوئی اسے چھوڑنا ہی جا ہے تو پھر اس کے ٹوٹے کا سوال ہی نہیں، ہاں! البتہ اگر کوئی اسے چھوڑنا ہی جا ہے تو پھر اس کے ٹوٹے کا سوال ہی نہیں، ہاں! البتہ اگر کوئی اسے چھوڑنا ہی جا ہے تو پھر اس کے ٹوٹے کا سوال ہی نہیں، ہاں! البتہ اگر کوئی اسے جھوڑنا ہی جا ہے تو پھر کی دیں جا تھیں۔

# الله تعالىٰ كى خصوصى رحمتوں كے مستحق كون؟

اب جس آیت کی میں نے تلاوت کی ہے اس کا مفہوم سنے، حق تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں ''کیا یہ لوگ گمان کر بیٹے ہیں کہ صرف اتنا کہنے ہے کہ ہم ایمان لائے چھوٹ جائیں گے اور ان کی آزمائش نہ ہوگی'' تو خوب سمجھ لینا چاہئے کہ آزمائش سے کوئی شخص نے نہیں سکتا اس لئے کہ جب بندہ امنا کہتا ہے لیعنی یہ دعویٰ کر تاہے کہ ہم ایمان لائے تواس پردلیل کا مطالبہ ہوناضر وری ہے کیونکہ جب معمولی چیز وں پردلیل کا مطالبہ ہوا کر تاہے تو کیا ایمان جیسی اہم کیونکہ جب معمولی چیز وں پردلیل کا مطالبہ ہوا کر تاہے تو کیا ایمان جیسی اہم چیز کے دعویٰ پراللہ کی طرف ہے اس کا اعمال نہ ہوا گر تاہ کی آزمائش نہ ہوگی ؟

کیاوہ یوں ہی مفت سفت چھوڑ دیاجائے گا؟ ہرگز نہیں، چنانچہ اللہ تعالیٰ دوسر ے مقام پر نہایت واضح طور پر ارشاد فرماتے ہیں کہ ﴿ وَلَنَبْلُونَا کُمْ بِشَیْعُ مِّنَ الْمُمُوالِ وَ الْاَنْفُسِ وَ الشَّمَرَاتِ وَ بَشِرِ الْخَوْفِ وَالْجُوْعِ وَ نَقْصٍ مِّنَ الْاَمْوَالِ وَ الْاَنْفُسِ وَ الشَّمَرَاتِ وَ بَشِرِ الْخَوْفِ وَالْجُوْفِ وَ الْجُعُونَ اللّٰهِ فِي اللّٰهُ مَا اللّٰهِ وَ إِنَّا اللّٰهِ وَ اِنَّا اللّٰهِ وَ اِنَّا اللّٰهِ وَ اللّٰهُ وَ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ وَ اللّٰهُ وَ اللّٰهُ وَ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ وَ اللّٰهِ وَ اللّٰهُ وَ اللّٰهُ وَ اللّٰهُ وَ اللّٰهِ وَ اللّٰهُ وَ اللّٰهُ وَ اللّٰهُ وَ اللّٰهُ وَ وَ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰ وَاللّٰهُ وَاللّ

اللہ تعالیٰ نے اس آیت کے اندر ابتلاء و آزمائش کی کیفیات کا ذکر فرمایا ہے کہ وہ اپنے بندوں کو کس کس طرح آزماتے ہیں، اور ساتھ ہی ساتھ اس ابتلاء و آزمائش میں کامیاب ہونے والوں کو کیسی کیسی بشارت سائی جاتی ہے۔

آپ بلاو مصیبت میں صبر کرنے والوں کو خوشخری سناد بیجے جن کا یہ حال ہو تاہے کہ بوقت مصیبت بجائے حمف شکایت کے زبان سے وہ کہتے ہیں حال ہو تاہے کہ بوقت مصیبت بجائے حمف شکایت کے زبان سے وہ کہتے ہیں حال ہو آیا اِلّٰهِ وَ اِنَّا اِلْهُ وَ اَنَّا اِلْهُ وَ اَنَّا اِلْهُ وَ اَنَّا اِلْهُ وَ اِنَّا اِلْهُ وَ اِنَّا اِلْهُ وَ اَنَّا اِللّٰهِ وَ اِنَّا اِللّٰهِ وَ اِللّٰهِ اللّٰهِ وَ اِللّٰهُ اللّٰهُ وَ اللّٰهُ اللّٰہِ وَ اِنَّا اِللّٰهِ وَ اِنَّا اِللّٰهِ وَ اِللّٰہِ اللّٰہِ وَ اِللّٰہِ اللّٰہِ وَ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ وَ اِللّٰہِ اللّٰہِ وَ اِللّٰہِ اللّٰہِ وَ اللّٰہِ اللّٰہِ وَ اللّٰہِ اللّٰہِ وَ اللّٰہُ کَا اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ وَ اللّٰہِ وَ اللّٰہُ اللّٰہُ وَ اللّٰہُ اللّٰہِ وَ اللّٰہِ اللّٰہِ وَ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ وَ اللّٰہِ اللّٰہِ وَ اللّٰہِ اللّٰہِ وَ اللّٰہِ اللّٰہِ وَ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ وَ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ وَ اللّٰہِ ال

صابرین بندے ہمارے خصوصی اور عمومی دونوں رحمتوں کے مور دہیں اور یہی لوگ راہ یاب ہیں۔

حق تعالیٰ کابیہ ارشاد صدمات سے چور اور رنج وغم سے شکستہ دلوں کے لئے انتہائی تسلی بخش اور ان کے ہموم وغموم کو کافور کر دینے والا ہے ، مولانا روم رحمة الله علیہ فرماتے ہیں ۔

ہر کجا در دے، دوا آل جارود ہر کجائیسی است آب آل جارود صبر کرنے والوں کے لئے اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف سے یہ بشارت ان کے زخم کامر ہم ہے اور ان کے دل کی دوا ہے دنیا کیا چیز ہے یہ چندروزہ خواب و خیال ہے اس کی حقیقت کچھ بھی نہیں، اللہ تعالیٰ نے دنیا ہمارے لئے بنائی ہے اور ہم سب لوگ آخرت کے لئے پیدا کئے گئے ہیں دنیا ہمارے لئے بنائی ہے اور ہم سب لوگ آخرت کے لئے پیدا کئے گئے ہیں حدیث شریف میں وارد ہے " اِن المدنیا خلقت لکم وانکم خلقتم للآخرة ، کافروں کے لئے محض دنیا کی زندگی اور یہاں کے تمام باغ و بہار ہیں اور ایک کلمہ گومومن کے لئے تو یہ قید خانہ ہے۔

#### موت کو محبوب رکھنے والے

حدیث شریف میں ہے" الدنیا سجن المومن و جنة الکافر"جنت کاعیش اور جنت کی راحت اللہ تعالی نے ایمان والوں کے لئے مہیّا فرمایا ہے اگر اس پر ایمان اور یقین پیدا ہو جائے تو میں چ کہتا ہوں کہ اس کادل دنیا میں نہ لگے ، سنئے! حدیث پاک میں ارشاد فرمایا نبی کریم علیاتی نے کہ جو مجھ کو إِللہ کا

ر سول مانتاہے اور جس کواس بات کا یقین ہے کہ میں اللہ کار سول ہوں تواس کو چاہئے کہ موت کو محبوب رکھے۔

# موت ایک پل ھے....

دیکھا آپ نے جس موت سے آج ہم لوگوں کو وحشت ہے اس کونی
کر یم علیہ اپنے چاہنے والوں کے حق میں مطلوب بنار ہے ہیں، اس کی وجہ یہ
ہے کہ موت حق تعالیٰ سے ملاقات کا ذریعہ ہے" الموت جسر یوصل
الحبیب الی الحبیب"موت ایک پل ہے جس پر چل کر بندہ اپنے اللہ سے
ملے گا، اسی لئے بزرگوں نے اس کی تمنا فرمائی ہے۔

# فرشتے اپنے مقام سے ترقی نھیں کر سکتے

سنے! انسان کو دنیا میں اسی لئے بھیجا ہی گیا ہے کہ اس کی آزمائش ہو،
کیونکہ روح مجر در ق نہیں کرسکتی تھی اس لئے اللہ تعالیٰ نے انسان کو جسم عطا
فرمایا اور اس کے اندر خواہشات پیدا کیں، پھر دنیا میں بھیجا اور احکام کامکلف
بنایا تاکہ مطبع وعاصی کا فرق ظاہر ہو، یہ دنیا سرا سر ابتلا و آزمائش کی جگہ ہے،
فرضتے اپنے مقام سے آگے ترقی نہیں کر سکتے آسان پر وہ صرف نتبیج و تقدیس
فرضتے اپنے مقام سے آگے ترقی نہیں کر سکتے آسان پر وہ صرف نتبیج و تقدیس
کرتے ہیں یعنی سجان اللہ سجان اللہ بڑھتے رہتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کی پاکی بیان
کرتے رہتے ہیں اللہ تعالیٰ نے ان کی شان میں بیان فرمایا ہے ﴿ الَّذِیْنَ کَ مِنْ حَوْلَهُ یُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَ یُوْمِنُونَ بِهِ وَ
یَحْمِلُونَ الْعَرْشُ وَ مَنْ حَوْلَهُ یُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَ یُوْمِنُونَ بِهِ وَ
یَحْمِلُونَ الْعَرْشُ وَ مَنْ حَوْلَهُ یُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَ یُوْمِنُونَ بِهِ وَ
یَحْمِلُونَ الْعَرْشُ وَ مَنْ حَوْلَهُ یُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَ یُوْمِنُونَ بِهِ وَ
یَسْتَعْفِرُونَ اللّٰکَونَ الْمَنُونَ الْمَنْ الْمَنُونَ الْمَنْ الْمَنُونَ الْمَنُونَ الْمِیْ اللهِ الْمَانِ الْمَنُونَ الْمَنُونَ الْمَنُونَ الْمَنُونَ الْمَنُونَ الْمَانُونَ الْمُونَ الْمَانِ اللّٰمَانِ اللّٰمَانِ اللّٰمَانِ اللّٰمِیْ اللّٰمِیْ اللّٰمِیْ اللّٰمَانِ اللّٰمَانِ اللّٰمِیْ اللّٰمِیْ اللّٰمِیْ اللّٰمَانِ اللّٰمَانِ اللّٰمِیْ اللّٰمَانِ اللّٰمَانُ اللّٰمِیْ اللّٰمَیْمَانِ اللّٰمِیْ اللّٰمِیْ اللّٰمِیْ اللّٰمِیْ اللّٰمَانِ اللّٰمَانِ اللّٰمُیْ اللّٰمُیْ اللّٰمِیْ اللّٰمِیْ اللّٰمِیْ اللّٰمُ اللّٰمِیْ اللّٰمِیْ اللّٰمِیْ اللّٰمِیْ اللّٰمُیْ اللّٰمِیْ اللّٰمِیْ اللّٰمِیْ اللّٰمِیْ اللّٰمُ اللّٰمِیْ اللّٰمِیْ اللّٰمُیْ اللّٰمِیْ اللّٰمِیْ اللّٰمِیْ اللّٰمِیْ اللّٰمِیْ اللّٰمِیْ اللّٰمُیْ اللّٰمِیْ اللّٰمِیْ اللّٰمِیْ اللّٰمِیْ اللّٰمُیْ اللّٰمِیْ اللّٰمُیْ اللّٰمِیْ اللّٰمِیْ اللّٰمُیْ اللّٰمِیْ اللّٰمِیْ الل

#### مومنین کے لئے فرشتوں کا استغفار

اس آیت میں ذراغور کرولیعنی عرش عظیم کے اٹھانے والے اور اس کے گر د طوا**ف کرنے والے بیثار فرشتے جن کی غذاصر ف**اللہ تعالیٰ کی تشبیح و تخمید ہے اور جو مقربین بار گاہ ہونے کی وجہ سے اعلیٰ درجہ کاایمان رکھتے ہیں وہ اپنے یروردگار کے آگے مومنین کے لئے استغفار کرتے ہیں،اس عزت افزائی اور شرف کا کیا ٹھکانہ ہے کہ فرش خاک پر رہنے والے مومنین سے جو خطا کیں اور لغرشیں ہوگئیں ملائکہ کروبین ان کے لئے بار گاہ احدیت میں معافی حاہتے ہیں یہ ہم لو گوں کے لئے حق تعالیٰ کی طرف سے کتنی بڑی نعمت ہے اور کتنی بزرگی اور کتنے شرف کی بات ہے، فرشتے اللہ تعالی کے مقرر کردہ منصب سے آگے ترتی نہیں کر سکتے کیونکہ یہ ایک نوری مخلوق ہیں ان کے اندر نہ کوئی خواہش ہے اور نہ بشری تقاضے ہیں اور نہ ان کے آل اولاد ، بیوی یجے ہیں نہ ان کے لئے فقرو فاقہ ہے نہ ان کے لئے بیاری و آزاری ہے ان لوگوں کو اس کی کچھ بھی فکر نہیں ہے وہ لوگ ان سب لوازم بشریت سے بالکل بری اور فارغ ہیں اور نہ ان کو اس کا سوال ہے کہ اولاد مرے ، بیوی مرے ، کسی عزیز قریب کا انتقال ہو تو غم وصدمہ اٹھائیں ،اور انسان کامعاملہ اس کے برعکس ہے اس کے ساتھ یہ سب لوازم بشریت ہیں اور مومن اس دارد نیامیں اس سے ترقی کرتا ہے اس کا عجیب معاملہ ہے وہ ہر آن ترقی کر تاہے اور اللہ کا قرب ہر وقت اس کوحاصل ہو تار ہتاہے جس کی کوئی انتہا نہیں۔

# اللہ تعالیٰ تک پھنچنے کے راستے

بندہ کو اللہ تعالیٰ تک چنچنے کے لئے بہت سے در وازے اور بہت سے راستے ہیں بھی بندہ صبر کے راستے ترقی کرتا ہے اور بھی شکر کے راستے سے اللہ تک پنچتا ہے اور بھی موت ترقی کرتا ہے اور بھی بیاری کے راستے سے اللہ تک پنچتا ہے اور بھی موت کے ذریعہ اللہ کا قرب حاصل کرتا ہے اور بھی تکلیف و مصیبت کے راستے سے اللہ تعالیٰ تک پنچتا ہے اور بھی عیش و آرام کے راستے سے اللہ تعالیٰ تک پنچتا ہے بھر طیکہ اس کے قلب کے اندرایمان ہواور وہ یقین کرے کہ یہ چیزیں اور سارے حالات اللہ تعالیٰ کی طرف سے آئے ہیں اور موافق حالات پرشکر کرے اور عنداللہ اس کو موجب اجر و تواب کرے اور عنداللہ اس کو موجب اجر و تواب سیجھے اس دنیا کو اللہ تعالیٰ نے آزمائش کی جگہ بنایا ہے اللہ تعالیٰ نے انسان کی خلقت اور خمیر ہی ہیں محنت و مشقت ڈال دی ہے چنا نچہ ارشاد ہے ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِیْ کَبَدٍ ﴾ یعنی انسان کو ہم نے مشقت میں پیدا کیا۔

#### حصه بقدر جثه

تو پھراس دنیا میں بلاومشقت سے کس کو مفر ہو سکتاہے اور بیہ اہتلاء بقدر تقرب برط حتاجاتا ہے جس کامر تبہ عنداللہ جس قدر زیادہ ہو تاہے اسی قدر ابتلا بھی زیادہ ہو تاہے چنانچہ سب سے زیادہ برگزیدہ انسان اور اللہ تعالیٰ کے مقرب بندے انبیاء علیہم السلام ہیں اور وہی سب سے زیادہ آزمائش اور بلاسے دوچار ہوتے ہیں جیسا کہ حدیث میں ہے کہ " اشد الناس بلاءً الانبیاء شم

الامثل فالامثل" سب سے سخت امتحان انبیاء علیہم السلام کا ہے ان کے بعد صالحین کا پھر درجہ بدرجہ ان لو گول سے جس قدر مشابہت رکھتے ہوں اور ان کی حال جلتے ہوں۔

یس جس قدر کوئی شخص دین میں سخت اور مضبوط ہو گااسی قدر اس کا امتحان بھی سخت ہو گا، نیز اس لحاظ سے اس کادر جہ بھی ہو گا،اللہ متبارک و تعالیٰ کی اہل ایمان پر کس قدر رحت وعنایت ہے کہ آز مائش کے ذریعہ اس کے در جات بلند کئے جاتے ہیں اور اس کے گناہ معاف کئے جاتے ہیں مومن کوایک کا ٹٹا بھی چبھ جاتا ہے اور اس سے اس کو اذیت و تکلیف پہنچتی ہے اسکے بدلہ میں اللہ تعالیٰ اس کے گناہ معاف فرمادیتے ہیں اور آخرت میں اس کے در جات کی بلندی کا تو یوچھناہی کیاہے حدیث یاک میں آتاہے جب قیامت کے دن صابرین کوان کے صبر کے بدلہ میں در جات ملیں گے اور اللہ تعالیٰ کے یہاں ان کو قرب حاصل ہو گا تو وہ اس کی تمنا کریں گے کہ کاش! دنیا میں میرا بدن مقراض ( فینجی) سے کاٹا جاتااور میرے درجات بلندہوجاتے ﴿ وَلَنَبْلُونَّكُمْ بِشَيْعٌ مِنَ الْخَوْفِ وَ الْجُوْعِ وَ نَقْصِ مِّنَ الْأَمْوَالِ وَ الْأَنْفُسِ وَ الثَّمَرَاتِ﴾ ا میرے بندو! ہم تم کو دنیا میں آزمائیں گے اور یہاں کھرے کھوٹے کو یر کھیں گے تمہاری آز ماکش جانی و مالی د ونوں طرح ہو گی اور ہم ہر طرح تم کو ٹولیں گے ، تمہارے صدق اور کذب کو تم ایمان کے دعویٰ میں صادق ہو کہ کاذب اور اس کے بعد اللہ تعالیٰ کس قدر دل کش انداز میں ارشاد فرمار ہے ہیں ﴿ وَ بَشِرِ الصَّبِرِيْنَ اللَّذِيْنَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُّصِيْبَةٌ قَالُوْ اللَّهِ وَ إِنَّا إِلَيْهِ وَ النَّا إِلَيْهِ وَ اللَّهِ عَوْنَ ﴾ يعنى صبر كرنے والول كو آپ خوشخرى سنادي اس امتحان ك ذريعه مومن كوالله تعالى كى رضاحاصل ہوتى ہے، دوستو! يه دنياكى زندگى ہم سے اور آپ سے چھوٹ جانے والى ہے، فنا ہونے والى اور مث جانے والى زندگى ہے۔

﴿ كُلِّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ وَّ يَبْقَلَى وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلَالِ وَ الْإِكْرَامِ ﴾ الله ك سوا هر شئ فنا هو جائے والی ہے پس آخرت اور جنت كى زندگى دائى زندگى ہے۔

#### کمال کے منافی نھیں

﴿ الْالْحِوَةُ خَيْرٌ وَّابْقَى ﴾ یعنی آخرت ہمیشہ باقی رہنے والی زندگی ہے آل اولاد کی محبت اور ان کے تکلیف و موت سے والدین کو تاثریہ فطری اور طبعی چیز ہے ، آپ نے نہیں سنا کہ جناب نبی کریم علیا ہے کہ صاحب زادے حضرت ابراہیم کا وصال جب ہوا تو آپ کی آئھوں سے آنسو جاری ہوگئے تھے اور آپ نے ارشاد فرمایا تھا"انا بفواقك یا ابراھیم لمحزونون" یعنی اے ابراہیم! ہم تمہارے فراق کی وجہ سے عملین ہیں، توصیابہ کرامؓ نے عرض کیا یارسول اللہ! آپ رورہے ہیں، آپ نے فرمایا یہ اس کاحق ہے، اس سے معلوم ہوا کہ محزون و مغموم ہونا ہے کوئی نقص اور عیب کی بات نہیں ہے، معلوم ہوا کہ محزون و مغموم ہونا ہے کوئی نقص اور عیب کی بات نہیں ہے، جناب رسول اللہ علیا تھے آپ کی ذات والا صفات جناب رسول اللہ علیا تھے آپ کی ذات والا صفات

سے غم کا ظہور اس بات کی دلیل ہے کہ موت ومصیبت پر غم کا ظہار مومن کے ایمان اور اس کمال کے منافی نہیں ہے۔

#### كامل الحال اور ناقص الحال كون ؟

ہمارے حضرت حکیم الامت رحمۃ اللّٰہ علیہ فرماتے ہیں کہ بزرگان دین مختلف المزاج ہوئے ہیں ،ایک بزرگ پر صاحب زادے کے انقال پر گریہ طاری ہو گیا اور ایک ہزرگ اینے صاحب زادے کے انتقال پر ملال پر ہنس یڑے، یہ حال کا تفاوت ہے، اگر نام نہ لیا جائے تو آپ بیننے والے بزرگ کو کامل الحال اور رونے والے بزرگ کو ناقص الحال کہیں گے لیکن ایسانہیں ہے جس کاحال جناب محمد رسول الله علیہ کے حال کے موافق ہو گیاوہی کامل الحال ہے،اگر جدائی پر صدمہ نہ ہو تو پھر اجر کیسے ملے گااور اجر بندے ہی کو ملے گا نہ کہ دیوار کو، آپ جانتے ہیں کہ صبر کس چیز کانام ہے؟ قضاو قدر اور اللہ تعالیٰ کے فیصلے پر بندے کوراضی ہو جانا یہی صبر ہے، حضرت مولانا کی خدمت میں میں حاضر ہوں میں مولاناہے کیا کہہ سکتا ہوں وہ توخود استقامت اور صبر کے پہاڑ ہیں اسی لئے میں اس انداز ہے کہہ رہا ہوں کہ اللّٰہ نعالیٰ ہم سب کو صبر جمیل عطا فرمائے

دوستو! بید د نیاجب فائی ہے تو ہم سب کو اس کی کوشش کرناہے کہ ہم سب لوگ آخرت اور جنت میں جمع ہوں اور وہاں سب سے ملا قات ہو بید دنیا توایک دوسرے سے جدائی کی جگہ ہے اسلی اور ابدی زندگی تو آخرت ہے۔ الله تبارك وتعالى ارشاد فرماتے بیں ﴿إِنَّمَا يُوَفَّى الصَّبِرُوْنَ أَجْوَهُمْ بِعَيْرِ حِسَابٍ ﴾ الله تعالى صبر كرنے والوں كوبے صاب اجر عطا فرماتے بیں، اور ارشاد فرماتے بیں ﴿إِنَّ اللهُ مَعَ الصَّبِرِيْنَ ﴾ الله تعالى صبر كرنے والوں كے ساتھ ہے۔

اس کے اندر اللہ تعالی نے صبر کرنے والوں کے ساتھ اپنی معیت کو بیان فرمایا ہے اللہ تعالی کی معیت یہ کوئی معمولی شکی نہیں ہے، صابرین کا اس میں بہت بڑادر جہ فد کور ہے، یہ ایک اصولی بات ہے کہ آلام ومصائب پر جب بڑے صبر کرتے ہیں توان کادیکھادیکھی چھوٹے بھی صبر کرتے ہیں۔

# میریے دل کی آواز

حضرت مولانا کی ذات کو اللہ تعالی تادیر سلامت رکھے، میں بے تکلف کہتا ہوں اور یہ میرے دل کی آواز ہے کہ ہندوستان میں مولانا کی ذات ایک عجیب وغریب ذات ہے، اس ذات کی قدر دانی کرنی چاہئے اگر آدمی کو فقر وفاقہ نہ پہنچ ،اس کو کوئی تکلیف لاحق نہ ہو اور اس کے اعزا و اقرباء، اولاد و احباء کو موت نہ آوے تو آدمی صبر سی چز پر کرے گااور اس کو صبر کامقام کیے ماصل ہو گااور وہ صابر کیسے کہلایا جائے گااور اگر نعمتوں کے ملنے پرشکر نہ کرے ماصل ہو گااور وہ صابر کیسے کہلایا جائے گااور اگر نعمتوں کے ملنے پرشکر نہ کرے تو شاکر کیسے بنے گا، یہ صبر وشکر کامقام انبیاء علیہم السلام کامقام ہے ان کے بعد اولیاء کرام کام معرو وشکر نہ کرتے تو ان کے بعد اولیاء کرام کام کام معرو وشکر نہ کرتے تو ان کے مبدولات انبیاء علیہم السلام اور اولیاء کرام صبر وشکر نہ کرتے تو ان کے متبعین کو صبر اور شکر کاطریقہ کیسے معلوم ہو تا، سب لوگوں

#### نے انہیں حضرات ہے صبر وشکر کاطریقہ سکھا۔

#### شریعت میں نه افراط هے نه تفریط

# إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُوْنَ

ایک مرتبہ گھر کے اندر جناب می کریم علی تشریف فرما تھے چراغ گل ہو گیا آپ نے فرمایا اِنّا لِلّٰهِ وَ اِنّا اِلَیْهِ دَاجِعُوْن حضرت عاکشہ رضی اللہ عنہا نے دریافت فرمایا کہ یار سول اللہ! کیا اس پر بھی اِنّا لِلّٰهِ وَ اِنّا اِلَیْهِ دَاجِعُوْن بِرُها جائے؟ آپ علی اُن لِلْهِ وَ اِنّا اِلَیْهِ دَامِال کہ ہاں! ہر وہ چیز جو خلاف مزاح اور تکلیف دہ ہواس پر اِنّا لِلّٰهِ وَ اِنّا اِلَیْهِ دَاجِعُوْن بِرُ صف سے اجر وثواب ملتا ہے، اللہ تو خالق ہے مالک ہے رحیم و کریم اور رؤوف بالعباد ہے اس سے بڑھ کر کون بندوں پر رحم و کرم کرنے والا مشفق و مہر بان ہوگا؟ اس کا کوئی معاملہ این بندوں کے ساتھ بھلا خلاف شفقت ہو سکتا ہے؟ بزرگوں نے فرمایا کہ وہ کھلا کیں تو کھا کیں اور وہ ہی تا ہے وہ متصرف ہے این ملک کے تو بیٹھیں، سب بچھا نہیں تو ہنسیں اور وہ رلا کیں تورو کیں اور وہ بیٹھا کیں تو بیٹھیں، سب بچھا نہیں کی طرف سے ہو تاہے وہ متصرف ہے اپنی ملک کے تو بیٹھیں، سب بچھا نہیں کی طرف سے ہو تاہے وہ متصرف ہے اپنی ملک کے تو بیٹھیں، سب بچھا نہیں کی طرف سے ہو تاہے وہ متصرف ہے اپنی ملک کے تو بیٹھیں، سب بچھا نہیں کی طرف سے ہو تاہے وہ متصرف ہے اپنی ملک کے تو بیٹھیں، سب بچھا نہیں کی طرف سے ہو تاہے وہ متصرف ہے اپنی ملک کے تو بیٹھیں، سب بچھا نہیں کی طرف سے ہو تاہے وہ متصرف ہے اپنی ملک کے تو بیٹھیں، سب بچھا نہیں کی طرف سے ہو تاہے وہ متصرف ہے اپنی ملک کے

اندرجس طرح چاہے وہ تصرف کرے اسے اختیار ہے۔

# وہ بلا هرگز نهیں وہ هے کرم ....

مومن کی زندگی ایک عجیب زندگی ہے وہ کھا تا بھی ہے اور سوتا بھی ہے اور سوتا بھی ہے اور اہل وعیال بھی رکھتا ہے، اور اس کو تکلیف اور مصیبت بھی پہنچتی ہے مگر اس کی کیفیت کو کفار اور فساق کیا پاسکتے ہیں؟ ان کو توبہ باتیں سمجھ میں بھی نہیں آسکتیں ایک فرماں بر دار اور اللہ تعالیٰ کے سامنے گردن جھکادینے والے کی جوزندگی ہے اس کو ہم لوگ کیا سمجھ سکتے ہیں اہل اللہ کا توبہ حال ہو تا ہے۔ دوست کی جانب سے جو پہنچے بلا وہ بلا ہرگز نہیں وہ ہے کرم

ہمارے گخت جگراشر ف میاں کے بارے میں (اللہ تعالیٰ ان کو بلند در جہ عطا فرماوے) میرا قلب گواہی دیتا ہے کہ وہ ایک صالح نوجوان تھے اللہ تعالیٰ سے تعلق اور نسبت رکھنے والے تھے بیاری میں اتنے صبر کے ساتھ رہے کہ زبان پر اُف بھی نہ لائے۔

آپ لوگوں سے میں اس کو بیان نہیں کر سکتا کہ ان کی خبر موت کے سننے کے بعد میرے قلب کی کیا کیفیت ہوئی اِنّا لِلّٰهِ وَ اِنّا اِلَیْهِ رَاجِعُوْن، لِطور تعزیت کے اس وقت میں بھی وہی کہہ رہا ہوں جو تعزیت کے طور پر ایک بدوی نے عیب انداز میں حضرت عباس رضی اللہ عنہ کے وصال پر ان کے صاحب زادے حضرت عبداللہ رضی اللہ عنہ سے کہاتھا

اِصبر نكن بك صابرين فانما صبر الرعية بعد صبر الراس

اپنے والد محترم کی وفات پر آپ صبر کیجئے تو پھر آپ کی وجہ سے ہم لوگ بھی صبر کرسکیں گے اس لئے کہ چھوٹے اپنے بڑوں کی اقتدا میں صبر کرتے ہیں ۔

خیر من العباس اجر کے بعدہ واللہ خیر منك للعباس العباس العبار معنی حضرت عباس کو آپ سے بڑھ کر اللہ تعالیٰ کی ملا قات کی نعمت میسر ہو گئے۔

الله کی رضا اور خوشنودی حاصل هوتی هے

بندے کے حق میں اس کے صبر پر جواجر و تواب مرتب ہوتا ہے وہ کوئی معمولی چیز ہے؟اس سے اللہ کی رضااور خوشنودی حاصل ہوتی ہے ادر اس سے اللہ تعالیٰ کی محبت اور اللہ تعالیٰ سے تعلق میں اضافہ ہوتا ہے اور آدمی اس کے ذریعہ ترقی کرتا جاتا ہے ، یہ مومنانہ حال اور صبر کی عظیم دولت اللہ والوں کی صحبت اور ان کے ساتھ تعلق سے حاصل ہوتا ہے۔

# صحبت صالحین کی برکت

مولانا محمہ علی جو ہر جن کی شخصیت مشہور ہے وہ گر یجویٹ تھے لیکن ان کے قلب کے اندر بزرگوں کی صحبت کی برکت سے الیں تبدیلی آگئی تھی جو بہتوں کے لئے قابل رشک ہے ، ان کی ایک لڑکی تھی جو مدقوق تھی جب مولانا محمہ علی صاحبؓ جیل کے اندر تھے تو گھر کے لوگوں نے مولانا کے پاس اطلاع کرائی کہ بی کی حالت ناز ک ہے انہوں نے اس کے جواب میں جو خط

کھااس میں دوشعر بھی لکھے تھے اس سے ان کی تفویض ورضا کی کیفیت کا اندازہ ہوتا ہے کہ ایک دفعہ سرائے میر کے جلسہ میں حضرت مولانا شاہ عبدالغنی صاحب پھولپوری رحمۃ اللہ علیہ تشریف فرماتھے اور میں بھی تھااور بہت سے علاء جمع تھے مدرسہ کا جلسہ تھا، حضرت مجھ سے بردی محبت فرماتے تھے، اللہ تعالیٰ ان کے درجات کو بلند فرمائے، حضرت نے مجھ سے بیان کی فرمائش کی، میں نے وہاں اس واقعہ کو بھی ذکر کیااور میں نے دیکھا کہ اس واقعہ کا مولانا پر اتنااثر ہوا کہ مولانار ورہے تھے اور دیگر حاضرین کے بھی آئھوں کے مولانا پر اتنااثر ہوا کہ مولانار ورہے تھے اور دیگر حاضرین کے بھی آئھوں سے آنسوروال تھے انہوں نے جو لکھاوہ سننے کے لاکن ہے اور ہم سب کواس سے سبق حاصل کرنے کی ضرورت ہے، سننے

ہم ہیں مجبور پر اللہ تو مجبور نہیں آمنہ جو بھی شفا پائے تو کچھ دور نہیں

بندہ تواللہ تعالیٰ کے سامنے مجبور محض ہے،اللہ تعالیٰ ہر چیز پر قادر ہے، بندہ کا وظیفہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ سے دعا کرے تضرع وزاری اور اپنی عاجزی پیش کرے۔

بزرگوں کا نداق الگ الگ رہاہے، بعض بزرگان دین دعا نہیں کرتے تھے ، فاموش رہتے تھے ، ان کے پیش نظریہ فاموش رہتے تھے ، ان کے پیش نظریہ بات تھی کہ اللہ تعالی توسب کچھ دیکھ رہاہے ، مگر دنیادارالا سباب ہے یہاں سبب اختیار کیا جاتا ہے چنانچہ دواکر ناسنت ہے اس کے ساتھ ساتھ حق تعالیٰ سبب اختیار کیا جاتا ہے چنانچہ دواکر ناسنت ہے اس کے ساتھ ساتھ حق تعالیٰ

ہے دعا بھی کرے اسی بنایر اکا براولیاء اللہ کا معمول دعا کرنے کا تھا، یہاں تک کہ حدیثوں میں آتاہے کہ اگر تمہارے جوتے کا تسمہ ٹوٹ جائے تواس کا بھی الله تعالیٰ سے سوال کرو، اور الله تعالیٰ سے مانگو، دعا کے اندرایی عجز اور عبديت كااظهار باورجس قدر عجزاور عبديت كااظهار مو گااتنابي الله تعالى سے قرب میں اضافہ ہوگا، یہی مومن کی معراج ہے اسی کو انہوں نے فر مایا کہ الله تعالیٰ کی مرضی کے سامنے ہم تو مجبور ہیں لیکن اگروہ شفادیں توان کی رحمت ہے کچھ دوراور بعید نہیںاس کے بعد فرماتے ہیں کہ ہم کو تقدیرِ الہی سے نہ شکوہ نہ گلہ ابل نشلیم و رضا کا تو پیه دستور نہیں

بيه مقام تشكيم ورضاہے جو مقام ولايت اور مقام قرب ہے،ايمان نسي كا اُس وفت تک کامل نہیں ہو سکتاجب تک کہ وہاللّٰہ تعالیٰ کی تقتریر اور فیصلہ پر راضی نہ ہو،اور تبسرا شعر جو لکھاہے اس کے اندر کیابات فرمائی ہے سجان اللہ! سجان الله! عجیب بات کہی ہے اس کے اندر دونوں کاحق اداکیا ہے، حق تعالیٰ کا

بھی اور اس بیار بچی کا بھی، فرماتے ہیں ہے

تیری صحت ہمیں مطلوب ہے لیکن اس کو نہیں منظور تو کھر ہم کو بھی منظور نہیں

لعنی تمہاری تعحت اور اس مرخل سے شفایا بی ہم کو منظور ہے کیکن ہمار ی

مرضی اللہ تعالیٰ کی مرضی کے تابع ہے لہذااگراس کو منظور نہیں ہے تو پھر مجھ کو

تھی منظور نہیں۔

دیکھا آپ نے کسی بات فرمائی سے اہل اللہ کی صحبت کا فیض اور ان کی توجہ کا کرشمہ ہے ان کو حضرت شخ الہند قدس سرہ جیسے اکا بر اولیاء اللہ سے شرف صحبت حاصل تھا۔

# غوث پاک'' کا ارشاد گرامی

حضرت غوث پاک ارشاد فرماتے ہیں کہ ایمان والا دل چون و چرا نہیں جانتا بس اللہ تعالیٰ کے فیصلہ پر راضی رہتا ہے اس پر اپناہی ایک شعریاد آیا۔ مرضی تری ہروفت جسے پیش نظر ہے بس اس کی زباں پر نہ اگر ہے نہ مگر ہے

حضرت مولانا کے بارے میں کیا عرض کروں ، مولانا صبر واستقامت کے بہاڑ ہیں ہم لوگ سکھنے کے لئے آتے ہیں ، ہم لوگوں کو یہاں آکر سکھنا چاہئے ، مولانا کی استقامت اور بلند حوصلگی قابل غبط ہے۔

#### حسد اور رشک میں فرق

ایک حسد ہو تاہے اور ایک رشک و غبطہ ہو تاہے، حسد تو جائز نہیں ہے لیکن غبطہ جائز ہے کی فعت کو دیکھ کریے تمناکر ناکہ اللہ تعالی ہم کو بھی وہ نعمت عطافرمادیں یہ غبطہ ورشک کہلا تاہے جو جائز ہے، حضرت عمر رضی اللہ عنہ اس فکر میں رہا کرتے تھے کہ کسی طرح ہم صدیق اکبڑ سے بڑھ جائیں چنانچہ غزوہ ک

تبوک کے موقع پر سامان جنگ فراہم کرنے کے لئے جب حضور اقدی علیہ نے صحابہ کرام ؓ سے چندہ طلب فرمایا،اس وقت حضرت عمرؓ کے پاس مال تھا، آپ نے اپنے دل میں خیال فرمایا کہ آج حضرت صدیق اکبڑے بڑھنے کا موقع ا چھاہے، چنانچہ فار وق اعظمؓ نےایئے گھر کے سارے سامان کو نصف نصف کیا حتیٰ که جھاڑو کو بھی نصف کیااور لا کرخدمت اقدس میں پیش کر دیا،حضور علیہ نے استفسار کیا اے عمرؓ ! کیا لائے ہو،انہوں نے کہا کہ گھر کا آ دھا سامان پیش خدمت ہے اور آ دھا گھر جھوڑ کر آیا ہوں،اس کے بعد حضرت صدیق اکبڑ پیش ہوئے،اس حال میں کہ بدن پر بوسیدہ کمبل اوڑھے ہیں اور ستر پوشی کے لئے کانے لگائے ہیں، حضور اکرم علی نے استفسار فرمایا کہ اے ابو بکر! تم کیا لائے ہو،انہوں نے فرمایا کہ گھر میں جو کچھ تھاوہ سب لایا ہوں،آپ نے ارشاد فرمایا کہ گھروالوں کیلئے کیا چھوڑا؟ تو عرض کیا کہ اللہ تعالی اور اس کے رسول کو، توحضرت عمرٌ نے فرمایا کہ ابو بکریر کوئی فردامت نہیں بڑھ سکتا۔

### نبوت کے بعد صدیقیت کا درجہ

دیکھا آپ نے حضرت صدیق اکبر کو حضور اقدس علی کے ساتھ سب
سے زیادہ محبت تھی، وہ صدیقیت کے مقام پر فائز تھے جس کادر جہ نبوت کے
بعد ہے، صدیق قدم نبوت پر ہو تاہے، ای کاکر شمہ تھا کہ حضور اکرم علی کی
وفات کے موقع پر تمام صحابہ کے سر اسیمگی اور بدحواسی کا کیا عالم تھا کوئی رور ہا
ہے اور کوئی دیوار سے طیک لگائے ہوئے خاموش کھڑا ہے، حضرت عمر جیسا

مضبوط دل انسان بھی اس واقعہ کی تاب نہ لا سکا اور ازخود رفتہ ہو کر برہنہ تلوار کے اعلان کر رہے تھے کو جو شخص کے گاکہ حضور اقد س علیہ کی وفات ہو گئ تو میں اس کا سر قلم کردوں گا، وصال کے وقت حضرت صدیق اکبر موجود نہ تھے آپ مقام سخ پر اپنے مکان تشریف لے گئے تھے، خبر ملئے پر تشریف لائے، چبر ہ انور سے چادر ہٹا کر زیارت فرمائی اور باہر مسجد نبوی میں تشریف لائے اور حضرت عمر سے فرمایا اے عمر! بیٹھ جاؤ، اور خود منبر پر تشریف لے جاکر تمام صحابہ کو جمع فرماکر ارشاد فرمایا :

من كان يعبد مجمدًا فان محمدًا قد مات ومن كان يعبد الله فان الله حى لايموت ﴿ ومامحمد الارسول قدخلت من قبله الرسل افائن مات او قتل انقلبتم على اعقابكم ومن ينقلب على عقيبيه فلن يضر الله شيئاً وسيجزى الله الشكرين ﴿

یعنی جو شخص محمر علی عبادت کرتا تھا تو وہ من لے کہ محمد علیہ کی عبادت کرتا تھا تو وہ من لے کہ محمد علیہ کی وفات ہوگئی اور جو شخص اللہ تعالی کی عبادت کرتا تھا وہ لیقین کرلے کہ بیشک اللہ تعالی زندہ ہیں وہ بھی نہ مریں گے۔ حق تعالی کا ارشاد ہے "اور محمد نرے رسول ہی تو ہیں آپ سے بہلے اور بھی بہت سے رسول گذر چکے ہیں سواگر آپ کا انتقال ہو جاوے یا آپ شہید ہو جاوی تو کیا تم لوگ النے پاؤل پھر جاؤ گے اور جو شخص النا پھر بھی جاوے گا تو خدا تعالی کا کوئی نقصان نہ کرے گا، اور خدا تعالی جدی ہی عوض دے کا حق شناس اوگوں کوئی نقصان نہ کرے گا، اور خدا تعالی جدد کی ہی عوض دے کا حق شناس اوگوں کوئی ا

حضرت صدین اکبر نے اس کے ذریعہ سے تمام صحابہ کرام میں حضور اگرم علی کہ اس وقت صدیق اگرم علی کہ اس وقت صدیق اکبر کی تلاوت سے ایبا معلوم ہورہا تھا کہ بیہ آیت اس وقت نازل ہوئی ہے ، حضرت صدیق اکبر کی تلاوت سے ایبا معلوم ہورہا تھا کہ بیہ آیت اس وقت نازل ہوئی ہے حضرت صدیق اکبر کو کیا حضور علی ہے تعلق اور محبت نہیں تھی ؟ان کو سب سے زیادہ حضور اکرم علی ہے محبت اور تعلق تھا اور وہ رقیق القلب بھی تھے لیکن چو نکہ آپ حضور علی کے خلیفہ اول تھے اس لئے اللہ تعالی نے آپ کو اس وقت حق نیابت اوا کرنے کے خلیفہ اول تھے اس لئے اللہ تعالی نے آپ کو اس وقت حق نیابت اوا کرنے کے لئے ایس قوت اور ہمت عطا فرمائی کہ ایسے مزلۃ الا قدام اور نازک وقت میں صبر واستقامت کے بہاڑ بن گئے اور سارا غم الیے قلب میں رکھ کرتمام صحابہ کو سنجال لیا۔

جوحفرات مقام نیابت پر فائز ہوتے ہیں ان کا یہی حال ہو تاہے یہ اللہ واللہ واللہ ہوتا ہے یہ اللہ واللہ ہوتے ہیں ان کے قلب میں اللہ تعالیٰ کی محبت اور نسبت ہوتی ہے کوئی دوسر اان کے قلب کی کیفیت اور حالت کو سمجھ نہیں سکتا کہ ان کا اللہ تعالیٰ کے ساتھ کیسا تعلق اور کیسا معاملہ ہے۔

د نیاؤی زندگی کو ہم لوگوں نے اصل سمجھ رکھا ہے اور آخرت کی زندگی جواصلی ودائی زندگی ہم اس کو فراموش کر کھا ہے اس کے فراق وجدائی پر ہم لوگ بیقرار ہوجاتے ہیں اس کے پیش نظر حکیم الامت حضرت تھانو کُ نے ایک مستقل کتاب شوق وطن تصنیف فرمائی ہے ،اس کا مطالعہ بے حدنافع اور مفیدے اور موجب تسکیس و تسلی بھی ہے۔

بھائی یہ دنیا تو چندر وزہ زندگی ہے حضور اقد س علی اسلام اسلام رہ و اسکان نوی الدنیا کانك غریب او عابو سبیل "یعنی دنیا میں اس طرح رہ و جسے تم مسافر ہو یا راستہ گذر نے والے ہو، اس سے معلوم ہوا کہ دنیا ایک مسافرت اور چل چلاؤوالی زندگی ہے، مومن دنیا میں ہمہ وقت آخرت کویاد رکھتا ہے، اور وہاں کی چیز وں کو پیش نظر رکھتا ہے، حدیث میں ہے کہ جو آدمی دن میں ستر بار موت کویاد کرے وہ صابرین میں لکھ لیا جاتا ہے اس لئے ہمیں وابئے کہ موت کویاد کرتے رہیں اور آخرت کی تیاری میں لگیں، حق تعالی ارشاد فرماتے ہیں ہو واغبلد رَبّ ک حَتّی یَاتِیکَ الْیَقِینُ کی اور آپ ایٹ رب کی عبادت کرتے رہیں ان کک آپ کو موت آجاوے۔

میں چار ماہ سے شدید ضعف اور بیاری سے دو چار ہوں اٹھنے بیٹھنے اور نماز
وغیر ہ پڑھنے سے معذوری تھی یہاں پہنچنے کے لئے پنجاب میل کا ٹکٹ لیا، اپنی
حالت دیکھ کرمیں یہ سبحھتا تھا کہ میں یہاں پہنچ نہ پاؤں گا، پھر اللہ تعالیٰ سے دعا
کیا کہ یااللہ! مجھے مولانا تک پہنچادے، اللہ تعالیٰ نے دعاس لی اور مجھے مولانا ک
خدمت میں پہنچادیا، بحد اللہ یہاں پہنچ کر آج میری طبیعت اچھی ہے، سفر
وغیرہ سے دل بھی متأثر نہیں ہوا، حضرت مولانا اور ان کے متعلقین سے جو
تعلق اور محبت ہے اس کومیں بیان نہیں کر سکتا یہ اللہ تعالیٰ کی نعمت ہے۔

ایک محبت ایسی بھی ھو .....

د نیامیں انسان کے بہت سے تعلقات ہیں، مال باپ، بھائی بہن، اولادان

سب سے محبت ہوتی ہے مگران سب سے بڑھ کرایک محبت اور بھی ہے جو محض اللّٰہ کے لئے ہو جس کو حدیثوں میں حب فی اللّٰہ ہے تعبیر کیا گیا ہے ہیہ محبت شرعاً مطلوب ہے، لہذا آدمی سب سے محبت رکھے پچھ حرج نہیں مگر ایک محبت الیی بھی رکھے جس میں کوئی غرض شامل نہ ہو بلکہ محض اللہ کے لئے ہوادریمی محبت آخرت میں کام آوے گی،میدان قیامت میں جب نفسی تفسی کا عالم ہو گااور آ فآب سب کے سر وں پرایک بالشت کے برابراد نجاہو گا جس کو آج ہم لوگ بھولے ہوئے ہیں اور سب لوگ پسینوں کے اندر غرق ہوں گے اور اس دن سوائے اللہ تعالیٰ کے سائے کے اور کوئی سامہ نہ ہو گا تو ابیا تخص جواللہ تعالیٰ کے لئے محبت کرنے والا ہو گاوہ خاص اللہ تعالیٰ کی رحمت کے سابیہ میں ہوگااس لئے بزرگوں نے فرمایا ہے کہ سب محبتوں کے ساتھ ا یک الیمی محبت بھی رکھے جو خالص اللہ تعالیٰ کے لئے ہو تاکہ اس حدیث پر بھی عمل ہو جائے۔

#### عالم ربانی کا مقام

عالم ربانی کام تبہ کیا پوچھنا! اس کے لئے سمندر کی محیلیاں اور زمین کے کیڑے مکوڑے رحمت کی دعا کرتے ہیں اس سے معلوم ہوا کہ جو لوگ متبع سنت ہیں اور دین کی خدمت میں لگے ہیں جب ان کے حق میں سمندر کی محیلیاں اور زمین کے کیڑے مکوڑے دعا کرتے ہیں تو ہم کو بھی ان کے حق میں دعا کرنے میں دعا کرنے جا کہ اس کاد بی فیض جاری رہے۔

## مولانا شاہ فضل الرحمٰن صاحبُ کا قرآن کریم سے شغف

بھائی! یہ دنیا چند روزہ ہے یہاں کی ہر چیز فناہو جانے والی ہے اگر آد می قرآن شریف ذوق شوق کے ساتھ اور خوب دل لگا کریڑھے تو مئت ہو جائے حضرت مولانا شاہ فضل الرحمٰن صاحبُ فرمایا کرتے تھے کہ جب میں جنت میں جاؤں گاادر حوران بہشت میرے یاس آئیں گی تومیں کہوں گا کہ بی بیوا بیٹھ جاؤ میں قر آن پڑھوں اور تم سنو، جو مز ہ قر آن کے اندر ہے وہ کسی چیز کے اندر نہیں ہے، ہم لو گوں کی بیہ کیا کم محرومی ہے کہ ہم لو گوں سے د عااور مناجات کی لذت چیین لی گئی جو شخص اللہ تعالیٰ کے سامنے رو تاہے، گڑ گڑا تاہے ،اپنے عجز کا ظہار کر تاہے اس ہے دعااور سوال کر تاہے تواس کوایک لذت و حلاوت حاصل ہوتی ہے، آج کس قدر محرومی ہے کہ ہم لوگ اس دولت سے محروم ہیں حدیث شریف میں ہے کہ جب فرشتے کسی بیچے کی روح نکالتے ہیں تواللہ تعالیٰ فر شتوں سے بطور مباہات فرماتے ہیں کہ اے فر شتواد یکھومیں نے اس کا کھل توڑلیا مگریہ بندہ میری قضایر راضی ہے۔

﴿ وَلَنَبْلُونَكُمْ بِشَيْقٌ مِّنَ الْحُوْفِ وَالْجُوْعِ وَ نَقْصَ مِّنَ الْاَمُوَالِ وَ الْاَنْفُسُ وَ النَّمُ مُصَيِّبةٌ قَالُوْآ الْاَنْفُسُ وَ الشَّمْرَاتِ وَ بَشِّر الصَّبِرِيْنَ الَّذِيْنَ اِذَا أَصَابَتُهُمْ مُصيبةٌ قَالُوْآ اللّه وَ النَّا اللّه وَ النَّا الله وَ النَّا الله وَ النَّا الله وَ النَّا الله وَ الله وَ النَّا الله وَ الله وَالله وَاله

بھوک سے اور مال اور جان اور تھلوں کی کمی سے اور آپ ایسے صابرین کو بثارت ساد یجے (جن کی بیہ عادت ہے) کہ ان برجب کوئی مصیبت بڑتی ہے تو وہ کہتے ہیں کہ ہم تو (مع مال واولاد حقیقتاً )الله تعالیٰ ہی کی ملک ہیں اور ہم سب (دنیاہے)اللہ تعالیٰ کے پاس جانے والے ہیں،ان لو گوں پر (جداجدا)خاص رحمتیں بھیان کے برور د گار کی طرف ہے ہوں گیاور (سب پر بالاشتر اک) عام رحمت بھی ہو گی اور یہی لوگ ہیں جن کی (حقیقت حال تک)ر سائی ہو گئی۔ اب الله تعالیٰ ہے ہم سب مل کر دعا کریں کہ اللہ تعالیٰ ہم سب ہے۔ راضی ہو جائیں اور ہم سب کو صبر حمیل کی توفیق مرحت فرمائیں اور اشر ف میال کو جنت میں اعلیٰ مقام نصیب فرماویں اور اللہ تعالیٰ ہم سب کو دین کے کام میں لگائیں خود بھی دین پر عمل کریں اور اپنے متعلقین کو بھی دین کے کام میں لگائیں اور اللہ تعالیٰ ہم سب کی کو ششوں کو قبول فرمائیں۔ وآخر دعوانا ان الحمدلله رب العلمين

حضرت غوث پاک ارشاد فرماتے ہیں
کہ ایمان والادل چون وچرا نہیں جانتا
بس اللہ تعالیٰ کے فیصلہ پر راضی رہتا
ہے اس پر اپنائی ایک شعریاد آیا۔
مرضی تری ہروفت جے پیش نظر ہے
بس اس کی زباں پر نہ اگر ہے نہ مگر ہے
عارف باللہ حضرت پر تا بگڑھی ا

## ڪي وسي ريني قلع

## القنبباال

بھی یہ مدر سے دین قلع ہیں، دین کی حفاظت
ان سے ہوتی ہے، علم حاصل کرنا بہت بڑی
دولت ہے اس لئے طلبہ کو چاہئے کہ علم
حاصل کریں اور نیت بھی درست کریں،
کیونکہ نیت کی در شکی بنیادی چیز ہے اور نیت
کی در شکی یہ ہے کہ ہم اسلئے پڑھیں کہ اللہ تعالیٰ
ہم سے راضی ہو جائے، اور جب علم حاصل
ہو جائے تو عمل کرنے کی کوشش پورے
طریقہ سے کرنی چاہئے۔

عارفباللد هزیم ولانا شاہ محمد احمد صاحب برتا یکدهی قدس سرہ کا یہ بیان مدرسہ بیت المعارف میں سالانہ امتحان کے نتائج کے موقع پر ہوا، جسے مولوی عبداللہ ابن حضرت مولانا محمہ قمرالزمان صاحب نے کیسیٹ سے نقل کر کے مرتب فرمایا۔ جس میں کسیٹ سے نقل کر کے مرتب فرمایا۔ جس میں حضرت نے دینی مدارس کی اہمیت و ضرورت پر روشی ڈالتے ہوئے انہیں دین کے قلعول سے تعبیر فرمایا، نیز طلباء کرام کو حصول علم کے ساتھ ساتھ ماتھ کرام کو حصول علم کے ساتھ ساتھ محرہ ہمیں ان اوصاف سے متصف فرمائیں۔ آمین

الْحَمْدُ لِلْهِ! نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِيْنُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ وَنُوْمِنُ بِهِ وَ نَتَوَكَّلُ عَلَيْهِ، وَنَعُودُ بِاللّهِ مِنْ شُرُورٍ انْفُسِنا وَمِنْ سَيَّنَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللّهُ فَلاَ مُضِلَّ لَهُ وَمُنْ لِللّهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لَآ اِللهُ اللّهُ وَحُدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنْ لَآ اِللهُ اللّهُ وَحُدَهُ لَا شَرِيْكَ لَهُ، وَنَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا وَمَوْ لاَنَا مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ، صَلّى اللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْماً كَثِيْراً كَثِيْراً لللهُ تَعَالَىٰ عَلَيْهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاصْحَابِهِ وَبَارَكَ وَسَلَّمَ تَسْلِيْماً كَثِيْراً كَثِيْراً

حضرت مجد دالف ثانی رحمة الله علیه نے فرمایا تین چیزیں ہیں، علم، عمل اور اخلاص، علم بہت بڑی نعمت ہے۔

اب توطلبہ کو ہر طرح کی آسانی ہے ، کھانے کی ، پینے کی اور رہنے کی ، پہلے
زمانے میں جو کو گ علم حاصل کرتے تھے ان کا کیا حال ہو تا تھا ، ایک ہزرگ

اپنے وطن سے آئے تھے ،ان کے پاس کچھ تھوڑی می رقم تھی اسی پر گذر
سرتے تھے ،جبوہ رقم ختم ہو گئ تو پھر ان کا کیا حال ہوا ؟ سنئے ! کھانے کی دوکان
پر آتے تھے ،جبوہ رقم ختم ہو گئی تو پھر ان کا کیا حال ہوا ؟ سنئے ! کھانے کی دوکان
پر آتے تھے اور کھانے کی خو شبوسو گھے کر لوٹ جاتے تھے ، مگر کسی سوال

نہیں کرتے تھے فاقے پر فاقہ کرتے تھے اور علم حاصل کرتے تھے تواس زمانہ میں جو مدینہ شریف کے امیر تھے ان کو حضور علیا گئے کی زیارت ہوئی، آپ نے فرمایا کہ ہمارا ایک مہمان یہاں دین کاعلم سکھنے کے لئے آیا ہے فاقے پر فاقہ کررہا ہے اس کی خبر لو اور مدد کرو، چنانچہ وہ امیر ایک کثیر رقم لے کراس طالب علم کی خدمت میں پنچے اور ان کو پیش کیا مگر انہوں نے قبول کرنے سے انکار کردیا تو جو امیر صاحب نے کہا کہ میں خود سے نہیں لایا ہوں بلکہ حضور علیا تھے، کردیا تو جو امیر ایک طلبہ فاقے پر فاقہ کرتے تھے، نے ہدایت فرمائی اس لئے لایا ہوں، سنتے! پہلے طلبہ فاقے پر فاقہ کرتے تھے، ان کے کپڑے بھی پھٹے پر انے ہوتے تھے مگر علم حاصل کرتے تھے اور بڑے سے اور بڑے سے بڑے عالم ہوتے تھے۔

بزرگوں نے فرمایا علم ایک نور ہے جس سے صاحب علم کو خیر وشرکی تمیز ہوجاتی ہے اورنفس وشیطان کے مکا کدسے واقف ہو جاتا ہے، بڑی چیز یہی ہے۔
نفس اور شیطان انسان کے کھلے ہوئے وشمن ہیں لیکن شیطان کا کید کمزور ہے۔
﴿ إِنَّ کَیْدَ الشَّیْطُنِ کَانَ ضَعِیْفًا ﴾ یقیناً شیطان کا فریب کمزور ہے۔
گرنفس کا معاملہ بہت سخت ہے ﴿ وَمَا أَبُورِ تَی نَفْسِی اِنَّ النَّفْسَ لَاَمَّارَةٌ بِالسَّوْءِ اِلاَّ مَا رَحِمَ رَبِی ﴾ اور میں اپنے نفس کو بھی بالذات بری اور پاک نبیں بتلا تا ہے بجز اس نفس کے بہر ہیں بتا تا ہے بجز اس نفس کے جس پر میرار ب رحم کرے ، جیسا کہ انبیاء علیہم السلام کے نفوس ہوتے ہیں۔ جس پر میرار ب رحم کرے ، جیسا کہ انبیاء علیہم السلام کے نفوس ہوتے ہیں۔ بھی یہ مدر سے دینی قلعے ہیں، دین کی حفاظت ان سے ہوتی ہے، علم

عاصل کرنابہت بڑی دولت ہے اس لئے طلبہ کو چاہئے کہ علم حاصل کریں اور نیت کی در سی بنیادی چیز ہے اور جب علم سے ہے کہ ہم اس لئے پڑھیں کہ اللہ تعالیٰ ہم سے راضی ہو جائے ،اور جب علم حاصل ہو جائے تو عمل کرنے کی کوشش پورے طریقہ سے کرنی چاہئے، اپنی زندگی کو شریعت کے مطابق بنائیں، جو کچھ پڑھا ہے اس کو عمل میں لائیں، عواجرت میں، معاملات میں، معاشر سے میں اتباع سنت کا اہتمام کریں، اور عمل علادت میں، معاملات میں، معاشر سے میں اتباع سنت کا اہتمام کریں، اور عمل اس وقت قابل قبول ہوگا جب اس میں اضلاص ہو، بڑے سے بڑے جید علاء مشاکخ کے پاس کیوں گئے ؟ سنتے ااس لئے گئے کہ جو ہم نے پڑھا ہے، علم حاصل مشاکخ کے پاس کیوں گئے ؟ سنتے اس لئے گئے کہ جو ہم نے پڑھا ہے، علم حاصل کیا ہے اس کا اثر ہمارے قلب پر آ جائے، عمل کی توفیق ہونے گئے ، اس میں اضلاص پیزے جا تا ہے، میر ابی ایک شعر ہے ۔

نہ جانے کیا سے کیا ہو جائے میں بچھ کہہ نہیں سکتا جو دستار فضیلت گم ہو دستار محبت میں

علم وعمل میں اخلاص کا مطلب سے ہے کہ اس میں اللہ کے علاوہ کی غیر کی آ میزش نہ ہو، نہ نفس کی، نہ شیطان کی، نہ ریا کی، نہ بڑائی کی، آ دمی جو پچھ حاصل کر رہا ہو، علم بغیر عمل کے بے فائدہ اور عمل بغیر اخلاص کے بے فائدہ اور عمل بغیر اخلاص کے بے قیمت، دیکھئے! جس طرح چائے تین چیز وں سے مل کر بنتی ہے، دودھ، شکر، چائے کی پتی، کوئی صرف چائے کی پتی پھانک لے تو

اے جائے بینا نہیں کہیں گے، جب یہ تیوں چیزیں ملتی ہیں تو عمدہ لذیذ جائے تیار ہوتی ہے اس طرح جب علم وعمل کے ساتھ اخلاص بھی ہوتا ہے تو وہ علم کار آمد و مفید ہوتا ہے، علم سے مقصد الله تعالیٰ کی محبت اور اس کی معرفت حاصل کرنا ہے۔

بغداد کے مدرسہ نظامیہ کی جب بنیاد بڑی تو کچھ دنوں کے بعد خلیفہ مدرے کا جائزہ لینے گیاکسی طالب علم ہے دریافت کیا کہ کس غرض ہے تم پڑھتے ہو؟ تو کہا کہ میرے والد قاضی ہیں تومیں چاہتا ہوں کہ پڑھ کر قاضی ، وجاؤل ، دوسرے سے یو چھا کہ تم کس لئے پڑھتے ہو؟ تو اس نے کہاکہ میرے دالد مفتی ہیں اس لئے میں پڑھ کران کی جگہ مفتی ہو ناچا ہتا ہوں ،اس طرح جس ہے بھی پڑھنے کی غرض یو چھیا ہی قشم کاجواب دیا جس ہے خلیفہ مدرسہ سے بہت ہی بدول ہو گیااور مدرسہ کو ختم ہی کرنے کو سوچ لہلتھا کہ ان د نیاداروں کے لئے کیوں مدر سہ باقی رکھوں ،اللہ تعالیٰ کے لئے تو کوئی پڑھتا ہی نہیں ہے، مگراخیر میں ایک طالب علم کو دیکھا کہ ایک گوشہ میں کتاب کا مطالعہ کررہا ہے تواس سے دریافت کیا کہ صاحب زادے! آپ کس غرض ے بڑھ رہے ہیں؟ تواس نے کہا کہ ہم نے دلائل سے معلوم کیاہے کہ ہمارا ایک رب ہے جو ہمارا مالک ہے، ہمارا خالق ہے، لبذا ہم اس لئے بڑھتے ہیں تاکہ اس کی مرضیات اور نامر ضیات کا علم ہوجائے کہ وہ کس چیز ہے راضی ہوتے ہیںاور کس چیز ہے ناراض ہوتے ہیں ناکہ اُس کے مطابق عمل کر کے

ان کی رضاحاصل کریں، یہ س کر خلیفہ خوش ہوا اور مدرسہ کو باقی رکھنے پر تیار ہو گیا، جانتے ہووہ طالب علم کون تھے ؟ وہ امام غز الی رحمۃ اللہ علیہ تھے۔

یہ دین مدار س دراصل دین قلعے ہیں، ہر شخص کے لئے ضروری ہے کہ ان کی مد د کرے، اللہ کا شکر اداکر ناچاہئے کہ یہاں مدرسہ قائم ہے، جہاں سے دین کا کام ہورہا ہے، جہاں طلبہ پڑھ رہے ہیں، قر آن حفظ کر کے یہاں سے نکل رہے ہیں، دستار بندی بھی ہوتی ہے۔

اخیر میں بھر سنو! علم ، عمل اور اخلاص ، یہ تین چیزیں ہیں ، جب کسی کو یہ تین چیزیں ہیں ، جب کسی کو یہ تین چیزیں جا صل ہو جائے گا ، اس لیے ان تینوں چیزوں کو حاصل کرنے کی کوشش کریں ، گناہوں سے بچنے کی کوشش کریں ، گناہوں سے بچنے کی کوشش کریں ، طاعات کو بجالا نیں ، اللہ تعالیٰ سے دعا کریں کہ اللہ تعالیٰ علم ، عمل اور اخلاص کی دولت سے مالا مال فرمائے اور اس مدرسہ کو ترقی دے۔ آمین یارب العالمین

ربنا تقبل منا انك انت السميع العليم وصلى الله تعالى على خير خلقه سيدنا محمد وعلى اله واصحابه اجمعين،



"روح البیان "کا تیسرا اور آخری حصه بفضله تعالی تمام ہوا، حق تبارک وتعالی اسے شرف قبولیت سے نوازیں ، اور صاحب مواعظ کے لئے رفع در جات اور ہم قارئین وناشرین کے لئے ذریعہ نجات بنائیں۔ آمین ثم آمین مطبوعات مكتبه دارالمعارف اله آباد

شخ طریقت حضرت مولانا شرح صدر مشائخ نقشبند به مجدد به اشخان (عينان تجربان) اقوال سلف ﴿ ( اردو، اگریزی، گرانی ) تصفیة القلوب ملقب به شفائے ول رادو، گریزی، گرانی ) تصفیة القلوب ملقب به شفائے ول رادو، گریزی، گرانی ) ( اردو، گرانی ) رادو، گرانی ) نظام کی شرعی حیثیت دیگر حضزات کی تصانیف ( اردو، اگریزی، گرانی، بگله) (اردو،اگریزی، گجراتی) الاربعین ( جالیس حدیثیں ) فیضان محبت (شرح عرفان محبت) درس قر آن (اردو،انگریزی) دینی نصاب (۲رجلدین) گلدسة اذ كار امت كى ماية ناز شخصيت احاديث سلوكيه (ريان الساكلين في احاديث سيرالرطين) (مولا ناعلى ميان ندويٌ) التسهيل قصد السبيل (اردو، مجراتي) (اردو،انگریزی) امت کیا ایک عظیم الرتبت شخصیت علامات قیامت (مولا ناابرارالتی صاحبٌ) (اردو،انگریزی، گجراتی) اعتراف ذنوب مع اعتراف قصور | عقائده عمادات مع وظائف وبدايات | تذكيرآ خرت نقوش وآثار مفكر اسلام دين ادارون وجماعتون كي ذمدداريان جامع الحقوق مواعظ الاحسان ادل، دوم علاء کی ذیبدداریان صودرودوسلام کامقبول وظیفه رياض الستانخيص ترجمان السنه \ <u>حضرت مولا نامحمد احميصاحتٌ</u> \ مكتوب گرامي امامغز اليُّ روح البيان (٣رجلدي) اشك ندامت میرے مدنی آ قاملیت کی نماز اخلاق سلف 🕺 کمالات نبوت ا بيساب ب عرفان محبت (مثل مطبوعات) عرفان محبت (مثل مطبوعات) ا الامت الدايات نافعه (اردوانگريزن) مولاً نامجوب احمرصاحب ندوي حالات مصلح الامت گناموں کا وبال اوراس کا علاج | احسن السير (اردو،انگريزي، گجراتی) | (مکمل ۴مرجلدين) (مثل مطبوعات) خادم مكتبه امحد عبدالتدقم الزمان قاسمي الهآيا دي

محمقرالزمان صاحب الهآبادي حامع الحقوق وصية الآداب معارف صوفيه تذكره صلح للامت طهارت قلب نصيحة المسلمين زيارت حرمين شريفين



اس کو مل ہی نہیں سکتا تجھی تو حید کا جام جس کی نظروں سے ہے پوشیدہ رسالت کا مقام

# 

عِل اوَ

مواعظ

